
Видання здійснено за  підтримки програми 

«і3  (ідея-імпульс-інновація)» Фонду Ріната Ах

метова «Розвиток України». Висловлені тут дум-

ки не є офіційною позицією Фонду, а виражають 

бачення автора проекту.



Національна академія 

мистецтв України

ІНСТИТУТ ПРОБЛЕМ 

СУЧАСНОГО

МИСТЕЦТВА

Наталя єрмакова

Київ

Фенікс

2012

березільська

історія, досвід

культура



УДК 792.02+709.071

ББК 85.33(0)+85.14

Е 72

Єрмакова Н. Березільська культура: Історія, досвід [Текст] / Наталя Єрмакова ; Інсти-

тут проблем сучасного мистецтва Національної академії мистецтв України. — К. : Фенікс, 

2012. — 512 с.

ISBN 978-966-136-029-6

Монографію присвячено березільській культурі, яка постала в процесі реформування українсько-

го театру Лесем Курбасом (1887–1937). Вперше у вітчизняному театрознавстві феномен цієї культури 

розглядається в своїй унікальній цілісності і вражаючому структурному розмаїтті на тлі бурхливого 

мистецького процесу кінця 1910 — початку 1930-х років ХХ століття. У книзі відтворена творча прак-

тика Молодого театру (1917–1919), Кийдрамте (1920–1921), Мистецького Об'єднання «Березіль» 

(1922–1926), театру «Березіль» (1926–1933). Особливу увагу приділено аналізу першої української 

режисерської школи та професійному становленню таких режисерів як Ф. Лопатинський, Б. Тягно, 

Г. Ігнатович, В. Василько, Я. Бортник, Л. Дубовик, В. Скляренко, Б. Балабан, К. Діхтяренко та  ін. 

Проаналізовано всі вистави цієї режисерської генерації та вистави Л. Курбаса в контексті програм-

них цілей березільської сценічної культури актуальної до сьогодні.

Книга розрахована на практиків, теоретиків театру, студентів профільних творчих ВУЗів, а також 

усіх тих, хто цікавиться історією української авангардної культури.

ББК 85.33(0)+85.14

Е 72

Затверджено до друку Вченою радою
Інституту проблем сучасного мистецтва НАМ України
23 серпня 2012 р., протокол № 4

Рецензенти:
доктор мистецтвознавства, професор Г. І. Веселовська
доктор мистецтвознавства, професор О. Ю. Клековкін

ISBN - - - -

©  Н. П. Єрмакова, 2012

©  ІПСМ НАМ України, 2012

©  Вид-во «Фенікс», 2012978 966 136 029 6

молодий театр
(1917–1919)

розділ перший



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

6

У ХХ ст. український театр увійшов як дві окремі систе-
ми — існування в межах різних імперій суттєво позна-

чалося на  його творчому стані, формах побутування, сто-
сунках із  соціумом. В  Австро-Угорщині він міг майже без 
перешкод інтегруватися у західноєвропейський культурний 
простір, зважати на  потреби української інтелігенції, ре-
зонуючи з важливими для нації процесами урбанізації, йо-
му мало що заважало звертатися до світової класики, тво-
рів сучасної європейської драматургії, дослухатися до  го-
лосу модерної культури, тож здобутий ним досвід був сут-
тєво відмінним від досвіду театру наддніпрянської України.

Національний театр у  межах Російської імперії навіть 
у  кращі часи почувався приниженим через свій «напівле-
гітимний» статус, зазнавав неповаги, зверхнього ставлен-
ня шовіністично налаштованої, так званої, «чистої публі-
ки», однак, намагався не втрачати повноцінного духовного 
зв’язку з українською громадою, спираючись майже упро-
довж всього ХІХ ст. на  ідеологічні засади народництва. 
Згодом саме цей факт став на перешкоді його активного ес-
тетичного оновлення, гальмуючи, головним чином, інтегра-
тивні процеси. Постала ситуація ускладнювалася специфі-
кою розвитку національної сцени в попередній історичний 
період.

Завдяки І. Котляревському, Г. Квітці-Основ’яненкові, 
М. Кропивницькому, М. Старицькому, І. Карпенкові-Каро
му в  українському сценічному мистецтві вкоренилася спе
цифічна модель, сказати б, «авторського театру», чию при
роду визначав принцип гуртування різних артистичних сил 
довкола лідера — здебільшого драматурга, не зрідка режи-

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

7

сера, актора, педагога, антрепренера. Тому не дивно, що навіть за вкрай неспри
ятливих умов, злагодженість і мобільність цієї моделі дозволяла створювати ви-
стави найвищого художнього ґатунку. За доби корифеїв «авторський театр», по-
при брак перекладних творів, п’єс на історичну та побутову тематику (крім се-
лянської), демонстрував зразки віртуозної та духовно наснаженої роботи. Втім, 
усі зазначені обставини прирікали його на естетично й тематично монотипне іс-
нування.

На початку ХХ ст. цей монотипний «авторський театр» зазнав природної де-
струкції: пішли з життя його лідери, що зробило неможливим повноцінне функ-
ціювання створених ними організмів. Водночас ізоляція українського театру від 
загальноєвропейських культурних рухів чимдалі більше поглиблювалася, загро-
жуючи йому творчою стагнацією. Логіка розвитку мистецького процесу вимага-
ла рішучої зміни монотипної моделі на політипну — вільну від численних догм, 
табу, канонів.

Схожа ситуація довгі часи панувала й в українській драматургії, але глобальні 
зміни в розвитку національної культури вплинули і на її природу, змушуючи су-
часних дослідників констатувати: «На місце одновимірного раціонального про-
світницького народницького дискурсу приходить поліфонічний модерністський 
дискурс, що вбирає в себе різнорідні явища, формує нові принципи взаємодії тра-
диції й експерименту… Головним при цьому стає переорієнтація з  міметично-
го принципу відтворення дійсності, характерного для народницького дискур-
су, який чи не найвиразніше впливав на театр ХІХ ст., — на моделюючий, знако-
вий: символічний, метафоричний, екзистенційний»1. Багатовекторність тих про-
цесів зауважила С. Павличко, наголосивши, що завдяки цьому виникли особливо 
сприятливі умови для творчого «маневрування»: «Загальний дискурс модерніз-
му містить ряд окремих дискурсів: європеїзму або західництва (адже модернізм 
як інтелектуальна система завжди зорієнтований на Захід), сучасності (адже мо-
дерність співвідносить себе насамперед з часом), інтелектуалізму, антинародни-
цтва, індивідуалізму, фемінізму, зняття культурних табу, зокрема у сфері сексу-
альності, деканонізації, формалізму в критиці й інтересу до формального боку 
твору та ін.»2.

1  Свербілова Т. Від модерну до авангарду: Жанрово-стильова парадигма української 

драматургії першої третини ХХ століття / Тетяна Свербілова, Наталя Малютіна, Людмила 

Скорина; за заг. ред. Л. Скорини; Інститут літератури ім. Т. Г. Шевченка НАН України. — 

Черкаси, 2009. — С. 9.
2  Павличко С. Дискурс модернізму в українській літературі // Павличко С. Теорія літе-

ратури / Соломія Павличко; упоряд. В. Агеєва, Б. Кравченко, передмов. М. Зубрицької. — 

К.: Видавництво Соломії Павличко «Основи», 2002. — С. 36.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

8

Українське сценічне мистецтво, перебуваючи в  тій самій фазі розвитку, 
на жаль, лишалося явищем естетично незрівнянно більш інертним. Процес роз-
почався з поширення ідей «європеїзації» національної сцени, які жваво обгово-
рювали українські культурні кола. Театральну спільноту закликали енергійніше 
долати розрив із європейським художнім життям, переглядати народницьку кон-
цепцію задля посилення інтегративних тенденцій. Леся Українка, Л. Старицька-
Черняхівська, В. Винниченко, О. Олесь, С. Черкасенко запропонували новий ре-
пертуар і, відтак, створили умови для рішучого прориву в  театральній справі. 
Однак, їхні твори вимагали особливих сценічних підходів, а саме до цього укра
їнський театр був не готовий.

У  зазначений період в  європейському мистецькому житті взаємини театру 
і  драми теж відчутно ускладнилися, привернувши пильну увагу Д. Антоновича, 
одного з не багатьох діячів національної культури, здатних помітити й проаналі-
зувати відповідні процеси: «Це був час, коли література опанувала театром і пра-
ця автора драматурга почала надавати фізіономію цілому театрові. Драматург 
став першою і головною силою в театрі. Значіння актьора зменшилося, навпаки 
режисера — виросло. Режисер, сам часто не актьор, став головним інтерпретато-
ром замислу авторів, а актьори — знаряддям для відтворення режисером літера-
турної праці автора»3.

В Україні на початку ХХ ст. суперечності між літературним і театральним ру-
хами набули небаченої раніше гостроти. Йдеться про ситуацію з  новою україн-
ською драмою. Її поява, одразу ставши важливим фактором культурного життя, 
на театр майже не вплинула: він навіть не квапився познайомити глядачів з її зраз-
ками. Розтлумачуючи природу такого стану речей, Д. Антонович писав: «Ні Леся 
Українка, ні Винниченко, ні Олесь безпосереднє участи в конкретному театраль-
ному підприємстві ніколи не брали, це тільки діячі на ниві літератури, їх пьєси4 пи-
сано не для конкретного театру і не для конкретних актьорів; навіть більше того: 
ті пьєси писано для театру, якого ще не було, але який мусів бути, і ці автори твор-
чою інтуіцією відчували появлення такого нового театру…»5. Автор слушно заки-
дав практикам сцени брак програмних ідей, фактично, констатуючи закінчення до-
би домінування авторського театру, та проголошував невідворотність поставання 
моделі іншої типології. Те, що він уникнув її визначення, цілком природно — тако-
го наміру не демонстрував сам театр.

3  Антонович Д. Триста років українського театру, 1619–1919 / Д. Антонович. — Прага: 

Український громадський видавничий фонд, 1925. — С. 195.
4  Тут і далі у всіх цитатах збережено авторський стиль та орфографію, через це можуть 

бути, зокрема, розбіжності у написанні імен власних.
5  Антонович Д. Триста років українського театру, 1619–1919 […] — С. 197.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

9

Нова колізія розгорталася на тлі активних суспільних процесів гуртування гро-
мади довкола ідей національного самовизначення, що надали особливої ваги пи-
танню входження українського театру в  європейський культурний простір. Але 
в масі своїй творчо інертні театральні діячі не були готові до необхідних рішучих 
дій. Тож не дивно, що прірва між українським та європейським театрами загроз-
ливо глибшає, «відсікаючи» європейську культуру від національної, прирікаю-
чи останню на колоніально детерміноване становище. Нова драма без підтримки, 
власне, театральними ресурсами, здатними формувати іншу художню реальність, 
суттєво змінити ситуацію не могла.

Саме тоді активізувався «галицький» чинник, чий вплив на наддніпрянський театр 
особливо підсилила діяльність когорти митців-галичан — носіїв ширшого естетич-
ного досвіду. Й. Стадник, Л. Курбас, А. Бучма, Ф. Лопатинський, М. Крушельниць
кий, Й. Гірняк, В. Калин, Я. Бортник, Г. Бабіївна, С. Федорцева та інші, потрапивши 
на східноукраїнський кін у першій третині ХХ ст., помітно прискорили його онов-
лення. На це ще у 1920-ті роки звернув увагу Л. Курбас, коли порівнював долю націо
нального театру в обох імперіях: «Зовсім одмінною була ситуація в Галицькому теа-
трі, доля якого так тісно зв’язана з театром Наддніпрянським. Він розвивався в об-
ставинах буржуазної конституційности, що вміла найжорстокіший гніт, соціальний 
та національний визиск замасковувати зовнішньою культурно-національною сво-
бодою. Тут були українські школи виключно до університетських катедр і, навіть, 
субсидія для театру. Підтримувати український театр було обов’язком кожного, 
організованого в численні товариства, інтеліґента, селянина і робітника. Люди з се-
редньою, а то й вищою освітою, не були там винятком. Театр розвивався в атмосфе-
рі постійних взаємин з польською і німецькою театральною культурою, і мистецтво 
Шарлоти Вольтер і Давісона6, Жулковського і Моджієвської впливали і перелом-
лялися там по-своєму. Репертуар від класичної трагедії Шиллера до французького 
фарса, від водевіля і оперети до сучасної опери, від трактованої як мелодрама укра-
їнської побутової п’єси до натуралістичних п’єс Цеглинського — створив особли-
вий тип актора виключної стилістичної гнучкости: Бучма, Крушельницькій, Гірняк, 
Калин, яких знають і тут, для Галицького театру дуже типові»7.

Надзвичайно яскравий портрет галицького актора тієї доби знаходимо тро-
хи пізніше у  В. Хмурого  — автора першої монографічної розвідки про одного 
із цієї когорти — М. Крушельницького. Порівнюючи галичан із акторами наддні
прянської України, критик писав: «Тут актор жив у  цілком іншім культурнім 
середовищі. На  нього впливало сусідство західньо-европейської театральної 
культури  — ориґінальної німецької і  польської, що живилася чималою мірою 

6  У статті помилково «Лавісона».
7  Курбас Л. Шляхи Березоля / Лесь Курбас // ВАПЛІТЕ. — Х., 1927. — № 3. — С. 147.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

10

з французького театру»8. Автор зазначав, що цей театр «мав на чому збагнути 
свою силу та безсилля, бо його взаємини з німецьким і польським театром не бу-
ли пасивні, як у наддніпрянського театру з російським. Його театр день у день 
боровся за глядача і актор у цій боротьбі стояв у передній лаві. Галицький ак-
тор без фахової виучки не міг з’явитися навіть перед своєю постійною авдиторі-
єю. Там, де законодавцями театрального смаку були театри досконалого фахо-
вого майстерства, ніяка тематика й темперамент не врятували б його від провалу. 
Тим-то в галицького актора передовсім видко фахову школу»9.

Вже у наш час явище «галицької присутності» прокоментувала Н. Кузякіна, роз-
мірковуючи, яким чином на «піднесення українського мистецтва 20-х років» впли-
нуло «з’єднання двох могутніх потоків — наддніпрянської та галицької культур», 
й уточнила, що «період, коли галицькі елементи надзвичайно інтенсивно входять 
до наддніпрянської культури», розпочався «значно раніше 1920-х років, оскільки 
існував віддавна, а на межі ХІХ–ХХ ст. значно інтенсифікувався»10.

Звичайно, були й інші вагомі причини для змін, багато що залежало від характе-
ру структури театральної справи. Її основу впродовж довгих десятиліть становили 
мандрівні трупи, очолювані не завжди культурними антрепренерами, часто не здат-
ними на жодні, тим паче, радикальні зміни. Масштабні зрушення здійснювали поо-
динокі митці. Усі ці події припадають на період між 1916 та 1928 роками з помітним 
уповільненням процесу з другої половини1920-х до початку 1930-х років.

В цілому, переформатування структури театральної справи першого двадця-
тиліття ХХ ст. відбувалося поетапно:

– створення першого стаціонарного антрепризного театру Миколи Садовсь
кого (1907);

– заснування перших державних театрів: Національного (1917), Народного 
(1918) та Державного драматичного (1918);

– започаткування першого українського студійного осередку Молодого теа-
тру (1917).

Згадувані вище колективи незмінно декларували прихильність до ідей «європе-
їзації», більшість визнавала найприйнятнішою форму «виробничого» театру, що 
не передбачало перегляду методологічних та методичних засад праці. Їхня тактика 
реформування сцени здебільшого обмежувалася корекцією репертуару. Виняток 
становив очолюваний Л. Курбасом Молодий театр, який керувався радикальни-

8  Хмурий В. [В. Бутенко] Мар’ян Крушельницький: етюд /  В. Хмурий.  — [Х.]: Рух, 

1931. — С. 24–25.
9  Там само. — С. 25.
10  Кузякіна Н. Галицький актор: Необхідні творчі силуети / Наталя Кузякіна // Укра

їнський театр. — К., 1993. — № 5. — С. 13.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

11

ми ідеями, відтак, по-перше, запровадив в Україні раніше не практиковані студійні 
підходи, по-друге, у власному пошуку спирався на досвід світового театру.

У процесах культурного будівництва чільне місце належало Українській Цент
ральній Раді, яка, демонструючи соціальну, політичну, духовну зрілість, у 1917 ро-
ці заснувала інститут державного театру. Для нації, що обстоює політичний су-
веренітет, державний театр (Національний) є чимось більшим за  ще один мис-
тецький осередок. Його народженням завершилося реформування структури те-
атральної справи в цілому. Відтепер до її складу увійшли державний та приват-
ні, стаціонарні та мандрівні, студійні й «виробничі» заклади, антрепризи та «то-
вариства на  паях». Принциповий характер нового форматування театрального 
простору очевидний: всі його сегменти разом узяті створили плідний ґрунт для 
впровадження більш гнучких і різноманітних форм художньої практики.

Дуже скоро ця система зазнає більшовицького демонтажу, спроб Наркомосу 
(Народний комісаріат освіти) її поглинути. Нові органи влади спочатку виявля-
тимуть зацікавлення в  діяльності адміністративно-управлінської сфери, згодом 
здійснюватимуть чимдалі більший ідеологічний тиск, щоби, врешті, безпосередньо 
втручатися в естетичні аспекти творчості. Тим не менше, український театр і за ра-
дянської доби деякий час упевнено реалізував програму «європеїзації», інспірова-
ну ідеями побудови національної держави. Більшовицька влада, аби нейтралізува-
ти цей вплив, згортає програму «європеїзації», гасла якої з середини 1920-х років 
втрачають актуальність, лишаючись маловиразною тенденцією. Згадані соціальні 
процеси безпосередньо вплинули на долю всіх керованих Л. Курбасом колективів, 
частково заторкнувши й перший студійний мистецький осередок.

Від народження Молодий театр позиціювався, насамперед, як студія. Саме фа-
хове навчання викликало найбільший ентузіазм початківців, проте не  знайшло 
належного розуміння, схвалення та  підтримки у  сучасників, збентежених, рад-
ше за  все, відсутністю стандартів фахової роботи, що десятиліттями панували 
на українських теренах. Найбільший інтерес загалу викликали причини утворен-
ня гурту, однак єдності поглядів на цей предмет не знаходимо ні у дослідників, ані 
в самих учасників процесу. Найчастіше мотивом називали крайнє неприйняття де-
бютантами мистецтва старшого покоління українських акторів. Підстав так дума-
ти зовсім не бракувало.

Справді, окремим молодотеатрівцям сумнівною видавалася практика пере-
важної більшості українських труп сукупно з  кращою поміж ними  — антрепри-
зою Миколи Садовського. П. Самійленко, приміром, згадувала: «Ми огульно твер-
дили, що театр Садовського вмирає»11. Не  менш гостро висловлювався молодий 
С. Бондарчук: «Кинувши виклик “Молодого театру” перед початком революції 

11  Самійленко П. Незабутні дні горінь / Поліна Самійленко. — К.: Мистецтво, 1970. — С. 15.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

12

(осінь 1916 року) як протест проти старих традицій, шабльону і рутини — україн-
ське театральне мистецтво розгортало свої паростки так же бурхливо, як бурхало 
в цей час само життя»12. Проте не всі члени колективу виявляли подібну категорич-
ність. Й. Шевченко, спростовуючи поширені чутки про нібито граничний нігілізм 
колективу, зазначав: «Серед широких кол публіки, як і серед критиків та журна-
лістів, що писали про “Молодий Театр”, переважає думка, що цей театр “европеізу-
вав” українську сцену, себ-то одірвав її від побутових селянських мотивів, викинув 
з неї етнографію і поширив її мистецьку базу, ввівши в репертуар п’єси, що малю-
ють життя та складні переживання “вищих верств” суспільства. Такий погляд і така 
оцінка ролі “Молодого Театру” занадто плиткі і в корені неправдиві»13. Міркування 
Й. Шевченка багато літ потому розвинула Н. Кузякіна: «Курбас найменше приді-
ляє увагу викриттю старого українського театру, йому здавалося, що той дожи-
ває останні дні і для цього не потрібні особливі докази. Найбільше Курбас стур-
бований визначенням шляхів театру “на сьогодні і завтра”, пошуками платформи 
для однодумців»14. Свідок тих процесів — О. Кисіль — вбачав головну причину по-
ставання Молодого театру в невдоволенні нового покоління акторів станом «ака-
демічних викладів у театральних школах» і щирому бажанні «шукати самотужки 
власних і нових шляхів у театральному мистецтві»15. Втім, інший поважний дослід-
ник — Д. Антонович — на цей фактор зовсім не зважав, висуваючи на перший план 
інше: сповідування засновниками Молодого театру ідей «чистої театральності»16. 
Водночас М. Вороний не визнавав жодних програмних естетичних цілей в їхній ді-
яльності, оскільки вважав, що гурт «не мав ні загальної провідної ідеї, ні виразно за-
фіксованого обличчя. Очевидно, він про це й не дбав; єдиним його стремлінням бу-
ло — шукати нових форм»17. Повертаючись до питання програмності дій Молодого 
театру наприкінці 1920-х рр., Й. Шевченко рішуче заперечував тезу М. Вороного, 
наголошуючи: перший український студійний осередок діяв, якраз, програмно, «по-

12  Бондарчук С. Театральні замітки. Про Молодий театр Леся Курбаса. Перспективи 

/ С. Бондарчук // Мистецтво. — К., 1919. — № 3. — С. 27.
13  Шевченко І. Молодий Театр: Його роль та робота / Іона Шевченко // Барикади теа-

тру. — К., 1923. — № 2/3. — С. 8.
14  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры: (1920 — начало 30-х гг.): 

учеб. пособ. / Н. Б. Кузякина; Министерство культуры РСФСР; Ленинградский государст

венный институт театра, музыки и кинематографии. — Ленинград: ЛГИТМиК, 1984. — С. 17.
15  Кисіль О. Український театр: Популярний нарис історії українського театру 

/ Ол. Кисіль. — [К.]: Книгоспілка, 1925. — С. 153.
16  Антонович Д. Триста років українського театру, 1619–1919 […] — С. 212.
17  Вороний М. Український театр під час революції // Вороний М. Театр і драма: збір-

ка статей / Микола Вороний; упорядник О. Бабишкін. — К.: Мистецтво, 1989. — С. 293.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

13

клавши в основу роботи постулат грамотности, студіювання театральних стилів»18. 
Фактично цією заявою автор майже слово в слово повторив раніше висловлену ним 
ідею, що «в основу своєї роботи […] “Молодий Tеатр” кладе постулят грамотнос-
ти — студіювання (стилі), досліди, експеріменти»19.

Сьогодні видається очевидним: до створення закладу нового типу Л. Курбаса 
спонукало гостре відчуття ізоляції українського театру від європейського ху-
дожнього процесу, розуміння того, що подолання творчої скутості, обмеженос-
ті діапазону естетичного висловлювання неможливе без спеціальних зусиль, які 
виводять Молодий театр поза межі території звичайного виробничого колекти-
ву нехай із суто європейським репертуаром. Характер дій у цьому випадку прямо 
залежав від способів, якими збиралися здобувати новий досвід.

Варто наголосити, що в усіх спробах фундаторів першого студійного осеред-
ку, здійснених ще до знайомства з Л. Курбасом, переважали естетичні пріорите-
ти. «Група дванадцяти» (самоназва молоді, згуртованої довкола подружніх пар: 
П. Самійленко — Й. Шевченка та С. Мануйлович — С. Бондарчука), вважаючи нову 
українську драму найкращою цариною для реформ національної сцени, спершу на-
магалася сценічно зреалізувати драматичні етюди О. Олеся, проте зазнала пораз-
ки. Перший досвід виявив прикру мистецьку неозброєність початківців, згодом так 
окреслену одним з ініціаторів роботи: «Саме в цей час вийшли друком “Драматичні 
етюди” Олеся. Взялися гуртом ставити “При світлі ватри”, самі придумували мі-
зансцени, оформлення тощо». Одночасно «пробували декламувати у  шкільних 
концертах Михайля Семенка, але  повернулися до  Лесі Українки, Олександра 
Олеся, Миколи Вороного»20. Щирого бажання прислужитися оновленню україн-
ського театру виявилося не досить для успіху, хоча певний «зиск» вони отримали, 
зрозумівши: «Все це повсякденне кипіння в літературно-мистецьких питаннях до-
помагало кожному з нас і всім разом виробляти власне ідейно-естетичне “вірую”, 
яке формувалося в гострих товариських дискусіях, що об’єднували нас, згуртову-
вали в колектив однодумців»21. Відтак, прагнення дати сценічне життя творам но-
вітньої української літератури змусило їх замислитися над необхідністю суттєво-
го фахового вдосконалення, поставши в певний момент як головна мета.

18  Шевченко Й. Десять років українського театру: Український театр перед революці-

єю // Шевченко Й. Сучасний український театр: збірка статтів / Йона Шевченко. — [Х.]: 

Державне Видавництво України, 1929. — С. 19.
19  Шевченко І. Молодий Театр: Його роль та робота […] — C. 8.
20  Бондарчук С. Молодий театр /  С. Г. Бондарчук // М олодий театр: Генеза. Завдан

ня. Шляхи / упоряд., авт. вступ. ст., розд. «День за днем», прим. М. Г. Лабінський. — К.: 

Мистецтво; Спілка театральних діячів України, 1991. — С. 111.
21  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

14

Майбутні молодотеатрівці були налаштовані рішуче. Насамперед, вони взя-
лися за навчання: «Бесіди, суперечки, реферати окремих товаришів — основна 
форма нашої праці. Автор цих рядків робить доповідь про мистецтво театру ан-
тичної Еллади, ілюструючи її рисунками з книги С. Волконського “Виразна лю-
дина”. Йона Шевченко розповідає про комедію dell’arte, Марко Терещенко ви-
вчає театр Мольєра і  знайомить з  ним товаришів»22. Водночас вони самотуж-
ки намагаються розвинути й збагатити власні фахові навички: «Усі ми захопи-
лися системою Дельсарта, розбираючи композиції грецьких скульптур і вправ-
ляючись за  нею перед люстром над мімікою. Між Вірою Онацькою та  Софією 
Мануйлович навіть виникло щось на зразок змагання і з роботи над Дельсартом, 
і  з  гімнастичних вправ за Міллером. Часто чулися серед нас і  слова “екс-нор”, 
“нор-кон”, “кон-екс” а то й відбувалися вправи за системою С. Волконського»23.

Попри нетривалість, період самостійних студій виявився дуже корисним, зму-
сивши недосвідчених ентузіастів відчути різницю між намірами реформувати на-
ціональний театр і  можливістю це здійснити. Хоча, звичайно, стратегічні пер-
спективи лишалися для них надто туманними. З  цього приводу влучно висло-
вився Ю. Блохин у поки що єдиному ґрунтовному нарисі з історії Молодого те-
атру: «Аніхто з майбутніх молодотеатрівців аж ніяк не уявляв собі шляхів, що 
ними мало поступувати театральне мистецтво далі, за межі психологічного реа-
лізму та теорії “драми живих символів” Вороного, хоча всі прагнули до нового, 
естетичного театру, що ідею його навіяв поворот українського мистецтва в бік 
модернізму»24. Головною перешкодою для поступу, слушно вважав автор, була 
відсутність програмної мети.

Навесні 1916 року відбулася зустріч П. Самійленко, С. Мануйлович, О. Добро
вольської, В. Онацької, С. Бондарчука, Й. Шевченка, М. Терещенка, О. Ватулі, 
І. Левченка, В. Васильєва з новим актором театру Миколи Садовського — Л. Кур
басом, суттєво оптимізувавши ситуацію, допомігши гурту позбутися розгубле
ності та зневіри. Ініціаторка знайомства — П. Самійленко, в чиєму приватному 
помешканні започаткувався не лише Молодий, але й увесь новітній український 
театр, небезпідставно стверджувала: «До зустрічі з Курбасом наше уявлення про 
майбутній театр і його творчі засади губилося у хаосі якихось невиразних упо-
добань. Але тільки Курбас у ті далекі передреволюційні роки допоміг мені більш 
чітко збагнути суть і завдання театрального мистецтва»25.

22  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 111.
23  Там само.
24  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр / Юрій Блохин // Життя й революція. — Х., 

1930. — № 6. — С. 156–157.
25  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 21.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

15

Вивчення спадщини Л. Курбаса невідворотно спрямовує увагу на  пробле-
му досвіду, що на  початку реформаторської діяльності митця вкрай загостри-
лася. Його місія саме і полягала у  набутті та «щепленні» такого досвіду укра-
їнській сценічній культурі. Ідеологію «європеїзації» він реалізував у  найради-
кальніший спосіб, тоді як більш помірковані діячі наддніпрянської України да-
лі оновлення репертуару не пішли. Л. Курбас першим запровадив студійний шлях 
подолання провалля між українським та  європейським театрами в  створено-
му ним Молодому театрі. Навіть побіжне знайомство з художніми зацікавлен-
нями Л. Курбаса переконує — найсильніші мистецькі інспірації він отримав від 
німецької та  австрійської культур. Більш того, слідом за  Ю. Шевельовим, вар-
то було б повторити: «тільки в Курбаса справа ускладнювалася тим, що культу-
рою для нього була не російська, а німецька, включно з тогочасним німецьким 
експресіонізмом»26.

Справедливість зауваження видатного вченого й досі ніким ще не спростова-
на. У багатьох спогадах, передусім Х. Водяного та В. Чистякової, наведено чима-
ло фактів зосередженості Л. Курбаса на  німецькомовній літературі, мистецтві. 
Його спадщина містить безліч посилань на філософські та естетичні праці, тво-
ри живопису, скульптури, музичні образи, явища театрального життя. Така еру-
диція вражає, а в царині німецької культури — й поготів. Німецька культура уві-
йшла в  духовний світ Л. Курбаса ще у  гімназії. Вже тоді він був добре обізна-
ний із  класичною та  сучасною німецькою літературою, мав у  власній бібліоте-
ці її зразки, звик саме у німецьких перекладах (а не лише в оригіналі) знайоми-
тися із Шекспіром чи Достоєвським, стародавніми східними текстами, приміром, 
драмами Калідаси. Згодом ця звичка усталювалася, виконуючи роль «механізму» 
для спілкування із зарубіжною художньою культурою.

Навчаючись у Віденському університеті, Л. Курбас ретельно збирав різноманіт-
ну інформацію про театр: «завжди “носився” з видаваним у Берліні тижневиком 
“Die Buhne” (“Сцена”), якого постійно купував від початку, і зі збірником біогра-
фій славетних акторів усіх націй “Schauspielr” (“Славетні актори”), який також мав 
власний. Це була груба книжка з багатьма фотографіями, ілюстраціями, друкова-
на наполовину петитом. Постійно вишукував і читав, власне, студіював театраль-
ні рецензії і критику, поміщувані спорадично в щоденній пресі: Neue freie Presse 
(“Нова вільна преса”), Die Zeсt (“Час”), Wiener Zeitung (“Віденська газета”), Arbeiten 
Zeitung (“Робітнича газета”) та інших»27. Що вже казати про німецькомовну драма-

26  Шерех Ю. Лесь Курбас у Харкові // Сучасність. — К., 1993. — № 12. — С. 49.
27  Водяний Х. Лесь Курбас, якого я знав з юнацьких літ / Хома Водяний; [публ. М. Ла

бінського] //  Рукопис: український альманах спогадів, щоденників, листів, документів, 

світлин. В 2 т.; під заг. редакц. І. Дзюби. — К.: Криниця, 2004. — Т. 1. — С. 287.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

16

тургію — вона становила чималу частину всього, що замолоду читав майбутній ре-
форматор вітчизняної сцени. Системність підходів додавала ґрунтовності знайом-
ству з художніми процесами, сприяла формуванню мистецьких переконань.

Перебування у Відні (1907 — перша половина 1908 р.) означало для Л. Курбаса 
занурення у мистецьке життя, а воно зваблювало й менш чутливі натури. Юний 
українській провінціал потрапив у атмосферу лихоманкових змін мистецьких ві-
янь. Модерна культура, представлена літературою А. Шніцлера та Г. Гофмансталя, 
музикою А. Шенберга та Р. Штрауса, зазнає тиску з боку новітнього напряму, що 
від кінця першого десятиліття ХХ ст. дедалі гучніше себе презентував у худож-
ньому просторі імперської столиці. Студент Віденської художньо-промислової 
школи, один із ватажків нового напряму О. Кокошка саме тоді пропонує публі-
ці першу експресіоністичну виставу за власними творами (1909). І хоча позиції те-
атрального експресіонізму міцнішають лише по війні, його подих вже відчувався 
в театральному житті попередніх літ. Л. Курбас, шукаючи все нові мистецькі вра-
ження, міг цю жагу вдовольнити. Однак, прокладаючи театральні маршрути, він, 
на думку Х. Водяного, особливо цікавився осередками, пов’язаними з Й. Кайнцом 
та М . Рейнгардтом. За В. Чистяковою, перший «був не  лише улюбленим акто-
ром, а й, що найголовніше, — його учителем»28. Багаторазово спостерігаючи гру 
Й. Кайнца, Л. Курбас робив висновок, «що цей незрівнянний майстер акторсько-
го мистецтва видобув блискучу, віртуозну техніку: інтелектуальність плюс емо-
ційність та дивовижне почуття міри (ритм) у поєднанні із смаком»29. Йому імпо-
нувала висока виконавська культура німецького актора і про це він говорив своїм 
учням: «Це був великий майстер, колосальної культури майстер, який на кожному 
спектаклі викликав у нас щоразу інші враження»30. Судження Л. Курбаса збігаєть-
ся з оцінками дослідників, для яких незаперечною була особлива місія Й. Кайнца 
в культивуванні нового типу актора: «актора-психолога, актора-філософа, аналі-
тика, котрий з вражаючою глибиною розкриває мислення, емоції, духовне життя, 
найпотаємніші переживання своїх героїв»31.

Здобутий у Відні глядацький досвід відіграв неабияку роль у біографії Л. Кур
баса. А  виконання Й. Кайнцом ролі Леона в «Горе брехунові» Ф. Грільпарцера 

28  Чистякова В. З листів до В. В. Гаккебуша / В. М. Чистякова // Молодий театр: Генеза. 

Завдання. Шляхи […]. — С. 244.
29  Там само. — С. 243.
30  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис].  — Зберігається в  архіві Ін

ституту мистецтвознавства, фольклористики та етнології ім. М. Т. Рильського НАН Ук

раїни, Ф. 42., од. зб. 20.
31  История западноевропейского театра / под общ. ред. Г. Бояджиева [и др.] — М.: Ис

кусство, 1974. — Т. 6.: 1871–1918. — С. 329.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

17

надихнули українського митця поставити цю п’єсу в Молодому театрі. Згадані 
обставини допомагають зрозуміти важливість віденської доби не лише для укра-
їнського студента Л. Курбаса  — він, якнайкраще скориставшись можливістю 
спостерігати, аналізувати, самотужки вчитися на численних прикладах бурхли-
вого мистецького життя, згодом, перетравивши ці враження, збагатив новим до-
свідом українське сценічне мистецтво.

Наголосимо, що правильно оцінити сенс зрушень у німецькій культурі мож-
на було тільки за належного рівня ерудиції, що дала б можливість порівнювати 
попередню добу із теперішньою й у такий спосіб виокремлювати вісь естетичних 
змін. Л. Курбас не оминав увагою ані давній, ані новітній німецький мистецький 
досвід, зосереджувався на важливих тенденціях, демонструючи цілковиту само-
стійність суджень. Згодом, вже у Києві, 1917 року він перекладе й видрукує стат-
тю «Трагедія актора» Е. Лессінга32 — співробітника О. Брама, репрезентанта бер-
лінського «Вільного театру», в якому провідною було визнано роль драматурга, 
а домінуючим стилем — натуралізм. Він часто згадуватиме Г. Лаубе, який напри-
кінці ХІХ ст. формував театральну політику Віденського Бургтеатру, підносячи 
авторитет драматургії — новітньої та класичної (головним чином, Ф. Шиллера 
та В. Шекспіра). Водночас Л. Курбас вирізнятиме Г. Фукса, який запроваджував 
ідею естетичного театру із пріоритетною роллю візуальних чинників; пізніше зо-
середиться на  Е. Піскаторі та  Л. Йеснері  — лідерах експресіоністичного теат
ру. Так поволі складається комплекс режисерських ідей, що їх  Л. Курбас буде 
«прокреслювати» упродовж життя, апелюючи, головно, до практики німецько-
го театру.

Звертання до мистецьких процесів другої половини ХІХ — початку ХХ ст. до-
помогло Л. Курбасу зрозуміти механізми стильових трансформацій, відтак готу-
вало його до реформ на українських теренах. Більш того, у Відні трапилася на-
года спостерігати за поставанням театральних феноменів на перетині традицій-
ної та модерної культур. Згадаймо, наприклад, творчість А. Шніцлера, що бук-
вально «підривала» атмосферу «очманілого від вальсування Відня». «Після ві-
денської оперети щеплення Фрейда і Захер-Мазоха дали несподіваний резуль-
тат: виник віденський варіант імморалізму та естетизму […], відмінний […] від ес-
тетизму Оскара Уайльда та Д’Аннунціо, пом’якшений гумором, невід’ємний від 
хвилюючої, хоча й ризикованої гри»33.

32  Див.: Театральні вісті. — К., 1917. — № 2; № 3/4; № 5/6.
33  Макарова Г. Германия, Австрия: театр / Г. В. Макарова // История искусств стран За

падной Европы от Возрождения до начала ХХ века: Искусство ХІХ века / Мин. культ. Рос

сийской федерац.; Гос. ин-т искусствозн.; Е. Ротенберг (глав. ред.); Е. Золотова (ответств. 

ред. тома). — СПб: Дмитрий Буланин, 2004. — Кн. 2.: Германия, Австрия, Италия. — С. 264.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

18

У  Відні Л. Курбас знайомиться з  новою режисерською культурою, представ-
леною М. Рейнгардтом (гастролі останнього завершилися ще до  приїзду туди 
Л. Курбаса і  набули неймовірного розголосу). Зазнавши, хоча й  не  безпосеред-
ньо, а через рефлексії віденського театрального довкілля, справжнього струсу від 
зіткнення із  цим явищем, Курбас згодом окреслить виразний портрет німецько-
го режисера: «Його активність і працездатність були феноменальні. Він водночас 
міг керувати кількома театрами й  ніколи, незважаючи на “перевантагу”, не  зда-
вав позиції неймовірної вимогливості до себе й до своїх колективів стосовно висо-
кої художності виконання. Він був ненаситний в драматургічному матеріалі: анти-
чна драма, німецькі класики, Шекспір, сучасна драматургія… Весь час прагнув різ-
номанітити стилі. Ставив спектаклі на маленькій і величезній сценах, на майдані, 
в цирку. Єдине, що залишалося незмінним у його режисерсько-педагогічній діяль-
ності, — це вдосконалення акторської майстерності»34. Важко не зауважити, що ця 
тирада може адресуватися самому Л. Курбасові, засвідчуючи глибокий внутрішній 
зв’язок між обома митцями.

Право молодого прем’єра найкращого тоді українського театру очолити 
«групу дванадцяти» ніхто не заперечував. Про це згодом висловився В. Василько: 
«О. С. Курбас  — людина глибокої культури, з  європейською освітою, за  сво-
їм високим професіоналізмом і  людськими якостями, безумовно, був набага-
то вище всіх членів товариства. Він по праву став ідейним та художнім керівни-
ком Молодого театру. Всі його глибоко поважали, більше того — любили»35. Під 
кожним із цих слів могли б поставити підпис більшість учасників подій, але ма-
буть найпалкіше загальні почуття передав С. Бондарчук: «Наш колектив і Лесь 
Курбас, що наче досі шукали один одного, раптом стали близькими і рідними. Ми 
полюбили Леся жертовним признанням. Ідея керівництва у нашому майбутньо-
му театрі-студії розв’язалася сама собою — Лесь Курбас був одностайно визна-
ний нашим керівником, якому ми повірили беззастережно»36.

Ця патетична тирада насправді цілком точно відбиває реальні настрої ак-
тивних, але  безпорадних ентузіастів. Поява Л. Курбаса стає «детонатором ви-
буху спрямованої дії», спонукавши Ю. Блохина зауважити з  цього приводу: 
«Приєднавшися до  молодих акторів, Курбас, куди ліпше за  решту товаришів 
теоретично ознайомлений із  західньо-европейським мистецтвом та, зокрема, 
з театром, остаточно спрямовує молодих ентузіястів у бік естетичного театру. 
Виникає ідея заснувати “Студію”, що має скупчити навколо себе всіх акторів но-

34  Цит. за: Чистякова В. З листів до В. В. Гаккебуша […]. — С. 264.
35  Василько В. Театру віддане життя / Василь Василько; ред. кол.: Ю. Станішевський 

(голова) [та ін.]; вступ. ст. П. Нестеровський. — К.: Мистецтво, 1984. — С. 113.
36  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 115–116.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

19

вої ґенерації й увести їх у сферу шукань»37. Л. Курбас майже одразу звернувся 
по допомогу до кіл, з яких походив сам і на які міг спертися, що не лишилося по-
за увагою Ю. Блохина: «Крім лисенківців у “Студії” працюють молоді актори-
галичани: Курбас, Лопатинський, Калин — щодо технічних умілостей озброєні 
значно краще за лисенківців»38.

Галицька «присутність» саме в цій ситуації виявляє особливу потужність, зго-
дом зауважену Н. Кузякіною: «Всупереч примусовим тенденціям безоглядної уні-
фікації, які панували у попередні десятиліття, мистецтво в реальності демонструє 
різноманітні складники, з яких виплавляються його найкращі зразки»39. У другій 
половині 1910-х років, коли в роботі над трагедією Софокла «група дванадцяти» 
об’єдналася з творчо розкутішою й естетично краще озброєною галицькою теа-
тральною молоддю, починає вимальовуватися перспектива подальших змін.

Л. Курбас від самого початку виявив чималий педагогічний талант і такт, по-
ставившись із  повагою до  попередніх спроб амбітних гуртківців. С. Бондарчук 
згадував, як  він цікавився їхніми рефератами, фаховими студіями, заняттями 
за  Дельсартом, гімнастичними вправами за М іллером. Зі свого боку, новий лі-
дер гурту запропонував застосувати набуті навички в роботі над «Едіпом-царем» 
Софокла (переклад І. Франка).

Із колективного читання п’єси під метроном почалася регулярна творча пра-
ця, ускладнена необхідністю кожного гуртківця десь працювати, матеріально себе 
утримуючи. Лише Л. Курбас вчинив інакше: полишив трупу М. Садовського, аби пов
ністю віддатися новій і зовсім непевній справі — створенню першого українського 
студійного театру. П. Самійленко згадувала, що це справило на всіх велике вражен-
ня: «Незважаючи на цілковиту неясність матеріального становища новоствореного 
театру, режисер увесь поринув у роботу, хоч у нас не було ні копійки на театральні 
видатки, а репетирувати доводилося навіть у шорній майстерні»40. Згодом серйоз-
на фінансова скрута завадить повноцінному фаховому навчанню, змусить Молодий 
театр час від часу «вбиратися в шати» «виробничого» театрального закладу.

Опрацювання «Едіпа-царя» навесні 1916 року (прем’єра відбулася восе-
ни 1918 р.) — перше звертання національного театру до античного твору. Темп 
і ритм репетицій п’єси Софокла виявилися непередбачуваними, зумовленими пе-
ребігом великих і малих подій, які час від часу прискорювали чи, навпаки, упо-
вільнювали роботу. За ці роки зазнали змін творчі підходи, прийоми, позначаю-
чись на рівні та якості мистецької праці.

37  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 157.
38  Там само.
39  Кузякіна Н. Галицький актор: Необхідні творчі силуети […]. — С. 13.
40  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 19.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

20

Від самого початку Л. Курбас намагався налагодити систематичну виховну 
працю, прищеплював молодотеатрівцям навички осмисленої та цілеспрямованої 
фахової роботи. Практичні заняття він поєднував із лекціями з проблем античної 
культури, відвіданням музеїв, бібліотек, оскільки вважав розширення світогляду 
запорукою формування повноцінної творчої особистості.

Найпершим об’єктом особливого піклування Л. Курбаса стає культура сценіч-
ної мови. Виявилося — у більшості акторів вона вкрай низька. Відтак, декламації 
під метроном у супроводі фортеп’яно присвячувалися години, тижні, місяці ме-
тодичної роботи. Майже щодня можна було спостерігати таку картину: «Курбас 
ввімкнув метроном, подав знак усім приготуватись, і за другим сигналом ми мали 
всі читати текст в унісон. Спочатку це нам не дуже далося, але невдовзі слова зву-
чали ритмічно, злагоджено. Потім ми читали цей текст кожен зокрема, потім у різ-
них тональностях. Незабаром ми настільки звикли до тихенького цокання метро-
нома, що зовсім не помічали його, але він тримав нас у своєму ритмі»41. Ритм, ме-
лодика, характер мовлення починають за якийсь час «організовувати» пластич-
ний малюнок, виникаючи як інспірована словом органічна потреба. Л. Курбас сві-
домо стримував намагання студійців жестикулювати, наполягаючи, на, сказати б, 
пластичному аскетизмі. І тільки «згодом дозволив хористам рух руками, зумовле-
ний змістом фрази та ритмом. І рух у них знаходився ніби сам собою»42.

Незадовго до  прем’єри Л. Курбас поновив роботу під метроном  — до  гурту 
повсякчас приєднувалися нові учасники майбутньої вистави. Присутній серед 
новачків В. Василько описує практично ті ж проблеми, що з ними стикалися пер-
ші виконавці: «Репетиції почалися з того, що Лесь Курбас, посадивши нас усіх 
за стіл, установив на метрономі повільний темп і просив мовчки уважно прислу-
ховуватися до нього. Потім, дивлячись на метроном, під його супровід, ми по-
чинали колективно читати текст. На дальшому етапі Курбас садив нас спинами 
до метронома і добивався, щоб ми точно додержувалися вже установленого тем-
пу і метру. Не одразу і не всім давалося читання під метроном. […] Ми не розу-
міли, для чого це потрібно, і не передбачали, який художній ефект дасть метод 
роботи під метроном. […] Добившись від учасників хору єдиного ритмічного чи-
тання в унісон за столом, Лесь Курбас вивів нас на майданчик». Автор не забуває 
уточнити: «Почавши рухатись, ми втратили ритмічну злагодженість, якої досяг
ли, сидячи за столом… Доводилося знову вдаватися до метронома…»43.

На  перших етапах режисер зосереджував увагу на  хорі, лише згодом почав 
окремо працювати з виконавцями провідних ролей. Тоді ж виник перший кон-

41  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 116.
42  Там само. — С. 117.
43  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 124.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

21

флікт на  мистецькому ґрунті, природа якого видається вкрай важливою, хо-
ча сам конфлікт залагодили досить швидко. Призначена на  роль Йокасти 
П. Самійленко не  схотіла підкоритися диктатурі механічного пристрою  — ме-
троному — і несподівано відмовилася від ролі. Майже інстинктивна реакція об-
дарованої студійки виявила вкорінення в її (й не лише) свідомості викривлено-
го розуміння сенсу творчої праці. Там панували некеровані рефлексії, безкінеч-
не очікування «наітія», відраза до інтелектуального напруження та систематич-
них зусиль — все те, що надто довго супроводжувало життя більшості україн-
ських акторів. Покладатися на примарне натхнення для багатьох було прийнят-
нішим, аніж годинами шліфувати слово, жест, рух — такі необхідні для свободи 
мистецького самовиразу. Інерція давньої звички ще довго даватиметься взнаки, 
а в самому Молодому театрі згодом призведе до значно серйознішого конфлікту. 
Але на той момент Л. Курбас, аби вийти з несподіваної ситуації і не зруйнувати 
творчої атмосфери довкола «Едіпа-царя», вважав за краще призначити на роль 
Йокасти В. Щепанську. (Пізніше П. Самійленко сама проситиметься у  роботу 
й візьме участь у хорі).

Сам він із величезною напругою, не шкодуючи зусиль, працював із молодою 
невправною актрисою, внутрішньо та технічно не готовою до ролі такого масш-
табу. Ситуація вимагала форсування події, аби змусити В. Щепанську активі-
зувати творчі резерви. Підходи Л. Курбаса справили сильне враження на всіх 
учасників процесу. Свідки на власні очі бачили, як «виконавець ролі Едіпа в ді-
алогах з Йокастою виявляв таку силу пристрасті й виразності, і таку міру вза-
ємного сценічного зв’язку, що все це молоду артистку піднімало, запалювало, 
вчило!»44.

Чутки про напружену працю керованого Л. Курбасом гурту ширилися Києвом. 
Із певним здивуванням публіка дізнавалася, що над «Едіпом-царем» молодь пра-
цювала тривалий час. Після оприлюднення спектаклю, навіть не дуже прихиль-
ний до Молодого театру М. Вороний погоджувався: постановку трагедії Софокла 
слід «вважати за визначний факт в еволюції українського театру. Над сією п’єсою 
трупа багато і уперто працювала, і ця праця не минула марно»45. Натомість не всі 
поділяли його точку зору. Приміром, значно прихильніший до гурту Ю. Блохин 
майже через десять років після згадуваних подій не зміг побачити нічого прин-
ципово важливого в ретельних студіях колективу, більше того — зігнорував самі 
ці зусилля: «Визнавши за основу постави стилізування п’єси, студійці починають 

44  Баглій-Смерека А. Мудрий керівник, добрий наставник [Машинопис] /  А. Баглій-

Смерека.  — Зберігається у  фондах Музею театрального, музичного та  кіномистецтва 

України, Ф. Р.: архів Курбаса Л. С., од. зб. 10004.
45  Вороний М. Український театр під час революції […]. — С. 294.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

22

підготовну роботу над “Царем Едіпом” Софокла. Та тільки того й зробили тоді, 
що вивчали еллінську культуру й кілька разів репетирували п’єсу»46.

Висновок Ю. Блохина досить симптоматичний, зважаючи, що не  він один 
скептично оцінював окремі спроби трупи. З одного боку, сподіватися на одно-
стайне схвалення зусиль акторів навряд чи можливо, а, з іншого, — це не пояс-
нює того факту, чому щире прагнення радикальних змін, посилене розвиненим 
почуттям відповідальності за майбутнє українського театру, не знайшло належ-
ної оцінки навіть у висококваліфікованих фахівців. Жодна влада, з Українською 
Центральною Радою включно, ніколи не  виявляла особливої прихильнос-
ті до Молодого театру. Натомість свій патронат перший український законний 
уряд поширював на  національні артистичні сили, які стояли на  платформі по-
міркованого «європеїзму». Художні уподобання, смаки впливових політичних 
кіл унеможливлювали серйозне ставлення до Молодого театру як до претенден-
та на особливу увагу влади, тим паче, коли йшлося про започаткування першого 
державного театру. На цю роль в їхніх очах могли претендувати лише широкові-
домі митці, приміром, І. Мар’яненко. Заради справедливості слід визнати небез-
підставність такої позиції, зважаючи на непевність результатів праці театраль-
них новачків. У тодішній ситуації покладатися на дебютантів мало хто б зважив-
ся. Однак навіть це не  пояснює байдужості влади до  долі найрадикальнішого 
українського театрального колективу.

Що  ж до  політичних уподобань самих молодотеатрівців, то  невдовзі після 
заснування театру вони на  практиці довели свою прихильність до  ідей розбу-
дови незалежної української держави. Важливі свідчення з  цього приводу за-
лишив один із фундаторів Молодого театру, його найретельніший літописець — 
С. Бондарчук. У розділі спогадів під красномовною назвою «Події нас переганя-
ють» він згадував, як 1917 року їм довелося посунути на маргінес свою головну 
мету — радикальне збагачення мистецького досвіду — задля активнішої участі 
в суспільних процесах, соціально-культурній роботі, до чого їх спонукало сум-
ління та ідейні переконання.

Саме тоді Л. Курбас розпочав публіцистичну діяльність, регулярно друку-
ючись в  газеті «Театральні вісті» (редакція розміщувалася у  родинній оселі 
С. Бондарчука та  С. Мануйлович), тимчасово припинив роботу над Софоклом, 
натомість готував виставу, кошти від якої призначалися для громадських потреб. 
Йому був потрібний твір, apriori цікавий для найширших суспільних верств. Він 
обирає «Базар» В. Винниченка. Ось як описує цю ситуацію Ю. Блохин: «“Студія”, 
підготувавши “Базар” Винниченка, віддала весь збір з вистави на користь, утво-

46  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 157.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

23

рюваного тоді “національного фонду”»47. Крім того, частину грошей від прокату 
«Базару» передбачали перерахувати «на потреби українських робітничих орга-
нізацій, а решту на основний капітал “Молодого українського театру”»48.

ПЕРШИЙ СЕЗОН (1917–1918)

Про постановку «Базару» відомо небагато, але досить, щоби відчути драма-
тизм внутрішньої театральної ситуації, насамперед, через негативне ставлення 
Л. Курбаса до  творчості В. Винниченка. Після прем’єри він «ходив засмучений 
тим, що театр дебютував не якимось програмним твором, а п’єсою Винниченка, 
невисокої ідейної і художньої якості. “Незважаючи ні на які обставини, — казав 
він, — ми все ж зробили помилку, що почали наш “Молодий театр” “Базаром”, 
де дешеві нахили людини рекламуються як героїчні вчинки. Такі “герої” не зро-
блять революції, яка вже живе і  вимагає від драматурга і  актора відображен-
ня величі сучасності. А “Базар” знижує і обмежує наші прагнення»49. Якщо зга-
дати про зупинку роботи над «Едіпом-царем»  — започаткування нової спра-
ви не з програмного твору, то стане зрозумілою особлива гострота реакцій лі-
дера Молодого театру. Тим не менше, поставлений весною 1917 року за участі 
П. Самійленко, А. Смереки, Г. Прохоренко, С. Мануйлович, Л. Курбаса, М. Тере
щенка, С. Бондарчука, Й. Шевченка та І. Левченка «Базар» кілька разів показали 
протягом травня і на початку червня.

В  усій цій історії вартий уваги лише той факт, що в  п’єсі В. Винниченка од-
ним із центральних є мотив, незрівнянно сильніше і глибше розвинений у траге-
дії Софокла, — мотив «самопокарання» головного героя. Адже героїня В. Вин
ниченка, так само, як Едіп, завдає собі (своєму обличчю) жахливих ран, змуше-
на до цього жертовного кроку, сказати б, суспільною вимогою. Жодним чином 
не порівнюючи «Базар» із «Едіпом-царем», важко зігнорувати присутність спіль-
ної для обох драматичних творів теми, виключити можливість певного впливу 
на режисера перегуку зазначених мотивів. У спогадах більшості учасників цієї 
вистави вона не фігурує як початок творчого шляху Молодого театру. Його зде-
більшого пов’язують із двома іншими подіями, посталими одна за одною напри-
кінці вересня: оприлюдненням статті Л. Курбаса «Молодий театр: Генеза — зав
дання — шляхи» та прем’єрою «Чорної Пантери і Білого Медведя» (Київський 
театр мініатюр, 24 вересня 1917 р.).

47  Там само.
48  [Молодий театр] // Робітнича Газета. — К., 1917. — 7 трав. — Без підпису.
49  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 121.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

24

Стаття Л. Курбаса — перший програмний мистецький документ у новій історії 
українського театру, у якому автор поставив діагноз театральній ситуації, задекла-
рував власні наміри щодо її змін. Стаття викликала загальний інтерес, жваві відгу-
ки і прибічників, і супротивників Молодого театру. Останнім особливо дошкуля-
ла теза про нинішній стан вітчизняного сценічного мистецтва, що поставало жерт-
вою «антиукраїнського режиму, це недодумана думка, недотягнений жест, недо-
несений тон. Це в кращому разі кілька могіканів великої епохи Кропивницького, 
Тобилевичів і їх перших учнів, котрих традиції ідуть врозріз з потребами, стилем 
і якістю сього репертуару, котрий єдино нас одушевляє. В гіршому разі це плос-
кий епігонізм, мізерна копія Корифеїв, атмосфера грубого ділєтантського відно-
шення до мистецтва, серед котрої жменька самостійних талановитих одиниць ла-
має своє життя, поневолі теряє індівідуальність і зживаючись з традиціями, старі-
ється для всякого нового почину. Ніякої культури, жеста, слова, стилю. Розуміння 
Мистецтва як у пересічного ляїка»50. Наразі, якщо наведене твердження Л. Курбаса 
ще могло претендувати на більш-менш позитивну реакцію театральної спільноти, 
то випад у бік ідейно-тематичних зацікавлень значної частини національно свідо-
мих громадян заторкував надто болючий предмет: «Українофільське козако- і по-
бутолюбство далеко не вичерпує наших душевних інтересів. У формах мистецтва 
традиції старого українського театру зовсім не підходять до нашого репертуарно-
го змісту. Тому хочемо творити нові цінності»51.

Вкупі з декларованим наміром «брать російських навчителів для вироблення 
у нас технічних готовостий спільних артистові кожної нації. Не брать ніякого чу-
жого режісера, що нав’яже нам традиції російські чи українофільські. Вчиться 
і шукать самотужки»52, — попередню тезу дехто розцінив як відверту «зраду на-
ціональних інтересів», тим паче, що на передній план Л. Курбас висував не по-
літичні чи національні, а  саме естетичні пріоритети. Він майже не  сумнівався 
у тому, що реакція глядацького загалу на спроби Молодого театру буде, радше 
за все, негативною: «Ми побачили, що в сучаснім українськім театрі немає для 
нас місця», і головне, — «зрозуміли […], що Мистецтво — це уміння. І ми поба-
чили ясно, що нам не тільки нікуди іти, а також ніде учиться»53. Випад у бік стар-
шого покоління розцінили як безжальний, нищівний. Він став причиною відрази 
частини театральної громадськості до всього того, чим переймався перший наці-
ональний театр студійного спрямування.

50  Курбас Л. Молодий театр. (Генеза — завдання — шляхи) / Лесь Курбас // Робітнича 

газета. — К., 1917. — 23 вер.
51  Там само.
52  Там само.
53  Там само.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

25

Чи не означало це, що Л. Курбас взагалі ігнорував набутки старшої генерації 
національної інтелігенції? Ні, він віддавав їй належне. Однак його бачення пер-
шочергових завдань театру було значно радикальнішим за ті, що, з одного боку, 
обстоювало старше покоління митців, а, з  іншого, — прибічники помірковано-
го «європеїзму». Л. Курбас був переконаний: «Наша поява тісно зв’язана з роз-
витком української інтелігентської думки і орієнтації духовної. В літературі на-
шій, що досі найбільш ярко відбивала громадянські настрої, ми бачимо після дов-
гої епохи українофільства, романтичного козаколюбства і етнографізму, після 
“Модернізму” на  чисто російських зразках  — зворот великий, єдино правиль-
ний, єдино глибокий. Се зворот прямо до Европи і прямо до себе. Без посередни-
ків і без авторітетних зразків. В Мистецтві шлях єдиний»54. Фактично, митець де-
кларував прихильність до національного модерністського дискурсу, що з часом 
знайде підтвердження в репертуарній політиці його театру, а найбільше — у за-
проваджених ним методах опрацювання драматичних творів.

Був ще один гранично дратівливий пасаж у  статті лідера Молодого театру, 
що викликав різкий опір впливових кіл української спільноти, яка перебувала 
на передньому краю політичної боротьби і мала назагал сталі мистецькі ідеали. 
Л. Курбас декларував ідеї розвитку національної сцени, з якими ці кола не пого-
джувалися. Він, приміром, стверджував: «Ми же розуміли, що коли не помилко-
вий наш шлях, то наше діло іменно тому, що виходить із чистого мистецтва, дасть 
більше рідному народові, чим вся наша неуміла агітація і громадянська праця»55.

Відтак, Л. Курбас давав зрозуміти, що повстає проти заміни прямої функції 
театру як певного інституту на будь-яку іншу (зборів, партій, газет). Натомість 
вимоги постійного фахового вдосконалення, збагачення мистецького арсеналу 
вказували на пріоритетність зовсім інших цінностей: «І ми зрозуміли, що новий 
український театр не може ні в якому разі повстати зараз. Що він витворюва-
тиметься роками. […] Роботу будемо вести головно в “Cтудії”, де будемо шука-
ти форм, а репертуарний театр має бути полем, де наші досвіди находитимуть 
приложеннє»56. Л. Курбас, не криючись, стверджував ідею «театрального» теа-
тру, що визнає над собою лише закони художньої правди, вірністю яким він спо-
дівався краще прислужитися нації.

У тодішній політичній ситуації ідея служіння «чистому мистецтву» декому ви-
давалася, у кращому випадку, бравадою та безвідповідальністю. Можливо, саме 
тоді у свідомості окремих очільників згадуваних вище політичних кіл зароджуєть
ся недовіра до М олодого театру і  Л. Курбаса. Пізніше один із  найвпливовіших 

54  Там само.
55  Там само.
56  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

26

ідеологів і духовних вождів нації — С. Єфремов — взагалі звинуватив гурт в ук
раїнофобії та протиставив йому М. Садовського, П. Саксаганського, декого з їх-
ніх учнів, часом далеко не  кращих. У  цій позиції, крім, звичайно, суто смако-
вих моментів, помітний страх перед тим, що «екстремальний» європеїзм, праг-
нення інтеграції призведуть до «денаціоналізації» українського сценічного мис-
тецтва. Сказати  б, «русифікацію» заступить неконтрольована «європеїзація». 
Можливість розвитку українського мистецтва у новітніх естетичних контекстах, 
активних «запозиченнях», обміні художніми цінностями видавалася йому зазі-
ханням на єдність і цілісність національного художнього самовиразу, перешко-
дою для повноцінної національної культурної самоідентифікації. Натомість для 
Л. Курбаса інтегративний рух означав можливість оновлення та оздоровлення те-
атру, аж ніяк не заперечував національної культурної самоідентифікації.

У  пошуках репертуарного виходу із  цієї ситуації, пошуках не  принизливо-
го компромісу, Л. Курбас зупиняється на драмі В. Винниченка «Чорна Пантера 
і Білий Медвідь» і влітку 1917 року готує її до постановки. (Прем’єра відбулася 
наступного дня після оприлюднення маніфесту «Молодий театр: Генеза — зав
дання — шляхи»). Ролі виконували: Л. Курбас, П. Самійленко, О. Добровольська, 
А. Смерека, С. Мануйлович, Г. Прохоренко, Й. Шевченко, С. Бондарчук, М. Тере
щенко, В. Васильєв, В. Василько.

Вибір Л. Курбаса, якому довелося раніше вже грати Корнія (у виставі, здійс
неній С. Чарнецьким у театрі Товариства «Руська бесіда» в 1914 році), зумовле-
ний різними причинами. І. Волицька наводить цікавий факт з історії постановки 
п’єс В. Винниченка в Галичині, коли 1912 року драматург особисто брав участь 
у  спробі львівських аматорів поставити «Базар» і  навіть запросив М. Бойчука 
зробити декорації. Дослідниця спеціально виокремлює «факт залучення до по-
становки талановитого художника, не з ординарних. […] Доручаючи оформлення 
Бойчукові, мистецтво якого несло у собі потужне монументально-узагальнююче 
начало, Винниченко, ймовірно, прагнув надати виставі символічного звучання, 
закцентувати на “вічності” піднятих його п’єсою проблем»57. Керівник першо-
го студійного театру міг бачити згадувану виставу й у подальшому сценічному 
опрацюванні «Чорної Пантери» теж спробувати досягти «символічного звучан-
ня», зосередитися на «вічних» темах58. І. Волицька зауважила також підпорядку-

57  Волицька І. Театральна юність Леся Курбаса: (Проблема формування творчої осо-

бистості) /  Ірина Волицька; Національна академія наук України, Ін-т народознавства 

НАН України. — Л.: Ін-т народознавства НАН України, 1995. — С. 136.
58  Оскільки на  програмці вистави 1918 року вказано прізвище М. Бойчука, а  на  про-

грамці 1919 року — А. Петрицького, і жодних ескізів вистави не збереглося, питання учас-

ті М. Бойчука в створенні «Чорної Пантери і Білого Медведя» залишається відкритим.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

27

вання одразу кількох акторських створінь Л. Курбаса, серед яких хронологічно 
першою була роль Корнія, певній темі: «Одержимість творчістю — ось що визна-
чало поведінку і вчинки курбасівського героя — талановитого художника із зра-
неною душею, який болісно бився між сімейними проблемами і своїм вищим при-
значенням. […] Так починала утверджуватися творча тема Леся Курбаса. Тема 
митця, талановитої особистості […], що зазнає катастрофу у  зіткненні з  жор-
стокістю і нещадністю життя, але сенс її духовних пошуків не пропадає. Ця тема 
домінуватиме у багатьох акторських роботах Леся Курбаса київського періоду 
і особливо Молодого театру (Річард — «У пущі» Лесі Українки, Арно — «Йоля» 
Є. Жулавського та ін.)»59. Дослідниця має рацію, пов’язуючи всі ці образи, на що 
раніше звернула увагу Н. Кузякіна. Мистецька жертовність як  ознака творчої 
безкомпромісності мала, вочевидь, особливо хвилювати молодий київський гурт, 
спонукуючи до саме такого визначення власного шляху.

Найпомітнішою візуальною ознакою «Чорної Пантери» у М олодому теа-
трі стає колористичний аскетизм, відтак зоровий образ здавався майже моно-
хромним: чорна сукня Рити — П. Самійленко, біле вбрання Сніжинки — О. Доб
ровольської та  сіра артистична блуза Корнія  — Л. Курбаса складали осно-
ву колориту. В цілому вистава була вільною від зовнішніх ознак паризької бо-
гемності: яскравих барв, провокативних туалетів, присмаку безжурної розпус-
ти. В. Василько, попри визначення простору вистави як випадкового, створеного 
з надто великим поспіхом60, не зміг відмовити йому у мистецькому такті.

Сценічна дія, що розгорталася в  цьому середовищі, на  думку Ю. Блохина, 
цілком укладалася в  концепцію реалістичного мистецтва, «але  цей реалізм в 
“Молодому Театрі” набув відтінку підкресленої театральности», ставши, во-
чевидь, наслідком «тренажних досягнень»61. Учасники вистави найбільшу про-
блему вбачали в дотриманні певної стилістики, адже «розв’язання просторово-
го дійства (мізансцени) режисер компонував за принципом гострих дійових су-
тичок персонажів. […] Пластичні і  звукові елементи (жест і  слово) опрацьову-
валися осмислено, за логікою дійового процесу мислі і почуття: ніякої випадко-
вості, ніякого безконтрольного жесту чи слова»62. «Наітія», некерованих реакцій 
молоді виконавці старанно уникали. Опрацьовуючи, за  виразом постановника, 

59  Волицька І. Театральна юність Леся Курбаса […]. — С. 139.
60  «В  матеріальному оформленні  — ніякого Парижа, де відбувається дія. Декорації 

були підібрані з наявних в театрі мініатюр, костюми — з власного акторського гардеро

бу». — Василько В. У «Молодому театрі» / В. С. Василько // Молодий театр: Генеза. Зав

дання. Шляхи […]. — С. 208.
61  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 159.
62  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 123.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

28

«життєво-психологічний» твір В. Винниченка, їм належало зосередитися на по-
ліпшенні культури «жесту взагалі, а відтак фіксації жесту, як чогось більш відчут-
ного, що більш наближає до матеріалу, з якого зроблено театр, робиться театр»63. 
На думку Л. Курбаса, «момент фіксації жесту, момент об’єктивації» допоміг би 
вийти за межі «внутрішньо-натуралістично — нутряно-психологічного типу, — 
театру, яким він був до того часу»64.

В. Василько, який саме тоді пристав до Молодого театру і отримав у «Чорній 
Пантері» роль Кардинала, згадував, що на репетиціях п’єси стає помітним вплив 
режисерських настанов на виконавців, але не на всіх і не одразу. Дебютанта най-
більше цікавило, де проходить межа між режисерськими вимогами й  актор-
ською спроможністю; адже виконавці здавалися йому надто скутими браком до-
свіду: «Теоретична підготовка в  школі М. Лисенка мало допомагала цій справі. 
Потрібна була велика практика, а її акторам не вистачало. Перше, що було пози-
тивне, це наявність ансамблю, організованості, уміння контактувати з партнером. 
Більшість учасників вистави своїми індивідуальними даними відповідали завда-
ним їм образам. Здебільшого вони грали себе в запропонованих обставинах, і то-
му невміле перевтілення в образ майже не відчувалося»65. Л. Курбас у ролі Корнія, 
на думку В. Василька, «різко виділявся серед учасників своєю професійною до-
сконалістю. Це був справжній інтелігент-художник. Його гра — зразок психоло-
гічного реалізму. Гострота мислі, чіткий малюнок душевних колізій. […] Акторові 
вдавалися деталі, коли під час втрати Корнієм самовладання в ньому проривалися 
специфічні професійні риси живописця»66.

Звичайно, лідер колективу краще за  інших був підготовлений: давалася 
взнаки техніка, зумовлена мистецьким родоводом, приналежністю до  галиць-
кої сценічної традиції. Очевидно, це мав на  увазі В. Василько, коли згадував: 
«Вимога режисера — опанувати своїми емоціями і раціонально їх застосовува-
ти — не всіма акторами була здійснена. Поліна Самійленко в ролі Рити (Чорної 
Пантери) раптом вибухала диким, неприборканим темпераментом, скажімо, 
в сцені гри в карти чи під час сварки з чоловіком. В такому вибухові мало інте-
лігентності. Актриса О. Добровольська дуже підходила до образу лагідної, лу-
кавої Сніжинки. Бракувало їй лише тонкого французького гумору. Чіткістю, 
графічністю малюнка виділялися Й. Шевченко в ролі Мулена і М. Терещенко — 

63  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис]. — ІМФЕ НАН України., Ф. 42., од. 

зб. 24.
64  Там само.
65  Василько В. У «Молодому театрі» […]. — С. 208.
66  Там само.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

29

Янсона»67. Некеровані реакції лишалися головною бідою новачків — їм могло за-
радити тільки постійне фахове самовдосконалення.

Через кілька років, подумки повертаючись до цієї вистави, Л. Курбас розгля-
не її як зразок пошуку в мистецькому напрямку, далекому від його творчих інтер-
есів, навіть більше — по суті, такому, який не відповідав програмним естетичним 
засадам Молодого театру. Так сталося через приналежність п’єси В. Винниченка 
певному напрямку, природу якого, словами Л. Курбаса, визначав «психологізм, 
як зміст […], абстрагуючись від того, що Винниченко писав на певну тему, що він 
хотів щось довести, певні етичні чи моральні питання поставити, — але все-таки 
основним змістом, який зворушував, зачіпав глядача, середнього глядача, який 
мало в чому розбирався, були ті переживання, які ці персонажі з собою виноси-
ли на сцену і ними жили. Саме це їх цікавило. Коли Білий Медвідь грав у карти, 
то митець Винниченко, а з ним і актор вдавався з найбільшою насолодою в деталь-
ну розробку кожного психологічного моменту, всякого трепету його психологіч-
них процесів, і глядач, дивлячись на це, жив тільки цим, тільки цим цікавився, і це 
його хвилювало. […] Словом, це був час психологізму як змісту»68.

Натомість Молодий театр висував перед собою інше завдання. Бажані зміни 
стимулювала відновлена праця над «Едіпом-царем», яка збагачувала їхній досвід, 
формуючи належні творчі мотивації, прищеплюючи інтерес до  більш складних 
мистецьких завдань.

У бурхливих процесах поставання Молодого театру народжувався модерний 
український театр, подальший шлях визначали мистецькі шукання талановито-
го гурту українських інтелігентів, наснажених мрією оновити національну сце-
нічну культуру.

Не варто думати, ніби Молодий театр з першого дня рухався по висхідній тра-
єкторії, від перемоги до перемоги. Він, радше, «блукав навпомацки», що засвід-
чила наступна робота — «Молодість»69 М. Гальбе. За М. Терещенком: «Це була 
фактично перша вистава, з якою ми вийшли на широкого глядача і показали себе 
як Молодий театр»70. Вона мала успіх, насамперед, у київської учнівської моло-
ді. Втім, мало хто із серйозних критиків не зауважив пересічність самої п’єси, за-
підозривши новачків у схильності до творчих компромісів. Закономірно постава-
ло питання: чи існували вагомі причини для вибору цієї драми?

Н. Кузякіна, розмірковуючи над мотивами постановника, зупинилася на йо-
го юнацькому захопленні прем’єром віденського Бургтеатру  — Й. Кайнцем: 

67  Там само.
68  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис] …
69  Прем’єра відбулася 15 жовтня 1917 року; переклад Л. Курбаса.
70  Терещенко М. Крізь лет часу / Марко Терещенко. — К.: Мистецтво, 1974. — С. 141.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

30

«Привабливість Кайнца була такою сильною, що дві п’єси з його репертуару — 
“Горе брехунові” Ф. Грільпарцера та “Молодість” М. Гальбе — Курбас поставив 
у Молодому театрі»71. Хома Водяний — давній приятель майбутнього реформа-
тора української сцени  — згадував, як  під час навчання у  Львівському універ-
ситеті «в  другім семестрі 1909/10 […] Лесь готував для сцени п’єсу М. Гальбе 
“Молодість”. […] Шукав видавця для перекладу “Молодості” Гальбе, який видав 
влітку 1911 року72»73. Врешті, назва «Молодість» на афіші Молодого театру ви-
глядала особливо ефектно, що, мабуть, також бралося до уваги.

Про вибір твору М. Гальбе згадував і  Ю. Блохин, закидаючи «сентименталь-
ність, неокресленість характерів тощо. До  цієї характеристики п’єси треба до-
дати, що сантиментальність в ній сполучалася з реалістичним відображенням ні-
мецького побуту та з натяками на психологізм. […] Поставлено її також з про-
позиції Курбаса. Це може свідчити, що Курбас дивився на неї, як на матеріял для 
шукань. В  такому разі перед нами характеристичний приклад того, які були то-
ді неоформлені шукання молодотеатрівців і, зокрема, шукання їхнього режисе-
ра. Проте, можливо, що то  була орієнтація на “касу”, засіб знайти матеріяльні 
ресурси»74. Критик мав рацію у своїх припущеннях, але не мав вагомих підстав за-
перечувати факт ретельної фахової роботи режисера: саме завдяки його зусил-
лям персонажі були психологічно переконливими, виразно ментально окреслени-
ми, діяли в художньо делікатно відтвореній атмосфері. Пересічна публіка та окре-
мі фахівці з  інтересом поставилися до  героїв «Молодості»: Івася  — Л. Курбаса, 
Ганнусі  — О. Добровольської, пастора  — С. Бондарчука, капелана  — О. Ватулі, 
Аманда — М. Терещенка.

Багато літ потому до проблеми «Молодості» повернувся М. Терещенко, ви-
сунувши тезу невідповідності намірів драматурга творчим сподіванням виконав-
ців: «Вийшло так, що у  спектаклі створилося два різних ігрових завдання, які 
не були пов’язані між собою і органічно не випливали одне з другого. Ми, акто-
ри, захоплені творчим бажанням, думали, що зі сцени доносимо до глядача про-
тест проти конкретного режиму, затхлої дійсності, але матеріал п’єси, задум ав-
тора були далекі від цього. […] Наміри акторів і  драматурга не  збігались. […] 
Наші наміри створити злободенний спектакль тонули в безлічі побутових дріб-
ниць. І коли ми їх усували, то разом з ними зникало зерно конкретного побуту 

71  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры […]. — С. 14–15.
72  Про долю цього видання нам наразі нічого не відомо. Але за кілька років вже у Києві 

Л. Курбас знову видрукував цю п’єсу: Гальбе М. Молодість: драма кохання в 3 діях: пер. з нім. 

/ Макс Гальбе; переклав Лесь Курбас. — К.: Грунт, 1918. — Театральна бібліотека. — 83 с.
73  Водяний Х. Лесь Курбас, якого я знав з юнацьких літ […]. — С. 298.
74  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 159–160.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

31

в драмі, характеристика епохи. Таке єдиноборство з автором не дало сподіва-
них результатів»75.

Накидати драматургові думки, якими він, вочевидь, не переймався, навряд чи 
правомірно, так само, як пояснювати «несумісністю» позицій автора та театру 
очевидну небездоганність мистецького результату. Врешті, Л. Курбас міг зовсім 
не шукати у М. Гальбе інспірацій для експериментів, однак, це не означає несу-
місності з «Молодістю» серйозних творчих завдань.

Узяти, хоча  б, прийоми відтворення побуту на  сцені, що про них згадували 
і М. Терещенко, і С. Бондарчук. Проте останній робив зовсім інші висновки, ствер-
джуючи, що «складність роботи над виставою “Молодість” полягала у відшукан-
ні зовнішньої сценічної дії, яка б правдиво розкривала внутрішній зміст у житті 
і взаєминах дійових осіб. […] Усі мистецькі образи були реалістичними як за одя-
гом, так і за характером поведінки, але всі їхні сценічні дійові елементи не мали 
нічого спільного з тим плазуючим “реалізмом”, що силкується фотографічно ві-
дображати побут життя. Мізансцени будувалися за  логікою правдивої, реаль-
ної поведінки, взаємин дійових осіб зумовлювалися їхніми суперечностями, жес-
ти були приведені в потрібний лад, як виразники внутрішніх процесів. Просто ка-
жучи, на сцені з’явилася правдива реалістично-мистецька вистава, в якій розкри-
вався зміст явищ як історичних процесів життя, а не їх зовнішня фотографія»76. 
Найцікавішим, за визнанням С. Бондарчука, було залучення законів побудови му-
зичного твору для розробки сценічної дії, акторських створінь. Щоби «вся вистава 
звучала як гармонійний квінтет», потрібно було, аби «цьому сприяв ритмічний лад 
всієї вистави. Лесь Курбас скомпонував дію за принципом музичної композиції»77.

С. Бондарчук, саме у такий спосіб окреслюючи програмну мету режисера, мав 
рацію, навіть не зважаючи на те, що на його спогади могли нашаруватися пізні-
ші роздуми над виставою. Вистава ж 1917 року мала «може не одразу помічену, 
гармонійність, певний ритмічний лад. Так було насправді. Вся робота Курбаса-
режисера, усіх виконавців у дії, слові, жестах і сценічній поведінці відзначала-
ся стрункістю ритму»78. Особлива увага до ритму й надалі впливатиме на творчу 
манеру, педагогічну методу Л. Курбаса, власне, на все, чим був його Театр. Але 
вперше ця тенденція виразно проявилася в «Едіпі-цареві» та «Молодості».

Історія Молодого театру від перших репетицій під метроном і фортепіано ряс-
ніє прикладами активного залучення музики до творчих пошуків її лідера, відби-
ваючись на стилі фахової роботи, на характері мистецьких рефлексій учасників 

75  Терещенко М. Крізь лет часу […]. — С. 142.
76  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 125.
77  Там само.
78  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

32

процесу. Л. Курбас невтомно розвивав музичні здібності молодотеатрівців, сис-
тематично занурюючи їх у цю надпотужну стихію. В такий спосіб він намагав-
ся створити плідну творчу атмосферу праці. Г. Ігнатович згадував, як уже у сту-
дії при Молодому театрі їхній керівник міг сісти за піаніно «і починалися години 
імпровізації під музику, що ми особливо любили. Ці години, як ніщо інше, допо-
магали нам, виявляючи почуття, викликані музикою, переступати межі стрима-
ності перед очима сторонніх, що так часто і подовгу зберігає найцінніше в акто-
рі — його безпосередність. Разом з тим ці години дуже допомагали нам робити 
перші кроки в одному з найважливіших ступенів акторської творчості — набува-
ти вміння бачити себе збоку, наче очима глядачів»79.

Зрештою студійні підходи допомогли в  роботі над «Молодістю» застосува-
ти оригінальні прийоми опрацювання ролі, що, хоча і не спричинило театраль-
ної революції, проте, допомогло акторам-початківцям, з  одного боку, по-
новому поглянути на побудову сценічного образу, а з  іншого — переконатися: 
психологічно-побутовий твір не виключає можливості творчого експерименту.

Крім того, до  праці колективу над п’єсою М. Гальбе доклав свій талант 
М. Бойчук, який, попри скромність пропонованих виражальних засобів, створив 
сценічне середовище, позначене делікатністю та почуттям міри. «Усе було дуже 
просто: з сірого полотна декорація кімнати панотця Гоппе. Двері, вікна, меблі… 
Костюми звичайного побутового вбрання тих часів»80. Із «Молодістю» розпочав-
ся період поступового порозуміння театру та публіки. З’явилися, навіть, постій-
ні відвідувачі, головним чином, з учнівської молоді.

До кінця 1917 року в Молодому театрі відбулося ще кілька важливих подій. 
Серед них — вступ до колективу Г. Юри та С. Семдора. За першим Л. Курбас від-
рядив до К атеринослава П. Самійленко, яка повернулася з  братами Г. Юрою 
та О. Юрським і С. Семдором.

З Г. Юрою та С. Семдором лідер колективу познайомився ще в «Руській бесі-
ді», коли, словами Ю. Бобошка, їх «єднало критичне ставлення до форм і засобів 
роботи старого театру, мрії, звичайно ще дуже нечіткі, про новий театр. У палких 
суперечках обговорювалися думки кожного, вносилися пропозиції щодо мож-
ливого репертуару, форм організації, складу трупи майбутнього театру. Деяким 
акторам інших труп були надіслані листи, щоби виявити їх можливу участь у но-
вій справі. З метою розпочати активну підготовку до створення нового колекти-
ву молоді митці навіть залишили театр “Руської бесіди”. Початок імперіалістич-

79  Ігнатович Г. Pro futurо / Гнат Ігнатович // Лесь Курбас: Спогади сучасників / за ре-

дакцією В. С. Василька; упоряд., авт. «Матеріалів до хронології життя і творчої діяльності 

О. С. Курбаса» та прим. М. Лабінський. — К.: Мистецтво, 1969. — С. 124.
80  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 125.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

33

ної війни порушив усі їхні наміри»81. Не можна виключати, що Л. Курбас певний 
час пов’язував реалізацію тих ідей зі створенням Молодого театру, і запросивши 
осіб, з якими колись виношував плани оновлення національної сцени, хотів згур-
тувати довкола себе колишніх однодумців.

Студійні методи роботи, прискіплива увага до ритму та музичності драматич-
ної дії допомогли Л. Курбасові створити за одним із найяскравіших зразків укра-
їнської модерної драми першу художньо послідовну українську символістичну 
виставу.

Сценічне народження драматичних етюдів О. Олеся відбулося на кону театру 
М. Садовського («Осінь», 1912; «Танок життя», 1913). Цю подію В. Василько про-
коментував так: «Актори не розуміли, що вони грали, та й не вміли грати символіч-
ну драму. Це був абсолютний провал і автора, і театру»82. Згодом режисер виста-
ви — І. Мар’яненко — повернувся до роботи над «Осінню» вже у Національному 
театрі (1917 р.) як постановник і виконавець ролі Пана.

Л. Курбас працював над етюдами О. Олеся майже синхронно з другою спро-
бою І. Мар’яненка. Конкурування з визнаним майстром, відомим прихильником 
ідеї «європеїзації» навряд чи можна вважати випадковим, оскільки в репертуа-
рі Молодого театру й надалі з’являтимуться п’єси, які на той момент з успіхом 
йшли на  інших київських сценічних майданчиках. Можливо дехто вбачав озна-
ки зухвальства та виклику в репертуарній політиці початківців, проте її програм-
ний сенс розкрився лише згодом. Попервах вистава мала складатися з «Осені», 
«Танцю життя», «При світлі ватри», але з появою Г. Юри останній етюд заміни-
ли на «Тихого вечора», аби дебютант міг зіграти Зарученого, а щойно прибула 
актриса Р. Нещадименко — Зарученої. Третім дебютантом стає талановитий ма-
ляр А. Петрицький. Роботою над п’єсами О. Олеся він розпочав свою багатоліт-
ню театральну кар’єру.

Творчий альянс А. Петрицького та Л. Курбаса дозволив концептуально осмис-
лити взаємозв’язок сценічної дії та середовища, що найбільше привабило худож-
ника. Отримавши запрошення до  співпраці, він одразу заявив: «це робота ду-
же цікава, […] етюди можна вирішити лаконічно, просто і по-різному»83. Поява 
в М олодому театрі А. Петрицького помітно пожвавила розбудову нового для 
України типу сценічної культури, в якій просторовому вирішенню вистави нале-
жить програмна роль.

81  Бобошко Ю. Гнат Юра / Юрій Бобошко. — К.: Мистецтво, 1980. — (Майстри сцени 

та екрана). — С. 11.
82  Василько В. Микола Садовський та його театр / В. Василько. — К.: Державне видав-

ництво образотворчого мистецтва і музичної літератури УРСР, 1962. — С. 83.
83  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 127.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

34

На прем’єрі вистави за драматичними етюдами О. Олеся глядачі вперше в істо-
рії національної сцени зустрілися із середовищем, утвореним взаємопідпорядко-
ваними образотворчими знаками, чинними для сценічної дії. «На затемненій сце-
ні глядачі вгадували два об’єкти. Посеред сцени — велике вікно, з якого линув зе-
лений промінь місячного сяйва. Ліворуч, знов-таки лише угадувався, комин, з яко-
го паралельно рампі линув червоний промінь. Навколо — майже повна темнота. 
Актори виходили під один із променів або в точку перетину їх обох, а потім відхо-
дили в темноту. Внаслідок такого принципу освітлення дійова особа здебільшого 
виглядала силуетно, а не об’ємно. Мізансцени були побудовані так, що, залежно 
від ситуації і змісту слів, постать актора освітлювалася по-різному»84. Акторське 
існування тут напряму залежало від просторового рішення епізоду, чиї візуальні 
характеристики, у свою чергу, теж безпосередньо випливали зі сценічної дії.

Запропоновані режисером і художником засоби осягання естетичної приро-
ди символістичного театру виявилися дуже продуктивними, зокрема, щодо сце-
нічної атмосфери, про що довідуємося з короткої репліки рецензента, який зау-
важив примхливу гру «силуетів на блакитному від зимових […] сутінок вікні»85. 
Особливо талановито обидва митці будували центральну сцену «Осені», керу-
ючись бажанням якомога ґрунтовніше розкрити авторське світовідчуття. Всі ві-
зуальні, звукові та пластичні знаки вони підпорядковували темі краху позитив-
них сил життя. «Сцена була в темних сукнах, на їхньому тлі, у глибині, яскравою 
плямою вимальовувалося велике засніжене вікно, за яким хитається одинока гіл-
ка. Вітер раз у раз стукає кватиркою. […] Кульмінаційний момент: на тлі вкрито-
го памороззю вікна силует Пана, який скрадається до кімнати Панночки, за ним 
Няня із занесеним для удару ножем»86.

Продуманість художньо переконливих форм зв’язку дії та простору набли-
жала постановників до  започаткування «драматургії», чи, можливо, «режису-
ри» середовища. Навіть більше  — плин сценічних подій засвідчив іманентність 
цієї ознаки для вистави в цілому, зумовив характер зіставлень окремих етюдів.

Перший етюд — «Осінь», річ естетично й емоційно похмура, — виглядав дещо 
статичним. У його колористиці превалювали темні тони. Постановники, сказати б, 
демонізували темряву: час від часу «поглинаючи» чи «виштовхуючи» із себе геро-
їв, вона ніби натякала на можливість їхнього остаточного «розчинення» в небутті. 
Така перспектива здавалася майже невідворотною — персонажі набували вигляду 
безтілесних примар, викликаючи асоціацію з маріонетками, діями яких маніпулює 

84  Василько В. У «Молодому театрі» […]. — С. 209–210.
85  Кузьмин Е. Молодой Украінский театръ / Е. Кузьминъ // Голосъ Кіева. — К., 1918. — 

1 дек. (18 нояб.).
86  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 128.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

35

чиясь всевладна рука. Світло в «Осені» було локалізованим: горизонтальний черво-
ний та зеленкуватий діагональний промені перетиналися у «дзеркалі» чорного про-
валля сцени. Разом із великим блакитним прямокутником вікна промені утворю-
вали викінчену абстрактну композицію, холодна виваженість якої руйнувалася го-
лою рухливою гілкою за вікном та спалахами вогню ледь окресленого у пітьмі ко-
мину. На думку режисера, «Осінь» мала ятрити почуття глядачів чимось, «що вті-
кає, боїться, вагається, […] що женеться, манить і тягне, […] що стежить, береже 
і роз’єднує»87. В аналогічній манері він висловлювався й про мету наступного етюду: 
«Дати характер: щось скорчене, зболіле, ображене, загнане в якесь душевне гетто, 
те, що рветься проти невмолимого, що протестує, що сичить глумом, наругою…»88.

«Танець життя» порівняно з «Осінню» виглядав динамічнішим, а в сенсі рит-
му — вибагливішим. Чи не тому Л. Курбас, намагаючись збудити в публіці жах пе-
ред трагічною непередбачуваністю буття, зробив емоційною домінантою етюду 
агресивність? Її панування позначалося і на героях, і на середовищі, де вони існу-
вали. Події «Танцю життя» розгорталися «на тлі величезного, на всю сцену, пан-
но в червоній гамі. Цілий калейдоскоп барв — від бурої до яскравого крап-лаку. 
В  переплетіннях ліній і  барв угадувалися якісь дивні образи  — чи то  колосаль-
ні поскручувані удави, чи то клуби зловісних хмар»89. Цей пекельно-гарячий за-
дник спонукає рецензента говорити про «фантастичну гофманщину “Танцю жит-
тя” з маріонетками-людьми»90. Очевидно, що емоційні реакції залу театр провоку-
вав цілком свідомо, а «плетиво криваво-червоних ліній збуджувало у глядачів по-
чуття тривоги»91.

«Набрякле» хижою люттю панно палахкотінням украй гарячих барв, здається, 
акомпанувало настроям братів-калік (М. Терещенко, С. Бондарчук, Й. Шевченко, 
І. Левченко). У їхніх гротескових постатях концентрувалася якась таємнича, ду-
же небезпечна енергія, посилювана кольоровим вихором задника. Тим не мен
ше, на  початку етюду ця енергія була ще притлумленою: її присутність радше 
вгадувалася. Виконавці ставили собі за мету розкрити, як «скованість у почуттях 
персонажів-братів, їхнє самокатування, спотворена самосвідомість зумовлюва-
ли зовнішній малюнок: стислу зібраність тіла, гострий, рвучкий жест, протиску-
ване крізь щілини зубів напружене слово»92.

87  Курбас Л. Про символічний театр і театр О. Олеся / Лесь Курбас // Молодий театр: 

Генеза. Завдання. Шляхи […]. — С. 36.
88  Там само.
89  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 116.
90  Кузьмин Е. Молодой Украінский театръ […].
91  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 129.
92  Там само. — С. 128.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

36

Поруч них на  кону знаходилася красуня-сестра (С. Мануйлович)  — митець, 
музикант, композитор. Її постать мала збуджувати у глядачів зовсім інші емоції, 
викликати світлі думки та почуття. Несподівано режисер робив акцент на дрібно-
му, проте візуально вкрай двозначному жесті дівчини, натякаючи на складніший 
змістовий сенс образу героїні. Цей жест завдавав нищівного удару нібито оче-
видному протиставленню сестри братам… Дівчина з’являлася на сцені з букетом 
бузку та  троянд  — заспокійливо блакитного бузку та  провокативних червоно
гарячих троянд — і простягала палаючу рожу одному з братів. Брат-ідіот при-
ймав із  рук митця непростий дарунок, адже кольорова семантика вистави уне-
можливлювала випадковість у  тлумаченні цього символу. Вибір саме червоної 
квітки, ніби виокремленої із гігантської картини позаду героїв, картини-портрету 
їхнього внутрішнього світу, — цей вибір у незвичний спосіб характеризував герої
ню, позначаючи її пріоритети, і, водночас, глибинний зв’язок поміж ними всіма. 
Криваво-червона квітка по  суті позначала її внутрішню близькість із  братами. 
Недаремно жахливий і потворний танок чоловіків, які з диким вереском круж-
ляли по сцені, супроводжувався грою сестри на скрипці. Недаремно їхнє спільне 
«музикування» вбивало батька героїв.

Останній етюд за законами контрапункту мав пробуджувати зовсім інші почут-
тя. Аби психологічно розрядити глядачів, дати їм можливість пережити естетич-
ну насолоду від споглядання гармонійної картини довкілля, режисер і художник 
створили на кону особливу атмосферу — в ній панував поетичний смуток та ніж-
на замріяність. Для цього і був потрібний, згадуваний рецензентом, «світлий сер-
панок прекрасного “Тихого вечора” з красивим візерунком дерева на фоні неба, 
що в цілому мимоволі викликає з пам’яті майстерні малюнки японців»93. Важко 
не погодитися з одним із учасників вистави, що «після жаху “Осені” і “Танцю жит-
тя” було приємно помилуватися прекрасним куточком саду з чудовою вазою кві-
тів на цоколі»94.

В  етюді «Тихого вечора» постановники переймалися відтворенням поетич-
ного образу втраченого кохання. Вони наголошували на самодостатності любо-
ві як особливої, нікому не підвладної духовної цінності, що не може залежати 
від егоїстичної волі того, хто кохає. Усвідомлення цього мало викликати ніжний, 
проте не розпачливий смуток. Його прояви й відтінки найбільше цікавили поста-
новників. Наприкінці вистави режисер і художник полишають у замріяному саду 
двох людей. «Наречений (Юра) і Наречена (Смерека) потерпіли життьової аварії. 
[…] Надзвичайно гарна, естетична обстанова в спілці з дивним виконанням дають 
милу, надовго залишаючу в серці тихий сум картину. Л. Смерека в сім ескізові по-

93  Кузьмин Е. Молодой Украінский театръ […].
94  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 129.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

37

казала свою дійсну артистичну вартість, як артистка ніжних, глибоких почувань 
і  захоплюючого суму»95. Інша виконавиця головної ролі  — Р. Нещадименко  — 
в останньому етюді демонструвала «розвинену психологічну техніку, набуту ще 
в школі Коміссаржевського»96, а Г. Юра «у цій ролі був юним і навіть красивим»97.

Мистецьке порозуміння Л. Курбаса та А. Петрицького у першій спільній робо-
ті можна поціновувати майже бездоганним. Вітчизняна сцена доти не знала тако-
го рівня взаємодії режисера і художника. Своєю працею вони потужно наближа-
ли появу режисерського театру, який Л. Курбас називав «театром єдиної волі». 
Натомість, акторам не  завжди і  не  в  усьому щастило стовідсотково реалізува-
ти творчі настанови — робота постановника з виконавцями виявилася, на жаль, 
менш ефективною, хоча, на  думку тогочасної критики, цілком пристойною. 
Щоправда, В. Василько з  тим не  погоджувався і  небезпідставно: «Лесь Курбас 
знав, що робив, чого хотів добитися від учасників. Але це було понад їхні сили»98. 
Чи варто з того дивуватися? Актори ще не вповні опанували нову мистецьку мо-
ву, лише регулярні фахові студії могли поступово змінювати справу на краще, і, 
відповідно, уможливити повноцінну реалізацію режисерських ідей.

В цілому, історія постановки етюдів О. Олеся — типова студійна ситуація, ко-
ли, попри окремі недоліки, щастить вирішити принципові мистецькі завдання: 
«Режисеру вдалось передати ритмічну розбіжність сил, що змагаються. В пода-
чі тексту, в інтонації акторів режисером було знайдено багато нюансів, які від-
творювали неспокій, поривання людських душ. На першому місці у виставі був 
режисер, його задум, його міцна рука»99. Давалася взнаки злютованість основ
них художніх чинників, підтримана чітким визначенням мети, вміння спрямува-
ти до неї колектив, в якому, на жаль, не всі були на висоті. Нарешті, у співпра-
ці з А. Петрицьким розкривалися нові можливості стимулювання сценічної дії, 
окреслювалися далекосяжні мистецькі перспективи, демонструючи радикальні 
зміни в творчому процесі.

Сучасники, чутливі до  естетичного змісту сценічного видовища, безпомилко
во вгадували приналежність останньої прем’єри модерністській культурі. Д. Ан
тонович, приміром, бачив художній сенс цієї спроби в тому, що «Молодий театр 
[…] власне вперше підійшов до трактування символічних п’єс Олеся в символічних 

95  Професор Шпонька. Гастролі Київського Молодого театру (остання гастроль): Етю

ди Олеся / Професор Шпонька // Вільне життя. — Одеса, 1918. — 28 (15) серп.
96  Гаккебуш В. Рита Нещадименко: нарис / В. В. Гаккебуш. — К.: Мистецтво, 1983. — 

(Майстри сцени та екрана). — С. 16.
97  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 129.
98  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 116.
99  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

38

тонах. Особливе вражіння справили «Осінь» і «Танок життя», як п’єси виразній-
ше символічні. […] Курбас потрапив вдунути душу живу в узагальнене життя сим-
волів Олеся»100. Ю. Блохин, не шкодуючи компліментів на адресу колективу, також 
вказував на модерністську природу вистави: «Справжніми вже шуканнями ново-
го позначилася праця театру коло “Етюдів” Олеся. “Етюди” перед тим не знахо-
дили собі таких виконавців на українській сцені, що зрозуміли б, відчули та сце-
нічно виявили закладений в них символізм»101. Крім того, критик акцентував на ви-
нятковій ролі режисера в тому, що актори спробували «ступити на шлях “містич-
ного театру”»102. Окремо варто зауважити його репліку: «Вистава повинна була 
лише створювати містичний настрій серед глядачів. Засобами до створення його в 
“Етюдах” насамперед були — музика, освітлення, тонація голосу, рухи»103. Те, що 
Ю. Блохин наголошував на умисній інспірації у публіки конкретних емоцій, спри-
чинених суто постановочними прийомами, вказувало на  ознаки режисерського 
театру. Його прикмети знаходимо в  напруженому естетизмі режисерського ви-
словлювання, ретельності добору образної лексики, характерної для символістич-
них сценічних творів. Свідок подій — В. Василько, переконаний в особистій заслу-
зі Л. Курбаса в створенні оригінальної концепції драм О. Олеся, ще радикальніше, 
ніж Ю. Блохин, охарактеризував творчий внесок постановника, оскільки саме «ре-
жисерська декларація відкривала можливість увійти в символічний театр глибо-
кої інтуїції, складних душевних колізій, незвичайної мислі. Цього вимагав театр 
Олеся. Курбас дав хороший урок з практики символічного театру»104.

Досвід постановки етюдів О. Олеся в М олодому театрі вказує на  прямий 
зв’язок між опануванням модерністською стилістикою та започаткуванням ре-
жисерського театру в Україні. Саме методичні засади стали найважливішим на-
бутком Л. Курбаса — режисера. Їхня шкала виявилася розлогою, об’єднуючи ка-
тегорії простору, світла, дії та акторської гри, що слушно зауважив В. Василько105.

Історія першої послідовно символістичної української вистави була достоту 
примхливою, адже переважна частина пересічної публіки звикла бачити на рід-
ному кону значно традиційніші сценічні опуси. Мистецький радикалізм її, як пра-
вило, відвертав, тому не дивно, що до останньої роботи Молодого театру публіка 
демонструвала неприхильність. Л. Курбас, вочевидь, передбачав можливість не-

100  Д. А. [Д. Антонович] Молодий театр / Д. А. // Робітнича Газета. — К., 1917. — 19 листоп.
101  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 160.
102  Там само.
103  Там само.
104  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 116.
105  «Мізансцени були побудовані так, що, залежно від ситуації і змісту слів, постать ак-

тора висвітлювалася по-різному». Див.: Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 116.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

39

прийняття або неадекватного сприйняття нової роботи колективу. Можливо, са-
ме тому на молодотеатрівському кону з’явилася постать, зовсім непередбачена 
О. Олесем, але конче потрібна експериментаторові Л. Курбасу. Йдеться про по-
яву перед початком вистави Прологу — характерної театральної маски, яка сто-
літтями зверталася до публіки із закликами, поясненнями чи заявами.

Пролог (Л. Курбас) звернувся до  глядачів зі  справжнім маніфестом  — при-
страсним, серйозним, елегантним, естетським за  формою та  змістом. Те, чого 
він торкався, стосувалося безлічі принципових питань — ніби проривалися шлю-
зи, за якими нагромадилася сила-силенна важливих тем, ідей, проблем. Відверто 
й темпераментно, у формі застережень та пророцтв Пролог говорив про наболі-
ле. Йшлося про мету мистецтва і духовний сенс появи драм О. Олеся в реперту-
арі театру. Важко було не розчути в усій тій риториці мрії про ідеальний театр. 
Пафос виступу (на жаль, надто розлогого) був досить ясним, однак, зміст — де-
що плутаним і для сприйняття значної маси глядачів — незрозумілим.

Спантеличена, а  радше, не  досить культурна публіка швидко втомилася 
і не стримувала себе у проявах почуттів. (Недаремно Л. Курбас від імені театру 
просив, передовсім, «мовчанки й уваги»). Персонаж Курбаса, вбраний у костюм 
П’єро, видався непереконливим і декому з більш обізнаних глядачів. Приміром, 
Д. Антонович досить категорично стверджував, що це, «власне, був не  пролог, 
а довга, суха, педантична лєкція. Напевне, “прекрасні дами і галантні кавалєри”, 
давнійших часів, що залюбки подарували б П’єро злий образливий, але дотепний 
влучний шарж, сімвол, не подарували б розтягнутої, позбавленої дотепу прози, 
і в давнійші часи П’єро зійшов би з лаштунків передчасно і не своєю волею»106.

Симптоматично, що згодом Д. Антонович змінив ставлення до «Театру 
О. Олеся» і щиро вітав відновлення вистави, протиставляючи її іншим, естетич-
но більш поміркованим роботам колективу. Коли, на  його думку, «видвинули-
ся постановки умовно театральні, і  чим театральніше, тим з  більшою любовію 
Молодий Театр над ними працював. Символічно театральна умовність Олеся 
більше притягала увагу і симпатії Молодого Театру, ніж реалізм Винниченка»107. 
Якщо не надто прискіпливо ставитися до визначення естетичного сенсу драма-
тургії В. Винниченка, — загальна спрямованість думок критика є цілком зрозу-
мілою і свідчить про визнання непересічної ролі вистави за О. Олесем для історії 
Молодого театру (а, можливо, і не тільки, зважаючи, приміром, на саркастичну 
оцінку Д. Антоновича співпраці О. Олеся із колективом Держдрами).

Однак, постать Прологу на кону Молодого театру варто розглянути й під ін
шим кутом зору. Епоха, коли з’явилася вистава за О. Олесем, була часом активного 

106  Д. А. [Д. Антонович] Молодий театр […].
107  Антонович Д. Триста років українського театру, 1619–1919 […]. — С. 212.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

40

розвитку авангардної культури з  її публічним декларуванням програмних мис
тецьких цілей. «Відомо, що авангард завжди висуває паралельний мистецтву сло
весний текст: маніфести, різного роду статті, заяви, які робляться на  кожному 
кроці. Для визначення того, що таке авангард, вони надають матеріал, жодним 
чином не менший, аніж самі твори мистецтва, і є так само важливими»108. Виступ 
Прологу в цьому сенсі цілком відповідає наведеній характеристиці, попри те, що, 
власне, вистава Л. Курбаса за всіма своїми естетичними ознаками належала сим-
волістичній, себто, модерній, а не авангардній культурі. Пролог своєю появою ні-
би провіщав наближення нової мистецької доби.

У перший сезон новоутвореного студійного театру найвиразнішою була палі-
тра символізму, яка приваблювала Л. Курбаса можливістю концентрувати ува-
гу на прихованій сутності буття, на суперечливому внутрішньому світі людини. 
Саме цей напрямок уможливлював відтворення життя людського духу в особли-
вій умовно-поетичній формі, допомагав запобігати неконтрольованим рефлексі-
ям, проявам натуралізму.

В образі П’єро Л. Курбас виголошував програмні цілі Молодого театру: «І зав
дання для актора і для режисера ясні: одкинути недоречне, другорядне, шкідли-
ве: типовість, характерність індивідуальностей, тонкощі й вірність психологічних 
переживань, життєву правдоподібність гри і  обстановки  — і  зосередити свою 
працю й увагу, щоб у своїй сфері держатися методу автора і ритмом і інтонаці-
ями, рухом і жестом, почуванням і позами, світлом і тінями…»109. Щоби цей за-
клик перетворився на конкретні дії, треба було далі розвивати досвід, накопиче-
ний у роботі над п’єсами О. Олеся. Саме цього прагнув Л. Курбас, звернувшись 
до п’єси Є. Жулавського «Йоля». Прем’єру готували на кінець грудня. Їй переду-
вав режисерський дебют Г. Юри.

Досі Г. Юра не  встиг заявити про себе в М олодому театрі як  про режисе-
ра. Декларуючи прихильність до  ідей «європеїзації», він у  пошуку драматур-
гічного матеріалу для дебюту зупинився на «Лікареві Керженцеві» («Мысль») 
Л. Андрєєва110. Прем’єра відбулася 12 грудня 1917 року.

108  Сарабьянов Д. Круглый стол «Авангард — поставангард, модернизм — постмодер

низм: проблемы терминологии»: [выступление] // Вопросы искусствознания. — М., 1995. — 

№ 1/2. — С. 70.
109  Курбас Л. Про символічний театр і театр О. Олеся […]. — С. 36–37.
110  В. Василько, Ю. Бобошко стверджують, що Г. Юра інсценізував цей прозовий твір 

Л. Андрєєва. Радше за  все, вони помиляються. Сам письменник, написавши відповід-

не оповідання, згодом його інсценізував. У  листі до  мхатівського виконавця централь-

ної ролі  — Л. Леонідова  — Л. Андрєєв просив не  ототожнювати п’єсу і  прозовий твір. 

(Див.: Леонидов Л. Воспоминания, статьи, беседы, переписка, записные книжки / Леонид 

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

41

Сценічна історія другого молодотеатрвіського режисерського дебюту вия-
вилася короткою і  безславною. Факт появи «Лікаря Керженцева» сучасники 
слушно пов’язували, насамперед, із програмною настановою Л. Курбаса сприя-
ти творчій самореалізації всіх охочих, а особливо тих, хто зважувався на режи-
серську спробу. Довкола вистави точилися суперечки, відголосок яких знахо-
димо в коментарях В. Василька: «Першим зробив заявку на певне виявлення се-
бе Гнат Петрович Юра. […] Обрана Юрою річ написана в психологічному плані, 
і назва її говорить про те, що основне в цьому творі — процес мислі111. Гнат Юра 
вважав себе прихильником творчого методу Московського Художнього театру, 
себто психологічного реалізму. Одначе поставив він свою п’єсу в традиційно по-
бутовому плані»112. Однак, цю досить поширену точку зору поділяли не всі, про 
що можна довідатися зі схвального відгуку С. Бондарчука, його згадок про ви-
разний психологізм вистави. Схожі думки знаходимо і у Ю. Блохина, а пізніше — 
і у Ю. Бобошка в монографії про Г. Юру113. Зокрема, Ю. Блохин називав провід-
ним мотивом Г. Юри його пієтет до МХТу, що зробило молодого митця шану-
вальником «психологічної школи російського актора… […] Наслідком такої при-
хильности до психологічного театру й була постава “Лікаря Керженцева”. […] 
Подавано було цю річ на сцені без будь-яких яскраво підкреслених шукань…»114. 
Останній пасаж допомагає краще зрозуміти: постановник, обтяжений опрацю-
ванням ролі центрального героя, ні на що інше не мав ані сил, ані часу, ані, мож-
ливо, хисту.

Щодо посилань Ю. Блохина на МХТ, то для Г. Юри, крім усього іншого, додат-
ковим стимулом міг стати резонанс від знаменитого спектаклю В. Немировича-
Данченка (1914 р.). Виконавець головної ролі Л. Леонідов, чию роботу визнавали 
віртуозною, був оповитий справжнім ореолом театрального мучеництва — пра-
ця актора ледь не закінчилася трагедією, спричинивши серйозне нервове захво-
рювання. Він, за влучним виразом П. Маркова, «грав надривну п’єсу Л. Андрєєва 
[…], оголюючи безнадійну боротьбу “свідомого” з “підсвідомим”. Йому було 
несила звільнитися від хворобливих тенденцій автора. Та  це було й  неможли-
во. П’єса Андрєєва міцно тримала виконавця у  колі хворобливих відчуттів»115. 

Миронович Леонидов; состав. В. Виленкин. — М.: Искусство, 1960. — С. 284.). Тому на-

вряд чи Г. Юра робив ще якусь інсценізацію за наявності авторської.
111  Російською друга назва п’єси — «Мысль».
112  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 117.
113  Бобошко Ю. Гнат Юра […]. — С. 11.
114  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 160.
115  Марков П. Леонидов // Марков П. О театре: в 4 т. / П. А. Марков. — М.: Искусство, 

1974. — Т. 2.: Театральные портреты. — С. 254.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

42

Арсенал Л. Леонідова — визнаного репрезентанта амплуа «неврастеніка» — міс-
тив безліч засобів відтворення складних психопатичних процесів (варто нагада-
ти, що він зажив слави виконанням ролей у творах Ф. Достоєвського).

З  іншого боку, Г. Юрі ще замолоду не  давали спокою лаври російського 
актора-гастролера П. Орлєнєва (те саме амплуа, що й у Л. Леонідова). Молодий 
український митець навіть зважився трохи згодом, вже у своєму Новому дра-
матичному театрі ім. І. Франка (1922 р.) поставити «Примари» Г. Ібсена та  зі-
грати роль Освальда  — головну в  репертуарі свого кумира. П. Марков, окрес-
люючи сенс і пафос цього знаменитого створіння П. Орлєнєва, по суті називає 
ознаки особистості лікаря Керженцева, яким його прагнув відтворити на моло-
дотеатрівському кону Г. Юра. Відомий російський критик стверджував, що в ха-
рактерах сценічних героїв російського актора «часто […] переважали хворобли-
ві риси. Особливо це позначилося на “Примарах”. […] У виконанні звучала без-
сумнівна патологічність. Орленєв зіштовхнувся у  п’єсі Ібсена з  темою хворо-
би і зробив її панівною. Це була клінічна історія хвороби, насичена правдивими 
переживаннями»116. Саме такого ефекту домагався Г. Юра у  роботі над п’єсою 
Л. Андрєєва. Втім, приналежність до іншого психофізичного типу, брак необхід-
ного досвіду, натомість звичка існувати на кону переважно в режимі побутово-
го театру, — не дозволили йому зануритися у підсвідоме чи балансувати на межі 
підсвідомого та свідомого, чого, власне, вимагала роль Керженцева.

Якщо оцінювати вибір Г. Юри з  точки зору жанрового, стильового та, шир-
ше,  — естетичного змісту твору Л. Андрєєва, то  варто зауважити міркування 
М. Строєвої про появу згадуваної драми на афіші МХТу як про відповідь на пошуки 
В. Немировичем-Данченком трагедійного репертуару: «Нова п’єса Л. Андрєєва, на-
писана у жанрі інтелектуальної драми, була сприйнята театром як розвиток мотивів 
Достоєвського, а раціональний психологічний експеримент лікаря Керженцева — 
Л. Леонідова  — у  дусі суперечностей, що ятрять душу Раскольникова. Трагедія 
думки поступалася трагедії безумства»117. Зауважені дослідницею проблеми інте-
лектуальної драми, трагедії, тема Ф. Достоєвського та образ Раскольникова, — зо-
всім не свідчили про пересічність вибору, мотивів початківця, коли припустити, що 
він міг орієнтуватися на виставу В. Немировича-Данченка. Відтак, усі згадувані до-
слідницею обставини, радше за все, лише ускладнювали його завдання. Нарешті, 
слова М. Строєвої про відбиті в п’єсі Л. Андрєєва «гострі експресіоністські настрої 
часу» змушують подивитися на цю спробу Г. Юри як на відчайдушну — в тогочас-
ному українському сценічному мистецтві експресіоністичні «інтонації» ще ніяк се-

116  Марков П. Орленев […]. — С. 182.
117  Строева М. Режиссерские искания Станиславского, 1898–1917 / М. Н. Строева — 

М.: Наука, 1973. — С. 316–317.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

43

бе не виявляли. То чи варто дивуватися безпорадності молодого режисера, не го-
тового впоратися з, вочевидь, надскладним творчим завданням?

У Молодому театрі, попри певну недовіру до здатності Г. Юри долати всі пе-
решкоди, його творчі та  виробничі вимоги намагалися задовольнити. Через 
брак матеріальних ресурсів, декорації позичили «із павільйонних запасів театру 
“Бергоньє”. Проблема костюмів легко розв’язувалася власними засобами кож-
ного з виконавців — вони були прості, натурально-життєві. Як додатковий атри-
бут режисер додав у виставі клітку з мавпою, до якої звертався лікар Керженцев 
(Юра) під час своїх монологів»118.

Попри чималі загальні зусилля, результат виявився, сказати  б, від’ємним  — 
по прем’єрі колеги закидали дебютантові кволу режисуру, брак продуманої ху-
дожньої стратегії; поверховий «європеїзм», що помстився майже мізерним твор-
чим результатом. Втім, мало хто заперечував позитивний сенс акторської спро-
би Г. Юри, який уперто намагався подолати власну природу, ставши на естетич-
но «чужорідну» територію. Це був експеримент. Однак, творчої рішучості, про-
демонстрованої постановником, було недосить.

Водночас постановка, за  висловом В. Василька, спричинила своєрідну тера-
певтичну дію: «Це вплинуло на гарячі голови декого з членів товариства, і вони 
стали більш самокритично ставитися до своїх можливостей. Заявок на самовияв-
лення більше не було. Всі відчули потребу в провідній ролі режисера»119.

Існував у цій справі ще один зауважений В. Васильком аспект. Він вважав ро-
боту Г. Юри прикладом, так званої, «акторської режисури», з притаманною їй 
локалізацією всіх зусиль постановника на розкритті, насамперед, творчого по-
тенціалу окремої акторської особистості, натомість вона не збігалася з програм-
ною метою гурту. Проте, Л. Курбас добре розумів: новачки потребують життєво-
го простору для самовияву, і на цьому шляху ніхто не застрахований від провалу. 
Тому, не зважаючи на невдалу спробу Г. Юри, режисерські дебюти у Молодому 
театрі продовжували відбуватися.

В історії постановки «Лікаря Керженцева» присутній інший цікавий момент. 
М. Строєва, розмірковуючи над труднощами, які спіткали мхатівську постанов-
ку п’єси Л. Андрєєва, висловила думку, що її ми можемо переадресувати виставі 
Молодого театру, народженій у переддень кривавого кошмару зими 1917 — по-
чатку весни 1918 року. Постановка В. Немировича-Данченка, за виразом росій-
ської дослідниці, «стала для Художнього театру останнім спектаклем мирного 
часу, ніби, провіщаючи вступ у сферу нового “безумства світу”»120. В Києві на час 

118  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 131.
119  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 117.
120  Строева М. Режиссерские искания Станиславского, 1898–1917 […]. — С. 317.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

44

режисерського дебюту Г. Юри теж склалася вкрай трагічна політична, культур-
на, фінансова ситуація (чого варті були лише обстріли Києва більшовиками!), що 
не могло не вплинути на характер сприйняття публікою його роботи. Врешті, пе-
ребіг подій змусив трупу взагалі зупинити роботу і навіть тимчасово розпуститися.

Матеріальний, виробничий стани Молодого театру на  початку 1918 року 
лишалися вкрай непевними, викликаючи серйозне занепокоєння Л. Курбаса. 
Театр потребував постійного приміщення, грошей на  обладнання сцени. Тому 
молодотеатрівці наприкінці сезону звертаються до  керівництва Української 
Центральної Ради з проханням про допомогу. Але мізерна фінансова підтрим-
ка, отримана від Театральної ради при Міністерстві освіти, справи не залагоджу-
вала (замість проханих 100 000 вони отримали 10 000 крб.). Водночас, приміром, 
Українському Національному Театру менш аніж за пів року тільки на зарплатню 
видали 100 000 крб. і спеціальною субсидією покривали решту витрат.

Ситуація вимагала від гурту рішучіших дій і вони в лютому 1918 року засну-
вали «Товариство на вірі Молодий театр», «якого членом може бути всякий, хто 
бажає підтримати Молодий театр. Пай (кількість не обмежена) 50 карбованців. 
Члени-вкладники обирають з-поміж себе кураторію для контролю над фінансо-
вим боком театру. […] Ми звертаємося до тієї частини громадянства, котрій ми 
потрібні. Ми кличемо вас дати нам змогу почати осінній сезон. Нехай само грома-
дянство стане нашим меценатом»121. Менш як за тиждень «Робітнича газета» спо-
вістила про активний розпродаж паїв. У різній кількості, інколи сотнями, їх купу-
вали окремі особи та організації. Відтак, завдяки власним зусиллям, підтриманим 
українською громадою, колектив зреалізував свою найбільшу мрію — орендував 
приміщення на вулиці Прорізній, № 19, яке відтоді стає їхньою домівкою. Для по-
кращення виробничої діяльності, надання їй юридично цивілізованого вигляду 
молоді митці склали статут Товариства (оприлюднений у травні — червні 1918 р.), 
де зафіксували форми виробничої та  творчої діяльності, розподіл обов’язків 
та відповідальності між членами товариства, регуляцію майнових стосунків, впро-
вадження такого механізму управління як Художня рада. Крім того, вони утвори-
ли режисерську колегію в складі Л. Курбаса, Г. Юри, С. Семдора, В. Васильєва — 
на них покладалася відповідальність за моральний та фаховий стан колективу.

Регулярну творчу працю гурт відновив у березні 1918 року, а в середині квітня 
показав глядачам прем’єру «Йолі» Є. Жулавського, над якою їм випало працювати 
менше місяця (перші репетиції відбулися ще до саморозпуску, а переклад Л. Курбас 
здійснив під час репетицій «Молодості»). П’єса репрезентувала романтичну гілку 

121  Курбас Л. Відозва до  громадянства /  голова тов-ства: Лесь Курбас; секретар ра-

ди: В. Василько; члени ради: Й. Шевченко, С. Бондарчук [та ін.] // Робітнича Газета. — К., 

1918. — 25 трав.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

45

модерністського дискурсу європейського мистецтва. Обравши її, Молодий театр 
потрапляв у резонанс із важливою естетичною домінантою доби. Поставало закон-
не питання: навіщо новачкам майже демонстративно конкурувати із популярними 
київськими театрами? Про жодний «недогляд» тут не могло бути й мови — в ко-
роткій історії Молодого театру схожих ситуацій вистачало. Тож, чи слід визначати 
програмним момент збігу афіш Молодого та інших театрів Києва: М. Садовського, 
«Соловцов», Національного  — фаворитів публіки, журналістів, влади? Сьогодні 
для серйозних висновків бракує фактів, але вистачає підстав припускати: Л. Курбас 
міг вважати корисним пускання новачків на глибоку воду, гартуючи їхні ще незрі-
лі творчі організми. Окрім того, поява «Йолі» закручувала інтригу довкола колек-
тиву, привертаючи до нього більший публічний інтерес. Звичайно, існували й інші, 
можливо, вагоміші причини. Тим не менше, поставання вистави, радше, вказувало 
на тактичний маневр, аніж на стратегічний розрахунок.

У колі молодотеатрівців із драмою Є. Жулавського пов’язували можливість фа
хового вдосконалення. Досить, приміром, порівняти слова С. Бондарчука та П. Са
мійленко. Перший писав, що «Курбас доводив корисність п’єси для вдосконалення 
акторської майстерності на матеріалі романтичного твору з елементами трагедії, 
а отже, з великими пристрастями, до того ж написаного віршем, що привчає до від-
чуття ритміки, мелодики, вимагає відповідної пластики тощо»122. Друга наголошу-
вала: «Лесь Курбас захоплено шукав таких п’єс, які були б добрим ґрунтом для на-
шого творчого зростання. Цілком природно, що він спинився тоді на романтичній 
мелодрамі, адже його шукання сильних постатей героїв у ній було співзвучно добі 
й молодості нашого театру в бурхливих подіях початку 1917 року»123.

Своїм нагальним завданням режисер визначає ефективне технічне вдоско-
налення гурту, і «Йоля», можливо, видавалася цілком придатною для цього. 
М. Терещенко згадував, що Л. Курбас, хоча й переклав п’єсу давно, не поспішав 
зі  сценічним втіленням. Натомість, не  пошкодував зусиль для розкриття есте-
тичної специфіки та  проблематики п’єси. Ці зусилля режисера з  часом далися 
взнаки, хоча й не спричинили радикальної зміни фізіономії трупи. Можливо, са-
ме це мав на  увазі М. Терещенко, закидаючи своїм колегам і  собі самому брак 
глибокого «усвідомлення […] чітких провідних думок у творі Є. Жулавського». 
Втім, він не заперечував, що в цілому «спрага душевного простору, протест проти 
утиску вільної людської думки напівсвідомо відчувалися нами у всьому творі»124. 
Публіка зустріла виставу досить прихильно. «Йоля» поліпшила якість діалогу 
театру з публікою, хоча, на думку, приміром, Ю. Блохина, насамперед «в обійми 

122  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 132.
123  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 23.
124  Терещенко М. Крізь лет часу […]. — С. 144.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

46

“МТ” кинулася частина української інтеліґенції, вихована на українському мо-
дернізмі… Відчула ця інтеліґенція, що “МТ” — плоть від плоті її, паросток»125. Ця 
сентенція, між тим, не завадила критику визначити помилковим вибір драматич-
ного твору: «П’єса само собою не була вдячним матеріялом для будь-яких твор-
чих шукань. Змістом нецікава, формою — конґльомерат натуралізму, символіз-
му, містицизму, неоромантизму»126. Згодом і сам постановник охарактеризував 
виставу як «вимушений матеріяльними обставинами компроміс»127.

Щодо цього варто нагадати розмірковування Н. Кузякіної про акторський до-
робок Л. Курбаса в Молодому театрі. Дослідниця виокремила певний тематич-
ний шар, з яким пов’язувала появу на молодотеатрівському коні, в тому числі, 
«Йолі»: «Приреченість романтичного кохання, катастрофа обдарованої осо-
бистості у зіткненні із жорстоким суспільством і безжалісним життям — ось що 
насамперед хвилювало тоді Курбаса-актора. Він зіграв у Молодому театрі дра-
му натхненного скульптора Річарда (“У  пущі” Лесі Українки), духовну катас
трофу скульптора Арно в “Йолі” Є. Жулавського та  психологічний надрив ще 
одного художника  — Корнія Каневича у “Чорній Пантері та  Білому Медведі” 
В. Винниченка. Могутні героїко-романтичні образи гетьманів і козаків, створені 
колись Садовським, змінюють інтелігентні, лірично тендітні герої Курбаса, з го-
стрим почуттям своєї ворожості світу вульгарності та святенництва»128. У фокус 
цієї тиради потрапили дві принципово важливі теми, довгі роки актуальні для 
Л. Курбаса-митця. Попри очевидні жанрові, стилістичні розбіжності, всі згадані 
вистави єднала зосередженість їхніх творців на конфлікті мети художника та йо-
го долі, в них домінувала стурбованість неналежним місцем мистецтва і митця 
в житті суспільства.

Сучасний дослідник Г. Веселовська акцентує ще на одному, більш локальному 
мотиві: «Задум поставити “Йолю” у Курбаса виник під враженням від гри Юліуша 
Остерви в цій п’єсі»129. Таке припущення є цілком вірогідним, зважаючи на спогади 
О. Дейча та В. Чистякової, де йдеться про близькі стосунки обох митців. Справді, 
Л. Курбас захоплювався Ю. Остервою, що був на сцені «надзвичайно зосередже-
ний, вдумливий і мовби нічого не робив, залишаючись скупим на виразні засоби. 
Але насправді це не здавалося його обмеженістю і “скупістю” в деталях, а більше 

125  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 162.
126  Там само. — C. 161.
127  Курбас Л. Шляхи «Березіля» й питання фактури / Лесь Курбас // Культура і по-

бут. — К., 1925. — 9 квіт.
128  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры […]. — С. 15.
129  Веселовська Г. Як народжувався Арлекін: (Лесь Курбас  — Київ  — «Молодий те-

атр» — 1917–1919 рр.) / Ганна Веселовська // Український театр. — К., 1997. — № 1. — С. 8.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

47

скидалося на стриманість і відточеність форми, що так захоплювало О. С.130 в акто-
рі. […] Особливо запам’ятався він О. С. в “Йолі” Жулавського»131.

Певні зрушення в цьому напрямку зауважили ще перші рецензії. Так Ф. Близ
нюк писав про «першенство […] виконавиці заголовної ролі д. Самійленко 
(Йоля  — Маруна). Продумано, задушевно, з  непідробленим захопленням зма-
лювала вона прекрасний поетичний образ сомнамбули — Маруни. Особливо ви-
сокий артистизм виявила вона разом з д. Курбасом (різбляр Арно) у сцені на су-
ді, в тюрмі, коли вона просить графа Куно (Ватуля) вбити її»132.

Л. Курбас дуже ретельно працював із  П. Самійленко  — палкою прихильни-
цею М. Метерлінка, яка нарешті отримувала для роботи те, що хотіла. Адже по-
тужний вплив знаного бельгійського драматурга позначився і на творчості поль-
ського автора. Можливо, особлива прихильність молодої актриси до певної ху-
дожньої проблематики та стилістики спонукала її особливо ґрунтовно опрацю-
вати роль. Насамперед їй довелося переглянути звичні підходи до побудови сце-
нічного образу. Для неї та її партнерів необхідність змін стає очевидним та на-
гальним завданням. Колеги П. Самійленко тоді гостро відчули, як їй буде важ-
ко «після бурхливої, вогняної Пантери […] передати тендітну легкість образу 
Йолі», — оці «заховані під серпанком примарності правдиві почуття палкого ко-
хання», які належало поєднати із відтворенням «жагучої пристрасті», розкрива-
ючи водночас «благородну пишність гідної дружини можновладця», притаманну 
їй високу «міру цнотливості»133.

У своїх спогадах П. Самійленко писала про хаотичність і безпорадність почат-
кового періоду знайомства з роллю, про те, як він закінчився, коли Л. Курбас допо-
міг їй правильно сформулювати напрямок пошуку. Режисер привернув увагу вико-
навиці до художнього феномену, здалося б, далекого від героїні Є. Жулавського, 
порадивши їй звернутися до серії офортів «Капричос» Ф. Гойї. У такий спосіб він 
переорієнтував уяву актриси з внутрішніх процесів на зовнішні — щоби проник-
нути у духовний світ Йолі, вона мусила розібратися зі світом тих, хто її оточував. 
Посталий ефект виявився для виконавиці приголомшливим: «Мене переслідувала 
спотворена інквізицією атмосфера, в якій жила героїня»134. Трагі-гротескові об-
рази Ф. Гойї, здатні вразити навіть у репродукціях, змусили П. Самійленко інак-
ше подивитися на свою героїню. Уява, збуджена геніально відтвореною в роботах 

130  Тобто, Олександра Степановича (Курбаса).
131  Чистякова В. Листування з Валерієм Гаккебушем / Валентина Чистякова; публіка-

ція М. Лабінського // Український театр. — К., 2006. — № 3. — С. 19.
132  Федір Б. [Ф. Близнюк] «Йола» / Федір Б. // Нова рада. — К., 1918. — 9 трав. (26 квіт.).
133  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 134.
134  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 24.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

48

великого іспанського художника гнітючою атмосферою наруги над особистістю, 
спонукала актрису подумки шукати образи, які  б утворили опозицію оточенню 
Йолі. Для нещасної маруни, яка змушена існувати у  світі ніби матеріалізовано-
му в офортах Ф. Гойї, таким полюсом стає природа: поле, ліс. Сама героїня для 
П. Самійленко асоціювалася з ланню, чиї «вуха чули ворога, переповняючи трем-
тінням усю її істоту. […] Вона мчала стрілою від усього огидного, що загрожува-
ло красі її життя»135. Навіяні візії допомогли актрисі сформувати певний психофі-
зичний портрет Йолі. Його утворювали: довірливість та обережність, допитливість 
та страх перед невідомим. Це була безпосередня, щира людина, яку цікавив і ди-
вував довколишній світ. П. Самійленко чимдалі більше переймалася тими відчут-
тями, вони змушували її прискіпливіше шукати мотиви сценічної поведінки Йолі, 
врешті, викликали до життя, згадуване актрисою, психологічне тремоло — уособ
лення драматичної напруги ролі. Всі ці зрушення інспірувалися, насамперед, ре-
жисером — актриса й через пів століття згадувала, як вміло він «направляв роз-
гублену фантазію, розпалював, скеровував на глибші мотиви»136. Навіть як парт-
нер Л. Курбас не перестав опікуватися мистецьким самовиявом П. Самійленко, ак-
тивізуючи її творчий пошук.

В  молодотеатрівському середовищі високо цінували творчу атмосферу, яка 
склалася в репетиційний період. Сам постановник найбільше переймався ритміч-
ною організацією дії, розкриттям музичності віршованої мови. «Чуючи її, — зга-
дувала виконавиця головної ролі, — ми мусили втілити її у пластику, ритм сце-
нічного руху, сценічні паузи тощо, коротше — в певну думку. […] Режисер до-
клав максимум зусиль щоб ми побачили зерно образу вистави та виявили уміння 
висловити віршем свої пристрасті. Опанування віршем на сцені було для нас важ-
ливою школою театрального мистецтва»137.

Створити візуальний образ вистави Л. Курбас запросив видатного станковіс-
та, репрезентанта ідеї «візантизму» в українському образотворчому мистецтві — 
М. Бойчука. Його пропозиції цілком задовольняли режисера, радше за все, делікат-
ним ставленням художника до  принципів мізансценування. С. Бондарчук, зі  сво-
го боку, уточнював: попри традиційність підходів, М. Бойчук зумів підпорядкувати 
«зовнішній вигляд сцени завданням вияву найбільшої просторової виразності ак-
торів. Дуже зручні й надійні декорації не сковували виконавців, надихали їх, допо-
магали глибше розкривати пластичність ролей. Вражали своєю красою, наприклад, 
і велике вікно та сходинки від нього, задраповані трояндами, лілеями тощо»138.

135  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 24.
136  Там само.
137  Там само. — С. 25; С. 31.
138  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 132.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

49

Звертає на  себе увагу організація сценічного середовища за  допомогою архі-
тектурних елементів. Образний світ п’єси вимагав аби розвиток сценічної дії від-
бувався в  просторі вільному від побутових дрібниць, натомість позначеному до-
бірними й ефектними деталями. Вочевидь, і художник, і режисер вважали засто-
сований принцип найприйнятнішим для відтворення поетичної атмосфери драми. 
Суголосними її естетичному пафосу були стримані декоративні прийоми. Для непе-
ресічних подій п’єси вони створювали виразне тло. Історія зберегла лише нечислен-
ні спогади про візуальну специфіку вистави, але вони засвідчують гармонію середо
вища та дії. «В проміжку між вікном і підлогою сцени, між бутафорськими квітами 
палали двоє героїв у чаду великого кохання, не пов’язані сторонніми незручностя-
ми. І ось у цьому вузенькому просторі треба було збудувати такої великої значи-
мості мізансцени… Ось по карнизу я випливала у вікні з простягненими руками і за-
плющеними очима… Мені зручно і безмірно радісно було діяти в цьому маленько-
му просторі…»139. Акторка писала про відчуття пластичної свободи у середовищі, 
створеному М. Бойчуком, протиставляючи його «просторовій непевності», з якою 
їй довелося згодом зустрічалася надто часто в інших мистецьких осередках.

Молодий театр о тій порі, вочевидь, був здатний продукувати цілком пристой-
ні зразки репертуарного «виробничого» театру, так званого «європейського» 
спрямування, гідно конкуруючи на цьому терені з відомими трупами. Звичайно, 
у випадку «Йолі» йшлося саме про поміркований «європеїзм», зразки якого тра-
плялися й на молодотеатрівському кону. Тим не менше, відповідного типу робо-
ти допомагали зростанню професіоналізму колективу, хоча б тому, що позбав-
ляли гостроти проблему адаптації до нової стилістики. Саме це найбільше ляка-
ло акторський молодняк, стримувало їхню творчу активність. Художній ефект 
останньої прем’єри — зовсім не радикальний — виявився в цілому позитивним. 
Сам постановник вважав «Йолю» жахливим провалом і просив звільнити його від 
обов’язків головного режисера. У лідера театру, й не тільки у нього, стають поміт-
ними ознаки перевтоми.

Сезон вони закрили останнім травневим днем 1918 року «Чорною Пантерою 
і Білим Медведем», а вже за тиждень опинилися в Одесі, на 9-й лінії Великого 
Фонтану, де у зачиненій на канікули школі більш як три місяці відпочивали і го-
тувалися до  наступного сезону, очікуючи закінчення ремонту приміщення 
на Прорізній.

Це літо у спогадах очевидців постає як період звитяжної праці, бадьорості, 
колективізму, завзяття, особливого стилю повсякдення. В подальшому Л. Курбас 
за найменшої нагоди намагався його повторити. Уклад життя унормовувався до-
мінуванням студійної праці, яку повсякчас підживлював добре збалансований 

139  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 26.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

50

і доцільний робочий ритм. Вперше Молодому театрові пощастило в буквально-
му сенсі слова підкорити своє існування творчій праці. Принципи студійності, які 
через об’єктивні зовнішні обставини мали дещо декларативний характер, нарешті 
перейшли в практичну стадію, і гурт гранично наблизився до неможливих у Києві 
форм мистецького існування. Напружена праця обернулася досить непоганими 
творчими результатами — від початку серпня студійці показали одеситам чоти-
ри раніше апробовані вистави («Чорна Пантера і Білий Медвідь», «Молодість», 
«Театр О. Олеся», «Йоля») та три нові роботи («У пущі» Лесі Українки та «Горе 
брехунові» Ф. Грільпарцера в режисурі Л. Курбаса; «Доктор Штокман» Г. Ібсена 
в режисурі С. Семдора). Крім того, в Одесі Л. Курбас завершив репетиції «Едіпа-
царя» Софокла, а Г. Юра — «Затопленого дзвону» Г. Гауптмана.

З першої декади червня молоді люди щоранку купалися в  морі, робили гім-
настику, снідали та репетирували. «Потім обід, спочинок і знову репетиції з 16-ї 
до 18-ї. Далі індивідуальні заняття, розваги, купання і вечеря. Лягали всі спати 
не пізніше 23-ї години»140. Нові спектаклі готували, практично, паралельно, що 
вимагало хорошої творчої форми, витривалості, самовіддачі.

В О десі Л. Курбасу пощастило приділити педагогічній праці максимум уваги. 
В Києві молодотеатрівцям заважала рутина побутового життя, необхідність десь 
працювати аби себе утримувати, відволікаючись від театру, марнуючи сили і  час 
на речі далекі від мистецтва. На березі Чорного моря, попри загальну матеріальну 
скруту, складну політичну ситуацію, вони нарешті змогли повністю зосередитись 
на мистецьких завданнях. «Перед початком репетиції завжди робили гімнастичні 
вправи. Вони були обов’язкові для всіх. Після п’ятихвилинної перерви Курбас ро-
бив вступне слово до репетиції. Він часто починав з якоїсь знаменної події в мисте-
цтві чи з аналізу творчості когось з видатних діячів сцени, аналізу його гри на під-
ставі мемуарних і літературних джерел. При цьому порівнювалося наше трактуван-
ня тієї чи іншої картини в п’єсі з тими, які створювалися попередниками. Цим самим 
Курбас збуджував зацікавлення акторів. Далі починався розгляд попередньої репе-
тиції. І тут, як кажуть, по кісточках перебиралася робота кожного з виконавців»141.

Раювання на 9-й лінії Великого Фонтану припинилося на початку серпня — об-
ставини змусили колектив переїхати до Одеси, де їм довелося якийсь час тулити-
ся у великій палаті діючого шпиталю і готувати до показу старі та тільки-но здій-
снені постановки. В орендованому приміщенні з 19 до 25 серпня вони показували 
одеситам свої прем’єри142. В місцевій пресі їх вітав В. Максимов — одна з найбіль-

140  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 123.
141  Терещенко М. Крізь лет часу […]. — С. 148.
142  В  різних джерелах йдеться про різні приміщення: М. Лабінський називає театр 

Стамерова (див.: День за днем // Молодий театр: Генеза. Завдання. Шляхи […]. — С. 264), 

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

51

ших кінозірок дореволюційного кінематографу143. Про враження, яке молодоте-
атрівці справили на одеситів, із захватом писав один із рецензентів: «Нові форми 
мистецтва, котрі завдяки всьому стану нашого мистецького життя якось полох-
ливо виховувались тільки в мріях — тепер є дійсність! Дійсність, бо коли я поба-
чив, з яким захопленням стежили інтелігентні обличча за драматичними періпе-
тіями на сцені, як не дихаючи дивились і слухали дійсно драматичні місця — мене 
обгорнула радість: — Високо-мистецький, артистично-інтуїтивний, український 
театр є дійсність, він існує!»144.

Серія одеських прем’єр розпочалася з «У пущі» Лесі Українки, яку кияни по-
бачили лише 3 грудня. «Горе брехунові» Ф. Грільпарцера вперше зіграли 21 серп-
ня, а в Києві — 12 грудня.

В О десі 24 серпня постановкою «Доктора Штокмана» Г. Ібсена дебютував 
як режисер С. Семдор, але київська прем’єра спектаклю так і не відбулася. Про 
цю роботу майже нічого не відомо. Рецензія критика під псевдонімом «Професор 
Шпонька» в одеському «Вільному житті» та кілька зауважень М. Терещенка — 
все, що лишилося від цієї спроби. Проте, ми не знайдемо у цих матеріалах жод-
ної згадки щодо режисури — обидва автори обмежилися компліментами на адре-
су С. Семдора-актора. Місцевий критик надзвичайно високо оцінив його робо-
ту: «З першого акту виконання Семдором чарівно захоплює глядача. Не можна 
ані на хвилину одірватись від правдивої, артистичної гри. Скрізь видно тон й по-
трібні рухи в діях. Се артист, котрий не шукає в творах ремарки, що робити в кож-
нім окремім разі, а, переживаючи драму на сцені, творить справжній тип»145. У по-
зитивному сенсі в  рецензії згадувалися й  інші виконавці: Г. Юра  — бургомістр, 
М. Терещенко — Кійль, Й. Шевченко — Аслансен.

На  думку М. Терещенка, «частина одеських глядачів сприйняла створений 
С. Семдором образ Штокмана у спектаклі “Доктор Штокман” як політичний»146. 
Він із жалем зазначав, що решта виконавців похвалитися тим не могла й закидав 
театрові брак уваги «до революційних настроїв публіки». Це твердження важ-
ко прокоментувати за  відсутністю конкретних аргументів чи посилань. Радше 

а В. Голота — театр Сибірякова (Голота В. Театральная Одесса / В. В. Голота. — К.: Мис

тецтво, 1990. — С. 150).
143  Максимов В. Письмо Молодому театру //  Театральный день.  — Одеса, 1918.  — 

№ 98/99. — С. 4. (Див.: День за днем // Молодий театр: Генеза. Завдання. Шляхи […]. — С. 264)
144  Професор Шпонька. Гастролі Київського молодого театру, «Молодість» — Гальбе: 

п’єса на 3 дії / Професор Шпонька // Вільне життя. — Одеса, 1918. — 22 (9) серп.
145  Професор Шпонька. Гастроль Молодого театру, «Ворог народові» — Ібсена / Про

фесор Шпонька // Вільне життя. — Одеса, 1918. — 27 (14) серп. 
146  Терещенко М. Крізь лет часу […]. — С. 149.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

52

за все, молодотеатрівці не зважали на жодні політичні алюзії, тим паче, не діяли 
на користь конкретної політичної сили.

Поява «Доктора Штокмана» в репертуарі Молодого театру нагадувала ситу-
ацію з появою «Лікаря Керженцева». Ймовірно, Л. Курбас, дбаючи про форму-
вання корпусу українських режисерів, продовжував сприяти самостійним поста-
новкам колег. В Молодому театрі нікого не позбавляли шансів заявити про себе 
на цій ниві. Першими з того скористалися Г. Юра та С. Семдор, але їхні роботи 
не викликали ентузіазму ані молодотеатрівців, ані публіки, ані критичного загалу. 
Попри позиціювання постановників-дебютантів як прибічників ідеї естетичного 
оновлення українського театру, здобуті ними результати цього, на жаль, не за-
свідчили. У стилістичному сенсі їхній доробок нагадував вистави психологічно-
побутового плану, поширені в тогочасній російській провінції. В своїх методичних 
підходах і С. Семдор, і Г. Юра орієнтувалися на практику не експериментального, 
а «виробничого» театру. Тож, недаремно окремі колеги закидали їм «ігноруван-
ня» програмних настанов колективу. «Лікар Керженцев» та «Доктор Штокман» 
були витворами поміркованого «європеїзму» і  цілком могли з’явитися на  кону 
таких театрів як Національний, Державний драматичний, М. Садовського. Риси 
радикального експериментаторства не  надто позначали й  наступну постановку 
Л. Курбаса — виставу «У пущі». Сам режисер вважав її невдалою і не передбачав, 
що вона активно фігуруватиме в афіші наступного сезону.

Сценічна доля п’єс Лесі Українки в українському театрі була й лишається до-
волі драматичною. Оцінка, яку в 1943 році Ю. Шевельов дав роботі В. Блавацького 
на цій ниві, на жаль, є актуальною і нині: «Це ще не є той театр, який би поетка со-
бі скорила, поставила собі на службу. Такого театру — театру Лесі Українки — ще 
немає і невідомо, чи може він бути»147. Принципово змінити ситуацію не пощасти-
ло й Молодому театру, хай би як шанобливо в ньому не ставилися до спадщини по-
етеси. Оскільки Л. Курбас збирався у наступному сезоні поставити «Оргію», мож-
на припустити: звернення до її драматургії мало для режисера програмний сенс148. 
Його особлива увага до певних п’єс Лесі Українки дозволяє виокремити в «Оргії» 
та «У пущі» тематичний шар, найбільш важливий для режисера — ці твори затор-
кують делікатну сферу стосунків художника з довкіллям. Л. Курбас перший у на-
ціональному театрі виявив посилений інтерес до згаданої «гарячої» теми й розгля-
нув її з принципових позицій. Не можна виключати й впливу на його вибір обста-

147  Шерех Ю. Театр Лесі Українки чи Леся Українка в театрі? // Шерех Ю. Пороги і за-

поріжжя: література, мистецтво, ідеології. [В 3 т.] / Юрій Шерех. — Х.: Фоліо, 2012. — 

Т. 1. — С. 365.
148  Ю. Блохин згадував про намір Л. Курбаса поставити «В катакомбах», але докумен-

тальних підтверджень цієї версії виявити поки що не вдалося.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

53

вин життя Молодого театру, особливо зіткнень з різними владними інституціями: 
це підігрівало інтерес керівника колективу до теми протистояння Митця і Влади, 
Митця і Натовпу, що їх з блиском розкривала в своїх п’єсах Леся Українка.

На  жаль, сьогодні майже неможливо відтворити образ вистави «У  пу-
щі». Адже, приміром, Ю. Блохин у  найретельнішому огляді історії Молодого 
театру обмежився лише кількома реченнями: «Ставилася “У  пущі” в  стилі 
реалістично-романтичному. Монологи вимовлялися з  певною акцентацією ві-
ршу. Підкреслювались ліричні моменти»149. П. Самійленко та С. Бондарчук сво-
їми спогадами тільки злегка пожвавили цю картину. Актрису найбільше хвилю-
вала проблема творчо-виробничих стосунків постановника і виконавця в репе-
тиційному процесі. З цього приводу вона окремо виділила різницю в ставленні 
до акторів у процесі репетиції Л. Курбаса та пересічних постановників. Більшість 
із них, на її думку, надто рано висуває до виконавця радикальні вимоги, а той «ще 
десь сліпо блукає по ролі, не знаючи, як до неї підступитися. Такі режисери дося-
гають одного: слабодухі актори починають більш чи менш вдало копіювати режи-
серські інтонації і вбивають власну творчість. Це пряма протилежність методам 
Курбаса. Він запалював уяву актора, кликав до співтворчості, до колективного 
пошуку. І зробив це однією з найперших засад “Молодого театру”»150.

Щодо нових, оригінальних прийомів роботи над п’єсою Лесі Українки, то згад-
ку про них знаходимо лише у Й. Шевченка — першого, хто розглядав проблеми 
студійного досвіду колективу, а також спробував позиціювати виставу «У пущі» 
серед інших постановок Молодого театру. Зокрема, він аналізував важливу проб
лему фахового навчання — розвинення техніки сценічного жесту, розділивши її 
на окремі напрямки. З одного боку, актори відкривали для себе «роль і місце жес-
ту стилізованого», пізнаючи його природу в  роботі над «Едіпом-царем», «Горе 
брехунові», «Різдвяним вертепом». З іншого — «шукаючи секретів виразу жесту, 
елементу доповнюючого або змінюючого емоцію, “Молодий театр” […] не міг за-
лиштися з жестом — мертвою формулою. В силу діалектики речей він прийшов 
до  жесту виражаючого на  підставі певних законів природи матеріялу. До  цього 
етапу роботи можна віднести етюди Олеся, “Йолю”, почасти “У пущі”. Звичайно, 
вповні розв’язати це величезне завдання “Молодому театру” не довелося, але важ-
но те, що проблему поставлено було яскраво й виразно. Дано товчок. Накреслено 
завдання»151. Й. Шевченко навіть вважав, що помітне піднесення культури жесту 
робило перші постановки Молодого театру («У пущі» включно) конкурентноспро-
можними з, приміром, виставами театру «Соловцов». Його точку зору поділяв 

149  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 167.
150  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 38.
151  Шевченко І. Молодий Театр: Його роль та робота […]. — С. 8.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

54

С. Бондарчук, який зауважив в «У  пущі» «закріплення і  підтвердження» деяких 
студійних напрацювань. Водночас він досить обережно висловлювався з приводу 
естетичного сенсу постановки в цілому: «Лесь Курбас, за своїм баченням і режи-
серським планом, вирішив розв’язати цю виставу […] не підносячи її до трагедій-
ного звучання і не вдаючись до якихось особливих пошуків»152.

Єдина за всю історію Молодого театру спроба сценічного прочитання твору 
Лесі Українки мала, на думку більшості партнерів Л. Курбаса, своїм найбільшим 
досягненням акторську працю самого постановника. Для П. Самійленко кращим 
у виставі був епізод, в якому герой Л. Курбаса працює над скульптурним портре-
том: «Юнак приносить майстрові матеріал для роботи. І Річард закохано дивить-
ся то на Деві, то на глину, ніжно її гладить… Очі загоряються натхненням. Його 
погляд зосереджується на Дженні, і митець ніби механічно починає ліпити дівчи-
ну, водночас розповідаючи їй про Венецію. Голос, спітніле чоло, руки, що тво-
рять з глини щось велике, очі, які так дивно горять на рухливому обличчі артис-
та, — все відбиває думки і почуття, в усьому проглядає талант актора. Його духо-
вна і фізична сила передається широкими енергійними рухами мозолястих рук, 
що здатні створювати скульптуру і змінювати світ»153.

Опис мізансцени, характер оповіді змальовують цілком реалістичний образ, 
не позбавлений ознак не лише психологічної, але й побутової правди. Щодо ро-
мантичної піднесеності, то вона, хоча й обарвлювала постать Річарда, однак, в ці-
лому, не превалювала. Л. Курбас тут, радше, демонстрував розвинену психотех-
ніку, гнучкість й чутливість творчого апарату, чого для успіху вистави було, зви-
чайно, замало. Схоже, в найближчого оточення він сам викликав асоціації з ге-
роєм Лесі Українки. До того ж, зміст п’єси «У пущі» виявився для нього, у певно-
му сенсі, пророчим. Цього разу, отримавши рідкісну нагоду відверто стати на за-
хист права Художника на творчу свободу, він не пошкодував зусиль аби увираз-
нити тему протистояння Митця ханжам і фарисеям.

На  жаль, проблема приреченості на  існування у  міщанському середовищі 
не була для молодотеатрівців умоглядною, і з часом — тільки загострювалася. 
Очевидно саме це, а не  ідея «політизації», якої бракувало М. Терещенку у по-
становці «Доктора Штокмана», багато важило для Молодого театру у 1918 році.

В Одесі, крім «У пущі», Л. Курбас репетирував «Горе брехунові» Ф. Грільпар
цера. Своєю появою на молодотеатрівському кону п’єса завдячувала особливому 
пієтету Л. Курбаса до Й. Кайнца. Український митець не лише її переклав і зіграв 
роль кухарчука Леона, його сценічний костюм (художник А. Петрицький) вигля-
дав як «репліка» костюму Леона — Й. Кайнца.

152  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 148.
153  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 34.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

55

Л. Курбас вважав «Горе брехунові» однією з найбільш зрілих робіт Молодого 
театру. Публіка сприйняла її із захватом. Натомість серед критиків не подибує-
мо такої одностайності. Зокрема, певне збентеження, приховане за  надмірною 
афектацією, можна розчути навіть у цілком позитивному відгуку: «Такої поста-
новки, як “Горе брехунові”, Київ також ще не бачив, це — буфонада, ракета — слі-
пуча й молода»154. Схоже, автор був майже здивований і, правду кажучи, підстав 
для цього йому не бракувало. Почати хоча б з того, що народжена за часів грома-
дянської війни, духовної, матеріальної скрути вистава могла справляти вражен-
ня «недоречно» життєрадісної. Але в  історії сценічного мистецтва таке трапля-
лося. Приміром, за вкрай несприятливих, трагічних обставин з’явилася знамени-
та, сповнена радістю й  веселим завзяттям Вахтангівська «Принцеса Турандот» 
(1922 р.). Аналогічні ознаки у виставі Л. Курбаса згодом «пробачив» Ю. Блохин, 
коли наголосив її позитивний вплив на моральний стан глядачів155. Однак, пробле-
ма сприйняття «Горе брехунові» полягала не лише в тому, що вир театрального 
свята здавався надто нестримним — не всі зрозуміли творчу мету постановника. 
Реакції найповажніших тогочасних фахівців сьогодні виглядають неадекватними. 
Приміром, П. Рулін обмежив визначення естетичної сутності спектаклю фразою 
«вправа на гротеск»156, не оцінивши її новаторського характеру. Траплялися навіть 
казуси: один із учасників вистави — Й. Шевченко, взагалі вважав, що робота не має 
естетичної програмності, хоча брав безпосередню участь у тих експериментах.

Лише Ю. Блохин через десятиліття спробував розібратися у мистецькій меті 
постановки: «Курбас, очевидно, навмисне обрав для опрацювання річ, примітив-
ну своїм сюжетом, характеристикою дієвих осіб, для неї бо легше було відшука-
ти відповідний “стиль”. […] Це пощастило зробити “МТ” досить вдало, відтворив-
ши стиль комедії dell’arte. Намагалися дати яскраві, барвисті й, воднораз, коміч-
ні картини та образи, користаючи для цього з розгорнутого, підкресленого жес-
ту, руху, широко різноманітних, часом з пересадою, інтонацій голосу. Барвисті 
декорації А. Петрицького відповідали загальному стилеві п’єси»157. Автор слуш-
но зауважив у постановці старої комедії Ф. Грільпарцера першу спробу україн-
ського театру вдатися до головних методичних засад commedia dell’arte: імпро-
візації та маски.

154  Ярошенко В. Піонери / Володимир Ярошенко // Мистецтво. — К., 1919. — № 2. — С. 26.
155  «Завдання полягало в тому, щоби дати комедію, що за допомогою суто театральних 

засобів викликала б у глядача здоровий сміх, розважила б його» (Блохин Ю. [Ю. Бойко] 

Молодий театр […]. — С. 166.)
156  Рулін П. Український драматичний театр за п’ятнадцять років Жовтня / Петро Ру

лін // Життя й революція. — Х., 1932. — № 11/12. — С. 98.
157  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 166.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

56

Імпровізація як специфічний мистецький прийом передбачала володіння акто-
ром певним фаховим арсеналом. Тому Л. Курбас від початку роботи запровадив 
особливий репетиційний режим, аби творчо розбурхати виконавців, загострити 
їхні реакції, сформувати потрібні навички. Розрахунок виявився правильним. 
В. Василько описує це так: «Він (Л. Курбас — Н. Є.) сам був завжди в радісному, 
піднесеному стані і надавав великого значення тому, в якому настрої перебуває 
актор. Потроху ми почали піддаватися радісному, грайливому настроєві. За
хопилися таким методом роботи, бо в такій атмосфері легше було імпровізувати, 
на що постановник увесь час нас наштовхував. Нічого подібного раніше на репе-
тиціях не бувало. Здавалося, що Курбаса цікавить насамперед не зміст, не фабу-
ла п’єси, не характер дійових осіб, а сам творчий настрій актора»158.

Іншим дієвим засобом налаштування виконавців на активний творчий пошук 
стала робота над «мімодрамами» — етюдами з конкретної теми. Декілька при-
кладів знаходимо у  спогадах виконавця ролі Катвальда: «Я  їм яблуко. Курбас 
просить мене не їсти, а смакувати, жерти так, як Катвальд жер би й смажену ба-
ранину. Я в такий спосіб “зжер” помідор і вимазав ним собі щоки, — Курбасові 
це сподобалося»159. Цей епізод спонукав виконавця до цілеспрямованих пошуків 
характеристичних рис образу. Режисер постійно закликав акторів бути уважни-
ми до навколишнього життя, що без угаву постачає численні «зачіпки» для твор-
чої уяви. Іншим разом Л. Курбас запропонував В. Василькові придивитися до по-
ведінки одного з купальників, який голосно реготав і галасував у воді, зауважив-
ши, що так мав би поводитися і його герой.

Досвід, накопичуваний у роботі над «мімодрамами», просував учасників ви-
стави в бажаному напрямку, адже саме з таких етюдів згодом складався спек-
такль. Творчий режим, встановлений Л. Курбасом, виявився дуже ефективним, 
особливо в роботі над найістотнішими ознаками характеру, окресленні мовно-
го та пластичного малюнку ролі. Узгодження імпровізації з певним позиціюван-
ням персонажа в структурі вистави в цілому було обов’язковим. Так, приміром, 
епізод обговорення меню Катвальдом і  кухарчуком не  просто мав вигляд май-
же естрадного «антре», — тут водночас розкривалася природа особливої вдачі 
героя, яка безпосередньо впливала на розвиток сценічних подій. Виконавці екс-
периментували у мовному, інтонаційному, пластичному вияві характерів, моде-
люючи найістотніші психологічні стани персонажів. У частини з них домінант-
ним визнавалося тваринне начало, яке виконавці мали демаскувати у різний спо-
сіб. Так згаданий вже епізод потребував розробки цілої пластичної та мімічної 
партитури: «коли кухар Леон обіцяв Коттвальду приготувати “печеню з оленя, 

158  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 128.
159  Там само. — С. 126.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

57

підсмажену з підливою”, то Василько, слухаючи, уже смакував страву. Очі мру
жились, як у кота, ніздрі рухалися, ніби вдихаючи пахощі. Він хижо облизував-
ся, пальці його ворушились, чекаючи на ласий шматок. Василь Степанович повто-
рював тільки один звук “О!”, але в цьому “О-о-о!” було стільки інтонацій»160. Сам 
виконавець пояснював, як «міміка ковтання, облизування, глибокого голосно-
го втягування повітря, гра пальцями рук допомагали виявити почуття ненажери. 
Вибравши два-три жести і довівши їх до гостроти вираження, я виявляв ними не-
нажерство, гурманство Катвальда»161.

Іншою важливою особливістю характеру героя В. Василька була безпосеред-
ність, наївність. Режисер і актор розгледіли у Катвальдові хлопчака-розбишаку, 
який у захваті від гри ладен забути про все на світі — про графський титул, вік, 
суспільне становище. Найбільш гостро його інфантильність і нецивілізованість 
виявлялася в епізоді торгу з Леоном (Л. Курбас, Ф. Лопатинський). В. Василько 
згадував: «Цю сцену ми з Лопатинським провадили у наростаючому темпі і то-
ні. Зімпровізували манери торгашів, що умовляють, кричать, доводять одночас-
но, і вже не можна розібрати, хто і що вигукує. Так само і в жестикуляції. Ми до-
зволяли собі поводитися без церемоній, хапали один одного за поли, погрожува-
ли кулаками, розходилися і знову сходилися»162.

Роль послідовно насичувалася рисами, що характеризували графа як велику 
і трохи дурнувату дитину. Головним тереном викриття Катвальда ставали сцени 
з Леоном, який спритно приборкував графа, граючи на його пристрасній любові 
до смачної їжі. Через те зовсім не здавалося дивним, що грізний можновладець 
бігав за нахабним кухарчуком, «немов той цуцик. Заглядав у очі, уберігав від при-
кростей і накидався на кожного, хто насмілювався заперечувати будь-які заба
ганки Леона»163. Характер героя визначали закони буфонади, чия природа перед
бачає використання відвертих алогізмів, на чому, власне, все і тримається. Саме 
через цю формально стильову особливість частина молодотеатрівців вважала ви-
ставу занадто складною. «Горе брехунові» — цілком може претендувати на роль 
справжнього художнього прецеденту. Тим більше, що шкала естетичних чинни-
ків, до яких звертався режисер у процесі роботи, була досить розлогою. Вистава 
стала справжнім полігоном для опробування різноманітних художніх прийомів.

Відомо, що commedia dell’arte культивує особливий тип спілкування персона-
жа із публікою з характерною для неї умисною провокаційністю, аж до безпосе-

160  Мануйлович С. Як з  рогу достатку /  С. А. Мануйлович // М олодий театр: Генеза. 

Завдання. Шляхи. […]. — С. 204–205.
161  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 127.
162  Там само. — С. 126.
163  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

58

реднього «втягування» глядачів у дію. Цей прийом досить щедро використовува-
ли й у «Горі брехунові». Приміром, «Коттвальд, гротесково розлючений, женеть-
ся за втікачами і наче вкопаний зупиняється коло рампи (річки)… Вирячивши очі, 
він хапав одну руку, мов сокиру, і рубав долонею по другій руці і ревів: “…долоню, 
руку… в їх крові обмити!” А в цей час помреж закривав за ним завісу, і Василько — 
Коттвальд опинявся на авансцені сам-один віч-на-віч з глядачами. Він умить робив 
неповторну міну хитрого лицедія (оце, мовляв, пасаж) і, мов лис, шугав на сцену. 
А в залі вибухав грім оплесків»164. Схожої естетичної природи були й деякі епізо-
ди з єпископом (Г. Юра). Актор виходив на авансцену, сідав на суфлерську буд-
ку та починав із публікою «щиру християнську розмову». Ця специфічна манера 
«стосунків із публікою» професійного проповідника зберігалася й надалі, особ
ливо, коли час від часу «він пальчиком погрожував глядачеві і саркастично про-
мовляв: “Бо горе брехунові”»165. Публіка щиро раділа і тим демонструвала своє 
налаштування адекватно реагувати на мистецькі «виклики» театру.

До  цієї  ж категорії засобів образної виразності належала гра з  об’єктами 
речового світу, яка щоразу набувала нових та  оригінальних форм: у  крихітній 
кухні троє маленьких кухарчат (П. Нятко, В. Веріко, Л. Лючик) із  вправністю 
трьох казкових поросят «чаклували» великими ополониками; «учасники погоні 
за Едрітою, Леоном та Аталюсом — стрільці з луків, що губами вправно імітували 
свист лету стріл»166; грізний лицар (В. Васильєв) безрезультатно намагався чима-
лим мечем розтрощити іграшкового розміру браму крихітного замку. З подібних 
мініатюр складався майже весь ігровий простір спектаклю.

Стосовно іншої генетичної прикмети commedia dell’arte — маски, то у «Горі 
брехунові» її присутність давалася взнаки в  дещо несподіваній формі. Маски 
з першої хвилини потрапляли глядачам на очі — ними була оздоблена суфлерська 
будка. За зовнішніми ознаками вони наближалися до античних зразків, але у сце-
нічній дії не використовувалися, лишаючись елементом декору. У такий спосіб, 
радше, декларувалася ідея театральної маски. Недаремно художник їх розташу-
вав на авансцені, ближче до публіки, аби маски сприймалися чимось на зразок ві-
зуального епіграфа спектаклю. Хоча персонажі «Горе брехунові» масок не вдя-
гали, проте їхня сценічна поведінка мала викликати в уяві глядачів образи пев-
них тварин, що, врешті, й визначало спосіб їхньої типізації (маска, якраз, і є фе-
номеном, що, насамперед, виконує функцію типізації). У спогадах учасників тих 
подій можна знайти прямі й непрямі вказівки на це. Приміром: «Характер сце-
нічного вирішення кухарчука Леона у  виконанні Ф. Лопатинського та  й  само-

164  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 152.
165  Там само.
166  Там само. — С. 152–153. 

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

59

го Л. Курбаса можна передати лише засобом уподібнення. Їхня спритність на-
гадувала граціозну гру дельфінів у теплому морі, а легкі й досконалі жести — 
дзвінкі плавники»167. Цей приклад є дуже характерним для означення природи 
тропіки вистави. Її відбиток знаходимо також в образі героя С. Бондарчука — 
Гальомира: наречений-невдаха «весь час ховався в  холодок під дубом, рясно 
вкритим жолудями, ремигаючи, як бичок, що його він нагадував своєю зовніш-
ністю, та ще й у шоломі з рогами»168. У подальшому Л. Курбас розвиватиме са-
ме цей тип образного узагальнення, його учні-режисери пізніше також зверта-
тимуться до нього.

Стихія гри у «Горе брехунові» поширювалася на просторове рішення — до-
тепне та грайливе (художник А. Петрицький). Взяти, хоча б, уже згадувану суф-
лерську будку, в  якій не  було жодної практичної потреби. Однак, це не  зава-
дило встановити її на  авансцені, а  на  додачу  — щедро оздобити масками. Гру 
з предметами художник час від часу трансформував у гру з масштабами предме-
тів. Він поводився із простором ніби дитина, яка, нехтуючи законами перспекти-
ви, збільшує чи зменшує масштаби речей залежно від власного до них ставлення. 
Предмети на сцені подеколи втрачали звичні пропорції, об’єми. Дерево, будинок, 
кущ, скеля були пласкими, площинними; власне, це було, навіть, не дерево, а ві-
зуальна ідея дерева чи будинку. Декорації нагадували старовинну іграшку — ма-
ленький макет казкової країни, у якому дитячою рукою переставляються нама-
льовані на картоні замки, хмари, кущі, гроти тощо.

Але цим не вичерпувалося коло спровокованих постановниками зорових алю-
зій. Могло здатися, що світ поставав у декораціях «Горе брехунові» таким, яким 
його зображували, приміром, середньовічні маляри. Враження посилювала ко-
лористика простору, що аж дзвенів яскравими, локальними барвами, ніби запо-
зиченими з середньовічних вітражів. Про середньовіччя у декораціях нагадува-
ли й розкішні драпрі, схожі на дорогоцінні гаптовані штандарти — овальні, окру-
глі, із сонцем, зорями, єдинорогом. Вони виблискували вгорі під колосниками, 
дозволяючи публіці милуватися тільки якоюсь невеликою своєю частиною, ймо-
вірно тому, що публіка не «заслуговувала» на споглядання всієї цієї краси, або 
для того, щоби глядачі подумки тяглися вище вгору, розсуваючи власною уявою 
простір дії.

Стилістична єдність костюмів персонажів багато в чому була зумовлена вико-
ристанням вишуканих геометричних мотивів, які траплялися на всіх строях: со-
рочках, туніках, плащах, вбранні єпископа. Взуття, панчохи, пояси, навіть шкі-
ряні колети вояків, металеві кольчуги та рогаті шоломи прикрашали орнаменти. 

167  Там само. — С. 152.
168  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

60

Кольорові візерунчасті стрічки підтримували пишне волосся героїв. Дуже стиль-
но виглядало вбрання центральних персонажів, приміром  — Едріти (О. Доб
ровольська, Г. Прохоренко). Біла довга сукня-туніка, прикрашена ніжним ві-
зерунком, вишукана діадема робили дівчину схожою на  жінок епохи модерну 
і водночас — героїнь античного театру. Очевидно, що художник у «Горі бреху-
нові» діяв у творчій злагоді з режисером, тонко відчуваючи стилістичну спрямо-
ваність спектаклю. Це не лишилося поза увагою рецензентів: «Декорації цілком 
відповідали духові самої комедії… Дерева фантастичного рисунку й коліру, ве-
ликанські ключі, хати розміру меншого від ноги людини, риби в річці, загадко-
вий ліс»169. У цих словах міститься також натяк на те, що А. Петрицький ство-
рив на кону Молодого театру барвистий світ дитинства людства, в якому брині-
ла радість від переживання самого плину життя. Вітальним щастям виповнюва-
лося все суще на цьому кону. «Тут річка Анатоля Петрицького з рибами і хвиля-
ми заграла, не соромлячись своєї штучності. Тут риби вибрилися на хвилі і засти-
гли, щоб глядач намилувався пружністю ритмічної плавби. Тут і кухонька сором-
ливо притулилася зграбненьким натяком, щоб не гнітити простору важкістю стін 
і не труїти повітря натуральним димом. Тут усе набрало елегантності й весняних 
розмаїтих барв»170. Ця емоційно забарвлена згадка одного із виконавців не зали-
шає сумніву в свідомому акцентуванні художником тих рис, які апелюють саме 
до форм дитячого світобачення.

Спектакль «Горе брехунові» лишився в  історії національного театру одним 
із перших прикладів стилізації. Тут варто також наголосити значення стилізації 
для сценічної культури, яка у своєму розвитку стримувалася державною політи-
кою і змушена була гальмувати власний розвій, зосереджуючись на формах і ме-
тодах, далеких від радикальних. Це, поза сумнівом, вказувало на фундаменталь-
ність мистецьких підходів авторів вистави. Симптоматично, що сам Л. Курбас на-
зивав Молодий театр «театром еклектики і стилізації»171.

Вперше в історії національної сцени театр у роботі над виставою «Горе бреху-
нові» став на шлях опанування технологіями commedia dell’arte, прагнучи вста-
новити належний мистецький генетичний зв’язок із  європейською сценічною 
традицією, до якої він себе зараховував. Хоча ця вистава трохи загубилася в тіні 
«Едіпа-царя», проте лишилася в історії нашого театру.

В Одесі інтерес молодотеатрівців до складніших творчих завдань відчутно по-
силюється. Спроби стилізації додають гнучкості їхньому акторському апарату. 

169  Метлинський О. Молодий театр: «Горе брехунові» / Ол. Метлинський //  Відрод

ження. — 1918. — 6 груд.
170  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 151–152. 
171  Курбас Л. Шляхи Березоля […]. — С. 159.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

61

Рівень індивідуальної техніки, поліпшений регулярним фаховим тренінгом, по-
мітно зростає. Найпершим серйозним набутком гурту тієї пори стає стильова 
чутливість.

У К иєві на  колектив чекала катастрофа  — виселення із  довгоочікуваного, 
тільки-но здобутого приміщення, куди вони не встигли навіть в’їхати. Величезних 
зусиль вартувало його повернення. Проте, найгіршим у тій ситуації було заго-
стрення внутрішніх протиріч: не  вщухали дебати про мистецьке спрямування, 
форми творчого й адміністративного управління театру.

Ще напередодні виїзду до Одеси Рада Товариства Молодого театру уповноважи-
ла Л. Курбаса на загальне керівництво всіма постановками, утворивши вищезгада-
ну режисерську колегію, куди крім нього увійшли Г. Юра, С. Семдор та В. Васильєв. 
Однак, не всі вони ставили на перше місце постійне й наполегливе навчання та екс-
перименти, декого найбільше приваблювали форми діяльності так званого вироб-
ничого театру. Назрівав розкол. Г. Юра та С. Семдор, підтримувані частиною акто-
рів, спробували, щоправда, марно, натиснути на Л. Курбаса, вимагаючи змін гене-
рального курсу. Поразка змусила Г. Юру просити вивести його зі складу «повних 
членів товариства» і разом із С. Семдором подати заяву про звільнення. Йому від-
мовили — інакше виникла б реальна загроза для нового сезону172.

Внутрішні суперечки не вщухали до середини січня 1919 року. Сторони про-
тистояння не  були схильні до  компромісів, йшлося  ж бо про речі принципові. 
«Бунтівники», чиї інтереси артикулював саме Г. Юра, з одного боку, не схвалю-
вали окремі експерименти очільника театру, а з  іншого, — протидіяли режиму 
щоденного фахового навчання. Приміром, Г. Юра, П. Самійленко, О. Ватуля бу-
ли проти ідеї постановки Л. Курбасом «Різдвяного вертепу» і, крім того, не під-
корялися правилам та методам виробничої та творчої праці. Досить згадати від-
мову П. Самійленко від ролі Йокасти, мотивовану небажанням студіювати гек-
заметри Софокла в  супроводі метроному. В  щоденниках В. Василька саме тоді 
з’являється запис про ігнорування О. Ватулею та Г. Юрою репетицій «Йолі»173.

Все це змусило Л. Курбаса публічно скласти з себе відповідальність за те, що 
відбувається у Молодому театрі. Щоправда, за місяць проблему вдалося залаго-
дити, і він повернувся до керівництва театром, про що сповістила «Робітнича га-
зета»: «Товариством “Молодий театр” досягнуто цілковитої згоди з Л. Курбасом, 
який вестиме і надалі більшу частину репертуару»174.

172  Протоколи загальних зборів Товариства на вірі «Молодий театр». — МТМК України, 

Ф. Р: архів «Молодий театр», од. зб. 9135.
173  Василько В. Щоденник. Т. 1: 1914–1918 рр. [Рукопис] / Василько В. С. — МТМК Украї

ни, Ф. Р.: архів В. С. Василька, од. зб. 10369.
174  Ред[акція]. «Молодий театр». Лесь Курбас / Ред. // Робітнича Газета. — К., 1919. — 1 лют. 



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

62

Очевидно, що позиціювання сторін відбивало не так «ідейні переконання», зу-
мовлені вже сформованим досвідом (у декого він був зовсім незначним), як по-
ширену в певних колах українського акторства звичку покладатися, головно, на 
«натхнення». Тому остаточна перемога лінії Л. Курбаса означала, насамперед, 
визнання пріоритетів експериментів і творчого самовдосконалення.

Виявом послідовності такої політики стало заснування наприкінці 1918 року 
Студії при Молодому театрі. Тож внутрішня ситуація, радше, лише спонукала 
Л. Курбаса не обмежуватися впровадженням «нових творчих технологій» у вже 
сталій трупі, натомість дбати про підготовку нового покоління професіоналів, 
ще не попсованих провінційною самовпевненістю, відразою до навчання.

Умови праці на початку другого сезону були важкими. Ті учасники подій, які 
усвідомлювали гостроту творчої та моральної ситуації в театрі, оцінювали роботу 
Л. Курбаса майже як жертовну: «У вільні години Олександр Степанович, дуже пе-
ревантажений своїми ролями, постановками, роботою над інсценізаціями, висту-
пами у пресі, займався ще й нашими студійцями»175. У розбурханому суспільно-
політичному, культурному житті Києва, на  шпальтах «Літературно-критичного 
альманаху» Л. Курбаса надрукував одну зі  своїх найпринциповіших статей  — 
«Театральний лист».

Публікація мала всі ознаки програмного документу із  ясно визначеним кре-
до та  досить чітко окресленою метою. Розпочавши з  накреслення ґенези сценіч-
ного мистецтва, загальних проблем театрального сьогодення, автор зупинявся 
на конкретних реаліях, що найбільше вплинули на його власний театр. Від апеляції 
до мистецького життя Європи, згадок про Г. Крега, Г. Фукса, М. Євреїнова, Ю. Ай
хенвальда, залучення різноманітних фактів художньої практики різних епох, він 
переходив до визначення природи деструктивних процесів, які загрожували сучас-
ному театрові. Його найгостріші кпини адресувалися кільком конкретним об’єктам.

Не вдаючись до евфемізмів, Л. Курбас прямо називає головних ворогів мистець-
кого вдосконалення: «Не доведений до кінця реалізм, позбавлений всякої форми 
жеста і слова, крайно безстильний, в суміш з рештками сценічних традицій давно 
забутих епох, плачливий патетизм, як патос фальшиво не відчутий в суміш із справ-
жніми фотографованими життьовими формами  — оце ті шаблони, в  яких каме-
ніє сучасне акторське мистецтво»176. Цей пасаж відбивав цілком реальні ситуації 
в його власній трупі й був відлунням суперечки зі, сказати б, внутрішньою опози-
цією, з усім тим, що заважало активному естетичному оновленню, тягнуло до ба-
нальної, але касово очевидної успішності. Творче сумління вимагало від Л. Курбаса 

175  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 134.
176  Курбас Л. Театральний лист / Лесь Курбас // Літературно-критичний альманах. — 

К., 1918. — № 1. — С. 67.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

63

публічного «з’ясування стосунків», і  йому не  забракло прикладів акторського 
«закам’яніння» навіть у найближчому оточенні. Такий актор, на думку автора, мав 
поступитися «розумному арлекіну», постать якого конкретизувалася через пряму 
цитату з М. Євреїнова, який саме так визначав «ідеального майбутнього актора». 
Від себе Л. Курбас додавав, що такий митець, насамперед, шукатиме себе.

Аналізуючи причини, які стояли на заваді творчому вдосконаленню сучасного 
актора, театру, він на першу позицію висунув брак «синтетизму» у фаховій пра-
ці. Особливе занепокоєння викликали актори, не здатні відповісти на виклики ча-
су: «Сучасне акторське мистецтво прийшло на цей суд з порожніми руками. Без 
фактів розвою, без його ефекту: знання меж, можливостів навіть без уміння»177. 
Відтак, категоричний і нещадний діагноз: «Література заволоділа театром і вби-
ла його, і  актора. Літературні тенденції, ідеї, надриви, літературне відчуваннє. 
Не драматичне, не театральне, не акторське»178. Закликаючи рухатися «до себе», 
цебто, до своєї справжньої природи і призначення, Л. Курбас застерігав від вуль-
гарної самозакоханості та «напханості різними теоріями», культивованими в су-
часних «художніх» установах.

Майже ідеальна особистість «розумного арлекіна» мала, на  його переко-
нання, ініціювати поставання іншого театру, загартованого в процесах форму-
вання «стилю нашого часу». Однак сам він цього «стилю часу» не називає, хо-
ча й наполягає на «змаганні до стилю і однородности» (останнє, мабуть, означає 
прагнення стильової цілісності і послідовності). Згадуваний ним символізм «за-
став свойого виконавця (не творця!) актора цілком не підготованим, бо супро-
ти його вимогів сучасний актор і сучасна режисура є безсилі. Тому-то він скрізь 
“провалився”»179. Отже, закликаючи колег до збагачення стильової палітри су-
часного театру, Л. Курбас у цьому сенсі жодних пріоритетів не визначає. Єдиний 
пріоритет, що мав для нього вагу — пріоритет режисера й актора, а не драматур-
га: «Не з репертуару може початися відродження театру, а з розвитком і певними 
досягненнями акторського мистецтва може початися новий репертуар»180.

«Театральний лист» сучасники визнавали програмною статтею, яку слід «вва-
жати за теоретичне накреслення шляхів “Молодого театру”, почасти породжене 
попередньою практикою “МТ”»181. Ю. Блохин був правий щодо попередньої прак-
тики театру і не помилявся, коли говорив про зосередженість Л. Курбаса на про-
блемах естетичної довершеності сценічного мистецтва, на прагненні досконалого 

177  Там само. — С. 69.
178  Там само. — С. 70.
179  Там само. — С. 73.
180  Там само — C. 74.
181  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 164.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

64

художнього виразу. Але він зважився на більше — спробував визначити приро-
ду культивованого тоді Молодим театром стильового пошуку. Там, де Л. Курбас 
зупинявся, не пропонуючи жодних конкретних визначень, Ю. Блохин, щоправда, 
майже через двадцять років, пропонував конкретні визначення. Він стверджував, 
що у Л. Курбаса провідним мотивом було заперечення реалізму та пошук «імп-
ресіоністичного виявлення». Другий сезон колективу критик саме так і визначає 
«спробами, більш чи менш вдалими, відшукати імпресіоністичні засоби впливу 
на глядача, відшукати “стиль часу”»182.

Сучасний дослідник М. Гринишина вважає «Театральний лист» та  передмову 
Л. Курбаса до книги В. Обюртена «Мистецтво вмирає»183 публіцистичною спробою 
визначити естетичний сенс власної творчості як безкінечний процес художнього 
самовиразу, слушно наголошуючи: у пошуках «визначальних рис “стилю часу”, що 
згодом отримує назву “генеральний стиль доби”, Л. Курбас не дійшов навіть напри-
кінці 1920-х років»184. Згодом він говоритиме про інтерес до символізму, експресі-
онізму, конструктивізму, на практиці використовуватиме образну мову різної сти-
лістики, але в «Театральному листі» ні про які стильові пріоритети не йдеться.

Подальшу естетичну розбудову стримували «атавістичні» прояви, так звано-
го, «акторського» театру, подолання яких Л. Курбас пов’язував із  утверджен-
ням принципів режисерського театру. Саме в цьому питанні лідер гурту не знахо-
див порозуміння з певною частиною трупи, яка закидала йому «відхід» від ідей, 
декларованих при народженні Молодого театру і вважала несумісними процеси 
зростання індивідуальної майстерності актора із завданнями режисерського те-
атру. Отож, Молодий театр увійшов у другий сезон із цілим букетом протиріч, 
рефлексій, сумнівів, натомість маючи за плечима плідну одеську епопею — пози-
тивно сприйняті місцевою публікою вистави, низку прем’єр, що їх з не меншим ен-
тузіазмом прийматимуть кияни.

ДРУГИЙ СЕЗОН (1918–1919)

Другий сезон театр відкрив 16 листопада 1918 року «Едіпом-царем». На йо-
го кону з’явилися згодом «Кандіда» Б. Шоу, «У пущі» Лесі Українки, «Горе бре-

182  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 164.
183  Переклад Л. Курбас здійснив у червні 1918 року.
184  Гринишина М. До питання перших концептів історії українського театру ХХ сто-

ліття / Марина Гринишина // Мистецтвознавство України: збірник наукових праць / Ака

демія мистецтв України; Ін-т. сучасн. мист-ва.; ред. кол.: А. Чебикін (голова) [та ін.]. — К.: 

Музична Україна, 2005. — Вип. 5. — С. 126–127.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

65

хунові» Ф. Грільпарцера, «Затоплений дзвін» Г. Гауптмана, «Різдвяний вертеп», 
«Гріх» В. Винниченка, «Тартюф» Ж.-Б. Мольєра, «Шевченківська вистава». 
22 квітня було показано прем’єру опери М. Лисенка «Коза-дереза» (режисер 
Л. Курбас, художник А. Петрицький), здійснену, головним чином, учнями Студії 
при Молодому театрі.

Відкриття Студії, чия історія виявилася дуже короткою (вона проіснува-
ла всього півроку), відбулося приблизно за  місяць до  початку другого сезону. 
Л. Курбас хотів, аби в  здійснюваних ним реформах брала участь зовсім «зеле-
на» молодь, яка б йому творчо цілком довіряла. Адже динамічне мистецьке жит-
тя завжди потребує припливу нових сил, більш відкритих до актуальних худож-
ніх віянь. Студія проклала шлях у  мистецтво відомим у  майбутньому акторам: 
П. Нятко, Г. Ігнатовичу, Л. Болобану, М. Марич, Л. Предславичу, О. Швачку, 
Л. Липківському, В. Онацькій, П. Гайворонському, Д. Грай та ін.

Окрім того, до  започаткування Студії Л. Курбаса спонукали деструктивні 
процеси у молодотеатрівському середовищі, що невдовзі призвели до глибокої 
творчої кризи колективу.

Навчання в Студії поєднувало фахові заняття з участю в щоденному виробни-
чому житті театру. Цей принцип дістав розвиток у подальшій роботі Л. Курбаса. 
Від самого початку студійці залучалися до масових сцен; їм доручали маленькі 
ролі, здебільшого у виставах Л. Курбаса: «Едіп-цар» (П. Нятко, Л. Предславич), 
«Горе брехунові» (П. Нятко), «Різдвяний вертеп» (Л. Болобан). Слідом за Л. Кур
басом, Г. Юра запропонував Л. Болобану для дебюту роль фельдфебеля в «Грі
ху», а В. Васильєв Г. Ігнатовичу — роль Даміса в «Тартюфі».

Усе це відбувалося паралельно з  підготовкою прем’єри «Едіпа-царя» та  об-
лаштуванням колективу в  приміщенні на  Прорізній. Студійці одразу поринули 
у вир виробничої та творчої діяльності, безпосередньо знайомлячись із внутріш-
нім життям театру. Їхнім фаховим зростанням опікувався Л. Курбас і досвідче-
ні молодотеатрівці. Керівник колективу «вів основну дисципліну  — “Систему 
виховання актора”185, поставив зі студійцями вистави: “Зима і Весна” та “Коза-
Дереза” М. Лисенка. Остання кілька разів пройшла навіть у  черговому репер-
туарі театру»186. Тодішній початківець Г. Ігнатович своїми педагогами називає 
В. Василька та М. Терещенка, а П. Нятко — ще й В. Васильєва. Всі згадувані осо-
би викладали у Студії безкоштовно. Л. Курбас до виховання майбутніх акторів 
залучав не лише співробітників Молодого театру, але й, приміром, М. Мордкіна 

185  П. Нятко називає дисципліну «сценічні етюди», див.: Нятко П. Сторінки мого жит-

тя / Поліна Нятко // Про Поліну Нятко: збірник / упоряд. Т. Й. Стах. — К.: Мистецтво, 

1985. — С. 18.
186  Ігнатович Г. Pro futurо […]. — С. 124.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

66

та М. Лунда187 — визнаних майстрів, спілкування з якими мало незаперечний ви-
ховний ефект. Словом, студійці повсякчас творчо контактували із  першоряд-
ними фахівцями, перебували під постійним наглядом професіоналів, відчували 
уважне до себе ставлення. І все це — попри численні проблеми, які тоді обсіли 
Молодий театр.

Л. Курбас, не  зважаючи на  жодні перешкоди, перенавантаження, дуже ре-
тельно добирав педагогічні прийоми і вже на початковій стадії навчання висував 
перед студійцями серйозні, але вмотивовані вимоги. Насамперед, він «найпиль-
нішу увагу звертав на вміння актора мислити: передусім — думка, вона збуджує 
емоцію, лише під суворим контролем думки проявляється темперамент, який ке-
рується нею. Він не визнавав безконтрольних пристрастей, вважав їх “натураліз-
мом”, чужим мистецтву»188. У запроваджуваних ним педагогічних підходах пере-
важали системні ознаки. Приміром, «запропоновані етюди виконавець пророб
ляв кілька разів, щоб показати вміння зафіксувати не лише зовнішній малюнок 
поведінки, а й хід думки, вияв почуттів. Етюди обговорювалися відразу ж усіма, 
а підсумок підводив Лесь Степанович. Це була неповторна школа, яка спрямува-
ла всю подальшу мою акторську, режисерську й педагогічну працю»189.

Своєю педагогічною практикою Л. Курбас засвідчив широту творчих поглядів: 
він ніколи не відкидав ефективних методик. Навпаки, завжди виявляв до них ці-
кавість, впроваджував у життя. Так, Л. Болобан згадував: «Першим нашим “мис-
тецьким педагогом” стала книга С. Волконського “Выразительный человек”, що 
нам її Олександр Степанович порадив прочитати й вивчити»190.

Л. Курбас переймався проблемою виховання театральних педагогів. В. Василь
ко згадував як його — майбутнього вихователя кількох поколінь українських ак-
торів і режисерів, а тоді, фактично, початківця, лідер Молодого театру зацікав-
лював педагогічною працею, допомагаючи утвердитися на нових для В. Василька 
фахових позиціях. Згодом деякі молодотеатрівські викладачі-початківці ста-
нуть відомими українськими режисерами. З  їхніми іменами пов’язуватимуть 
всю подальшу історію мистецького напрямку, очолюваного Л. Курбасом. Саме 
в Молодому театрі почалося формування цілого корпусу українських постанов-
ників, чиє професійне становлення важко уявити поза активною педагогічною 
працею.

187  Радше за  все, Л. Болобан помилявся, вважаючи Б. Ніжинську та  В. Сладкопєвцева 

педагогами Студії.
188  Нятко П. Сторінки мого життя […]. — С. 19.
189  Там само. — С. 20.
190  Болобан Л. [Л. Серговський] Від Молодого театру до Кийдрамте / Леонід Болобан 

// Лесь Курбас: Спогади сучасників […]. — С. 106.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

67

Бурхливий другий сезон стартував прем’єрою «Едіп-цар». «Акторському» 
театру, чиї ознаки були присутні в  окремих спектаклях попереднього періо-
ду, остання робота Л. Курбаса завдає нищівного удару. Починається ера театру 
«однієї волі» — режисерського, вірність якому Л. Курбас зберігатиме упродовж 
всього мистецького життя, уникаючи будь-яких компромісів у цій царині.

Хоча ознак такого типу сценічної культури не бракувало у виставах за О. Олесем 
та Ф. Грільпарцером, саме «Едіп-цар» стає першим принциповим зразком націо-
нального режисерського театру. Л. Курбас мав усі підстави називати його «зво-
ротним пунктом в історії українського театру»191. Він був правий хоча б тому, що 
перша постановка античного твору завжди посідатиме особливе місце в історії на-
ціональної сцени. Але значно важливіше інше: у роботі над «Едіпом-царем» відбу-
вався рішучий методологічний злам — від окремих, часто малопослідовних спроб 
змінити практику театру, митці переходять до програмних дій. Водночас, за слова-
ми Ю. Блохина, з постановкою трагедії Софокла на молодотеатрівському кону по-
став «перший, дуже виразний експеримент в напрямку до естетичного театру»192.

Думка критика зайвий раз засвідчує приналежність «Едіпа-царя» Л. Курбаса 
модерній культурі, ознаки якої виявлялися на іманентному рівні. Адже зауваже-
ний Ю. Блохиним пріоритет є характерним саме для модерністського дискурсу. 
Колектив для досягнення відповідного рівня мусив здолати численні перешкоди. 
Шлях від студій у приміщенні шорної майстерні навесні 1916 року до прем’єри во-
сени 1918 року був довгим і важким. За цей час методика репетицій, конфігура-
ція майбутньої вистави зазнають серйозних змін, поступово всотавши накопичу-
ваний досвід.

Роботу над майбутньою виставою Л. Курбас розпочав, вочевидь, раніше весни 
1916 року. Йдеться про зауважений С. Бондарчуком етап праці Л. Курбаса над пе-
рекладом І. Франка, а, можливо, і над загальною концепцією майбутнього сценіч-
ного твору193. Хоча впливу Франкової мовної інтерпретації на естетичний зміст ви-
стави дослідники, за винятком, мабуть, Н. Чечель, спеціально не зауважували, од-
нак такий вплив, безперечно, існував, позначаючись на ритмі та структурі сценічної 
дії, яку Ю. Бобошко слушно називає «оживленням музики вірша в акторі»194.

191  Український революційний театр і  його творець: з  розмови з  Лесем Курбасом 

// Лесь Курбас у театральній діяльності, в оцінках сучасників, — документи / заг. ред., 

передм. і прим. В. Ревуцького; упорядник О. Зінкевич. — Балтимор; Торонто: Смолоскип, 

1989. — С. 495.
192  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 166.
193  Переклад трагедії Софокла під назвою «Цар-Едіп» вийшов окремим виданням 

у Львові у 1894 році.
194  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас / Ю. М. Бобошко. — К.: Мистецтво, 1987. — С. 43.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

68

Згодом Л. Курбас розглядатиме будь-який віршований текст як «перешкоду» 
для сценічної реалізації. Якщо відкинути емоції, то контекстуальний зміст що-
денникового запису, радше за все, вказує на інерцію певної мистецької ідеології 
попередньої доби, що виявилася у відразі до «літературоцентричності» найбільш 
динамічних українських культурних сил, зацікавлених у розвиткові так званого 
«театрального» театру.

У театральних колах міста саме лише звертання нікому невідомих початків-
ців до  трагедії Софокла було поціноване як  досить зухвалий виклик. Крім то-
го, в  пам’яті киян ще не «припала порохом» згадка про знамениту постанов-
ку М. Рейнхардта з  С. Моіссі у  заголовній ролі, яку багатьом пощастило поба-
чити під час гастролей німецької трупи (1912 р.). Дехто, приміром, Є. Кузьмін 
та Г. Юра, навіть стверджували, що Л. Курбас просто наслідував М. Рейнхардта.

Художні засади обох сценічних творів не мали нічого спільного. Взяти, хоча б, 
принцип просторового розв’язання. Для німецького режисера чимало важив цир-
ковий сценічний майданчик, натомість, Л. Курбас зовсім не виявляв зацікавлен-
ня в  сцені-арені  — її не  передбачала його режисерська концепція. У  роздумах 
над просторовим рішенням «Едіпа-царя» він і  А. Петрицький врешті зупинили-
ся на ідеї умовного середовища. Вишукану колористичну й фактурну стриманість 
вистави, розв’язану мінімалістичними засобами, дехто із  сучасників пояснював 
фінансовою скрутою. Чи так це насправді? Дійсно, А. Петрицький, за його влас-
ними словами, для роботи не потребував нічого, крім фанери і мішковини. Митця 
вабила можливість досягти граничної художньої виразності найпростішими фак-
турами та формами. Актори власноруч зшивали, латали, фарбували драні мішки 
для оформлення, згадуючи через півстоліття, як «для “Едіпа” через місяць були 
готові не тільки декорації, але й частина костюмів. […] Умілими руками художни-
ка мішковина перетворювалася на оксамит чи ще на якусь небачену тканину. З то-
го непринадного матеріалу Петрицький створив чудове оформлення “Едіпа”, яке 
було надзвичайно лаконічне і гостре за емоційним впливом на глядача. На неве-
личкій сцені Петрицький виготовив різнокольорові сукна і колони в такому спів-
відношенні, що все це оформлення вже своєю композиційною побудовою вводи-
ло глядача в атмосферу передчуття Софоклової трагедії. Особливо впадала в очі 
червоно-багряна завіса, яка, ритмічно рухаючись поміж колонами, підсилювала 
сприйняття глядачем хору у виставі — сцену благання народу»195.

Зоровий план «Едіпа-царя» справляв на публіку враження благородною про-
стотою архітектурних форм, знаковою колористикою, інтенсивністю світлової 
партитури. Дехто побачив у цій роботі вияв «цілком малярського підходу до ста-
рої трагедії. […] Вже після першого підняття завіси ви бачите, що малярство, жи-

195  Терещенко М. Крізь лет часу […]. — С. 150.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

69

вопис є душею вистави… Основна думка артиста (Курбаса — Н. Є.) була цілком 
малярська»196. Особливо наголошував на тому, як А. Петрицький відчутно підніс 
роль суто живописних ефектів, керівник електротехнічного цеху Молодого теа-
тру, відповідальний за технічну реалізацію ідей художника: «Малярові Анатолію 
Петрицькому […] вдалося досягнути такої рельєфності в  перспективі, що зда-
валося, нібито колонада їде в туманну далечінь горизонту. Світлові ефекти, які 
подавалися в  строго продуманій гамі, доповнювали психологічний малюнок 
драми. Від білого і радісного рожевого переходили вони часом в сумні червоні, 
а в найвищому пункті драми — в жахливі фіолетові з якимсь сірим, безнадійним 
відтінком»197.

Декорації «Едіпа-царя» складалися із портика, шести білих колон (плюс дві 
бічні) та жертовника, три ряди сходів перед палацом увиразнювали рельєф ігро-
вого майданчика. Масштабом архітектурних об’єктів «бралися до  уваги» про-
порції людських фігур: хору у коротких бязевих хітонах, головних персонажів, 
одягнених у схожі, проте, більш пишні хітони та декоративно щедро оздоблені 
плащі. Архітектурні елементи у цій системі відігравали, сказати б, конструктивно-
стабілізуючу роль, а строї та багрова завіса — динамізуючу. Темно-сірий бязе-
вий «радіус» замикав простір, базовим колоритом якого було сіре, біле та черво-
не. Кольорові комбінації самої картинки значною мірою залежали від мізансце-
нічного малюнку і від руху завіси — входу до палацу. Складна світлова партиту-
ра не лише щохвилини увиразнювала благородну простоту архітектурного «мо-
дуля», але й відбивалася на сценічній дії, гармонізуючи візуальні, аудиальні, емо-
ційні плани «Едіпа-царя». Такого єднання всіх обраних чинників у  першій по-
становці античного твору, насправді, годі було й чекати. Саме тому, створений 
Л. Курбасом та А. Петрицьким прецедент, в цілому, потужно стимулював розви-
ток режисерського театру в Україні.

Зорові та  звукові образи резонували у  діях хору  — чотирнадцяти акто-
рів і актрис, які постійно перебували на сценічному майданчику. На їхню плас-
тику відчутно впливали ритм та  мелодика віршованого тексту, уможливлю-
ючи належну темпоритміку мізансцен. Особливості мізансценічного малюн-
ку вирізняли «Едіпа-царя» не  лише поміж вистав інших українських колекти-
вів, але й Молодого театру, в  історії якого праця над трагедією Софокла всіма 
учасниками вважалася найважчою. Довгий час більшість із  них вважали непе-
реборною проблемою перехід від читання гекзаметрів до їх поєднання з рухом. 

196  Ковдра Б. [М. Могилянський] Сучасне в античному: (З приводу відновлення «Царя 

Едіпа» в Молодому театрі / Борис Ковдра // Театр. — К., 1919. — 7–8 апр.
197  Васильєв Б. Ідея театральності і  її відбиток в «Молодому театрі» / Б. М. Васильєв 

// Молодий театр: Генеза. Завдання. Шляхи […]. — С. 73.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

70

П. Самійленко згадувала, як вона три роки «в перервах між великими ролями […] 
невтомно працювала і над темпоритмом у “Царі Едіпі”. У цій роботі Курбас наго-
лошував на музичних елементах та дещо експресивному, патетичному жесті»198. 
Те, що рух на сцені має власну естетично-змістову цінність, виконавці зрозумі-
ли не одразу. В. Василько змальовував безпрецедентні зусилля акторів, які на ви-
могу постановника мали демонструвати «додержання ритмічності, пластичності 
наших рухів, поз». На цих репетиціях виявилася ще одна грань мистецького об-
дарування лідера колективу — Л. Курбас «виступав як режисер-хореограф ви-
сокого класу. Як скульптор він ліпив із […] поз і жестів складні комбінації. Над 
усім панував надзвичайно чіткий ритм. Хоч музики у постановці не було, але ви-
става була надзвичайно музикальною за своїм внутрішнім ритмом, музикою в го-
лосоведенні і пластиці»199.

Крім того, Л. Курбас виявився ще й вправним хормейстером — поетичне слово 
на сцені могло виливатися «риданнями, стогоном, зойком, нюансами зітхань»200. 
Усі голоси було розписано по партіям залежно від регістрів та тембрального за-
барвлення. Звукова фактура вистави вражала багатством нюансів, утворюва-
них «гудінням чоловічих голосів», «високим сопрано» дівчини, «м’яким, бари-
тональним тембром» голоса Едіпа — Л. Курбаса. «Учасників хору він сам роз-
поділяв за відтінками голосів і вправно використовував усю широчінь вокально-
го діапазону»201.

Вистава стає серйозною спробою режисера екстраполювати закони побудови 
музичного твору на твір драматичний. У «Едіпі-цареві» вперше в національному 
театрі «хаос людських переживань, піднесення і падання душ, трагедія їх, одвічна 
боротьба людини з волею богів, — все це втілено Молодим Театром, а точніше — 
головним режисером Лесем Курбасом — в музикально-ритмичних формах; цілій 
п’єсі з її вічною мораллю, з її стихійними страстями людської душі — дана, так 
мовити, ритмична концепція. Оце й єсть ідея постановки»202. Не в останню чер-
гу такого ефекту вдалося досягти регулярним фаховим тренінгом. Далися взна-
ки вправи за Ж.-Ф. Дельсартом, інтерес до  ідей С. Волконського, що Л. Курбас 
невтомно заохочував.

Існували також інші фактори впливу на естетичний зміст вистави. Згодом сам 
постановник серед таких чинників називатиме експресіонізм. Симптоматично, 

198  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 43.
199  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 124.
200  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 44.
201  Там само. — С. 46.
202  Савченко Я. Відкриття Молодого Театру. Царь Едип / Яків Савченко // Відроджен

ня. — К., 1918. — 20 листоп.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

71

що невдовзі по прем’єрі «Едіпа-царя» він видрукує статтю «Нова німецька дра-
ма», де йтиметься про засади цієї мистецької течії, чиє відлуння знаходимо 
й  у  виставі за  Софоклом, особливо, за  виразом автора, у  сенсі «ритуальності 
та екстатичності дії» — ознаки його власної сценічної інтерпретації античної 
трагедії.

Український театр такого досвіду раніше не мав. Майже всю попередню добу 
його існування трагедія як така була, з точки зору владних інститутів царської 
Росії, для нього «не бажаною», через що, фактично, не з’являлася на україн-
ському кону десятиліттями. Працюючи над твором Софокла, Л. Курбас праг-
нув докорінно змінити цю ганебну ситуацію, створити важливий культурний 
прецедент.

Втім, лише появи «Едіпа-царя» в репертуарі українського театру було недо-
сить — без оригінальної програмної ідеї, яка б адаптувала трагедію для україн-
ської сцени, надавши феноменологічних рис такій спробі, зусилля постановни-
ка лишилися б марними, або мізерними. Л. Курбас не міг не розуміти важливості 
застосування оригінальних концептуальних підходів до сценічного розв’язання 
трагедії Софокла.

Вистава, яку він врешті здійснив, мала всі ознаки програмного твору. Присту
паючи до  постановки, він спробував гармонізувати феномени «трагічного» і 
«прекрасного» — відтак, звернувся до досвіду музичної культури. Здобутий ре-
зультат викликав чималий фаховий інтерес. На загальному тлі вирізнялося су-
дження Я. Савченка, який майже впритул наблизився до  адекватного розумін-
ня режисерської позиції Л. Курбаса: «Хор в цілому своєю прекрасною пласти-
кою робить глибоко-естетично незабутнє вражіння, і властиво він весь час три-
має глядача в високому напруженні. На другий план одсувається сама трагедія 
і окремі дієві особи, власне, вони проходять колоритними уривками крізь музику 
дії. Публика не помічає трагедії. На сцені одбувається щось инше, це: музика сло-
ва, музика жесту, музика людських душ, над котрими трагедія розкрила свої чор-
ні крила»203. Постановник справді досить енергійно переосмислював у своїй ви-
ставі феномен трагічного, але воно нікуди не зникало, лише набувало оригіналь-
ного естетичного виразу.

Драматичну напругу в  молодотеатрівському спектаклі створювало незвич-
не для національної сцени позиціювання маси (хору) та героя (Едіп Л. Курбаса). 
Apriori трагічною тут визнавалася і доля героя, і доля народу-хору, який свої-
ми реакціями незрідка свідчив про душевний стан фіванського царя. П. Самій
ленко згадувала, що цей гурт глядачі сприймали як персоніфікацію думок Едіпа. 
Я. Савченко, в свою чергу, додає: «Хор відбиває відповідними акордами ті чи инші 

203  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

72

почування пройнятих трагедією душ царя Едипа й инших головних персонажів 
п’єси. Ритмичним речітативом хтось один з хору передає жах царя Едипа перед 
неминучим, чи якесь інше почування, потім в тон підхоплює речитатив двоє, чет
веро, нарешті, одна половина хору і весь хор»204.

На тому, що хор міг асоціюватися з внутрішнім станом інших персонажів, на-
голошувала тодішня студійка Молодого театру П. Самійленко: «Під час страш-
них віщувань сліпого Терезія (С. Семдор — Н. Є.) (він провістив, що злочин бать-
ковбивства вчинив сам Едіп) хор стогне і  завмирає, втупивши очі в  землю. […] 
Він оживе, ніби прокинеться від страшного кошмару тільки тоді, коли розлюче-
ний і  збентежений Едіп піде до себе в палац»205. Подібним чином хор реагував 
і на темпераментну оповідь Пастуха (Г. Юра), коли той «тремтячим голосом […] 
сповіщав про трагічну подію. На його слова: “…і ткнув собі в обидва ока!” — хор, 
зойкнувши, зі стогоном хилився, мов очерет од вітру, з боку на бік…»206.

Послідовне збільшення діапазону реакцій хору, ускладнення структури йо-
го функцій змушує ставити питання про особливу естетичну природу цього яви-
ща. З іншого боку, таке позиціювання хору радикально вплинула на формуван-
ня комплексу «трагічної провини» головного героя. Хай там як, проте, в цій ро-
боті складалася принципово нова для української сцени диспозиція героя (Едіп) 
і  маси (хору). В «Едіпі-цареві» закладається своєрідна матриця нових підходів 
до конфлікту людини із соціумом. У подальшому вона стане однією з прикмет-
них ознак Театру Л. Курбаса.

Вже у  першій спробі, в  трагедії Софокла, стосунки обох сторін розвивали-
ся від сцени до  сцени, дедалі більше ускладнюючись. Режисер не  обмежив се-
бе лише декларуванням нового підходу, а спробував розгорнути його в мізанс-
ценічному малюнку. Змучені люди, які на початку вистави заповнювали порож-
ню сцену, виявляли своє горе «різко-дісонуючими звуками, які в цілому набира-
ють характеру бурь»207 — це був голос стражденного фіванського демосу. Поява 
Едіпа, чия «царствена постать у довгій туніці, з вінцем на чолі приковувала до се-
бе увагу. Низький оксамитовий голос, чиста літературна мова […] лилася м’яко 
і  спокійно»208,  — долали хаос емоційних реакцій натовпу. Будова сцени ство-
рювала враження хвиль, які накочуються на берег, а за мить меланхолійно та-
нуть. Збудження хору гамувалося голосом Едіпа, його заспокійливими інтонаці-
ями. Внутрішня впевненість царя змушувала натовп коритися його духовній си-

204  Савченко Я. Відкриття Молодого Театру. Царь Едип […].
205  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 46.
206  Нятко П. Сторінки мого життя […]. — С. 19.
207  Савченко Я. Відкриття Молодого Театру. Царь Едип […].
208  Нятко П. Сторінки мого життя […]. — С. 19.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

73

лі. Приплив змінювався відпливом. «Після монолога Едіп йде у глибину сцени. 
А за ним — хор легкокрилих дівчат. Тепер це його думи, ще не займані досі гірко-
тою зла»209. Тільки-но він полишав майдан перед палацом, як хором опановував 
неспокій. «Дівчата розсипались по сцені, наче в бентежному клекоті шукань пе-
ред неминучою грозою. […] Приєднуються і приєднуються голоси, переконуючи 
всіх богів, які живуть з ними, в їх болях і радощах. Хор стає півколом… І довго ще 
в благаннях до богів несеться біль-зойк з пораненої душі громади»210.

У трагедії Софокла однією з центральних є тема сліпоти: сліпим від початку 
був віщун Терезій, засліплює себе у фіналі Едіп. Для Курбаса-актора цей мотив 
важив багато. Вочевидь він його ретельно розробляв — адже саме духовна за-
сліпленість героя призвела до жахливої катастрофи. Опрацьовуючи саме цю лі-
нію, Л. Курбас здіймався на  найвищий щабель виконавської майстерності. Все, 
що стосувалося теми сліпоти, набувало першорядного значення і для Курбаса-
режисера — мізансценічно він намагався її максимально наголосити. Так, перед 
появою на кону віщуна, він посуває натовп на авансцену, щоби в момент, коли 
хор починає підозрювати свого царя в дворушництві, публіка мала змогу розди-
витися обличчя народу-страдника, сказати б, на крупному плані.

…Фіванці глибоко страждають від сумнівів, істина їм не  відкривається, по-
при всі молитви і благання. Вони опиняються на краю сцени, як на краю душев-
ної прірви. Внутрішнє сум’яття робить рухи людей екстатичними, наче в тран-
сі. «Простягнуті наперед руки. Заплющені очі, мов сліпі, дивляться і не бачать. 
Хор погойдується в ритмі віршів, ніби вагаючись прийти до якогось висновку»211. 
Духовна сліпота, так само як сліпота фізична, тут поставала головною причиною 
страждань не однієї лише конкретної особи, а всього роду людського. Довкола 
саме цієї програмної ідеї Л. Курбас будував виставу.

Це також стосується особи Едіпа. Трагедію його самопізнання Курбас-актор 
переживав, ні на хвилину не припиняючи пошуку причин лиха, що спіткало фіван-
ців. Спочатку він шукав їх в інших людях. Звинувачення, кинуті Терезію (С. Семдор) 
та Креону (В. Леонтович), здавалися надто темпераментно проголошеними та їд-
кими. Лише згодом, коли здогад про справжню причину народного горя почи-
нав ятрити його душу, Едіп Л. Курбаса втрачав над собою владу. Від цього мо-
менту, як згадував свідок, відбувався психологічний злам: «Внутрішній світ Едіпа, 
шкала довідувань, вирішень і глибоких думок була на повну силу насичена емо-
ціями, які під кінець набули звучання трагічних потрясінь, душевних тортур»212. 

209  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 45.
210  Там само. — С. 45–46.
211  Там само. — С. 46.
212  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 133.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

74

Зовнішній вираз жахливого душевного стану свідчив про панування хаосу в усьо-
му його єстві, свідомості, почуваннях. «Розбурханий пристрастями Едіп навіже-
но кидається посеред хору, який вражений муками свого царя, стогоном, зойка-
ми, молить його опам’ятатисm. І ось тут Курбас-актор передавав великий відчай, 
почуття розпачу, який огортав ясний розум Едіпа. “Меча, меча подайте! — біжа-
чи, кричав. — І де є жінка? Ні, не жінка, де є мати, що його й дітей його в однім но-
сила лоні?”. Із стогоном Едіп зникав у палаці»213. Фінальний епізод Л. Курбас бу-
дував на різкому контрасті двох станів: афекту й прострації. Складність такого 
вирішення посилювалася різкістю протиставлення та стрімким характером роз-
витку подій. Своєрідним затактом цієї сцени були звуки, що лунали за лаштун-
ками перед появою царя. Спочатку глядачі чули «нелюдський крик, неначе ри-
чання звіра, і на сцену з простягненими вперед руками, які хапали повітря, на-
тикаючись на  колони, вривався Едіп-Курбас. З  проваль його очей текли крива-
ві потьоки… Із грудей хору вихоплювалися болісні слова: “О горе, горе!”. Поява 
Едіпа була страшна»214. Як це не дивно, але тієї миті його емоційний стан зазнавав 
різких змін, ніби фізична травма зупиняла розпад особистості. В. Василько осо-
бливо наголошував на вражаючій несподіванці такого емоційного спаду, ствер-
джуючи, що наступної хвилини герой вже «не страждав. Здавалось, це самопока-
рання принесло його душі заспокоєння»215. Останній «акт» самопізнання Едіпа — 
Л. Курбаса завершувався не імпульсивним жестом відчаю, а свідомим жертвопри-
ношенням. Адже самопокара була потрібна його герою для порятунку народу.

Створюючи цей образ, Л. Курбас виводить на український кін нового героя, 
чию драму тлумачили як інтелектуальну. Доля фіванського царя постає як доля 
особистості, приреченої на існування в найскладніших і найдраматичніших ситу-
аціях, зіткненні з силами, не підвладними її волі. Спроби розгадати загадку бут-
тя лише загострювали відчуття персонажем неспроможності протистояти фату-
му. Це усвідомлення могло його зруйнувати, але не могло знищити природного 
прагнення істини. Вистава фокусувалася на осмисленні й переосмисленні геро-
єм Л. Курбаса сенсу власного існування як сенсу буття, що і робило його інтелек-
туальним героєм. Цілком слушно з цього приводу висловився О. Дейч: «В Едіпі 
Курбаса головне було у передчуттях і сумнівах. Це — трагедія нової людини, об-
тяженої тягарем родових злочинів. Він розумів, що на нього насувається якийсь 
хаос, темрява — і шукав у собі сили протистояти їм»216.

213  Самійленко П. Незабутні дні горінь […]. — С. 47.
214  Нятко П. Сторінки мого життя […]. — С. 19.
215  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 134.
216  Дейч О. Людина, яка була театром / О лександр Дейч //  Жовтень.  — К., 1982.  — 

№ 6. — С. 97.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

75

Свідоме використання засад музичної культури принагідно до  потреб дра-
матичного театру суттєво вплинуло на  програмний зміст творчих шукань 
Л. Курбаса, методи його мистецької школи, в  центрі якої знаходилися зако-
ни темпоритмічної будови вистави. Він їх  досліджуватиме впродовж власно-
го життя, життя всіх керованих ним колективів, про що свідчить його режисер-
ська практика, яка демонструє: принципи формування музичних образів можуть 
стати чинними для образів сценічних. Л. Курбас започаткував цей курс, працюю-
чи над трагедією Софокла. Очевидно, саме з цього моменту почався зауважений 
Ю. Блохиним процес «естетизації» українського театру.

З часом Л. Курбас усе наполегливіше розвиватиме прийоми ритмічного унор-
мування сценічної поведінки маси, впроваджуватиме і культивуватиме ці здо-
бутки вже за інших умов. Врешті, він спробує теоретично осмислити накопиче-
ний досвід у створеній теорії сценічних ритмів, яка, хоча й не була ним сфор-
мульованою остаточно, існувала в окремих висловлюваннях, виступах, записах 
і, головне, радикально позначилася на  всій сценічній та  педагогічній практи-
ці. Таке спрямування пошуку вплинуло на характер основ так званої березіль-
ської школи, з притаманним їй інтелектуальним осяганням механізмів сценіч-
ної творчості.

Робота над «Едіпом-царем», започаткувавши цей потужний рух, у  своєму 
конкретному виразі, насамперед, позначилася на  методиці побудови масових 
сцен і формуванні нового типу героя, тим самим прокладаючи шляхи опануван-
ня експресіоністичною культурою. Із найзнаменитішої вистави Молодого театру 
починається відлік нової історії не самого лише сценічного колективу — в цій ко-
лосальній за змістом і сенсом роботі важливий досвід отримала вся національна 
театральна культура, що сприяло її подальшому оновленню, якнайкращому інте-
груванню в європейський художній простір.

Після того, як «Едіпом-царем» відкрився другий сезон, до  кінця 1918 ро-
ку Молодий театр показав киянам ще чотири вистави. З появою вистав Г. Юри, 
С. Семдора та В. Васильєва в Молодому театрі реально змінився кадровий склад 
постановників, але тільки про першого з них можна було говорити як про перс
пективного режисера.

Втім, сучасники неоднозначно поставилися до тих спроб. Приміром, Д. Анто
нович, закидаючи всьому колективу «гріх» творчого задкування, насправді, адре-
сував свої кпини, насамперед, Г. Юрі: «Силою інерції Молодий Театр, ще не ро-
зібравшись в моменті, який саме переживав театр у Європі, тягнув до літератур-
ности, і це приводило його до таких катастроф, як постанова пьєси Андреєва, 
як хватання за пьєси Винниченка, але здоровим інстинктом вже ніби спостерігав, 
що його шляхи ведуть до чистої театральности, а літературности тільки віддавав 



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

76

данину, бо за літературність театру цілий десяток років перед тим провадилася 
боротьба з театром побутовим»217.

Схожу думку декларував М. Вороний: «Спроби деяких артистів дати свої ре-
жисерські постановки (Семдора “Затоплений дзвін”218 і В. Васильєва “Тартюф”) 
було очевидним непорозумінням, і говорити про них не варто»219. Чимале роз-
дратування викликали у нього акторські роботи, які він вважав руйнівними для 
майстерних витворів художника: «В  декораціях “Затопленого дзвона” блища-
ла фантастичними кольорами мрійна казка, а в павільйоні для “Тартюфа” син-
тетичними плямами пишався стиль Короля-Сонця (Людовіка ХІV); що  ж ти-
четься виконання п’єси артистами, то жорстока проза невдалого виконання ли-
ше псувала ілюзію обстанови»220. Не крився автор і з неприйняттям «Кандіди», 
де йому бракувало «містерії», яку заступив «шаблон», через що «худож-
ня концепція англійського драматурга затерлась марними зусиллями неопо-
відних виконачів»221. Через майже двадцять років значно менш категоричному 
Ю. Блохину друга режисерська спроба Г. Юри здалася «старанною, технічно 
досконалою». Він їй не відмовляв у певній естетичній спрямованості, зауважив-
ши, що вистава «витримана в стилі театру настроїв»222. Так само вважав і сам 
постановник: «Тонку інтелектуальну комедію було розв’язано на  сцені в  пси-
хологічному плані, з дбайливою розробкою взаємин і духовного світу героїв — 
Кандіди (С. Мануйлович), Джемса Морелла (Л. Курбас), Берджеса (С. Семдор), 
Мерчбенкса (Г. Юра)»223.

Дотепно змальовану Б. Шоу парадоксальну історію зіткнення почуттів і мора-
лі режисер намагався відтворити в  прийомах психологічно-побутового театру. 
Ймовірно, його неабияк вабила перспектива щеплення українській сцені жанро-
вих рис інтелектуальної комедії, і він квапився випробувати свій талант на ори-
гінальному драматургічному матеріалі, проте виявився безсилим, натрапивши 
на численні, насамперед, творчі проблеми. Йому, вочевидь, не варто було брати-
ся за цю п’єсу, лишаючись «на території» традиційного психологічно-побутового 
театру. Отже, слави Г. Юра не стяжав, але певний досвід здобув.

217  Антонович Д. Триста років українського театру, 1619–1919 […]. — С. 209.
218  М. Вороний помиляється — режисером «Затопленого дзвону» був Г. Юра.
219  Вороний М. Український театр під час революції […]. — С. 295.
220  Там само.
221  Там само.
222  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 166.
223  Український драматичний театр: нариси історії в 2-х т. / Ін-т мистецтвозн., фолькл. 

та етнограф.; ред. кол.: М. Рильский (відпов. ред.) [та ін.]. — К.: Наукова думка, 1967. — 

Т. 1.: Дожовтневий період. — С. 450.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

77

Чи слід, з огляду на посталу ситуацію, брати під сумнів мистецький сенс опра-
цювання «Кандіди» в Молодому театрі? Очевидно, що ні. Почати, хоча б, з плід-
ної співпраці Г. Юри з А. Петрицьким, який для розгортання камерного любов-
ного сюжету п’єси Б. Шоу побудував на кону скромний, але елегантний павіль-
йон, за вікнами якого виблискував веселий урбаністичний пейзаж. Там вирувало 
життя сучасного міста: стрімко рухалися перехожі, кеби, трамваї224. Художникові 
пощастило живописною картинкою вулиці візуально «відсторонити» драму по-
чуттів героїв як парадоксальну. Від самого початку приватне життя персонажів 
потрапляло в конфлікт з реальною дійсністю за вікном. Зоровий образ «велико-
го» світу за стінами дому, активно інтерпретований художником, заважав персо-
нажам у  їхньому «маленькому» приватному світі ігнорувати рух, вимоги швид-
коплинного часу. Протиставлення «зовнішнього» і «внутрішнього» виразу бут-
тя в «Кандіді» Г. Юри та А. Петрицького мало концептуальні ознаки, що умож-
ливлюється єдністю бачення головного конфлікту вистави художником і режисе-
ром. Вони виявилися спільниками в спробах відтворити «чудернацьку» гру почут-
тів та переконань героїв, ставши, таким чином, на стезю розбудови вистави інте-
лектуального типу. Однак, режисер не зміг звільнитися з полону звичної для ньо-
го стилістики традиційного побутового театру: брак чітко сформульованої есте-
тичної позиції завадив йому енергійно рушити у бік програмного режисерського 
театру. Втім, об’єктивно, ця постановка розсувала простір для нового досвіду на-
ціональної сцени, хоча й не спричинила серйозного мистецького ефекту.

Подальшого розвитку творчі стосунки Г. Юри та  А. Петрицького набувають 
у «Затопленому дзвоні». Рецензента вразила вишукана краса декорацій: «Зелено-
блакитне чисте та ясне, як прозорий кришталь, небо з ніжними обрисами дивних 
рослин, і на цій прозорій глибині блискуче, ряснопромінне сонце і тоненька, та-
кож вогнисто-золота, постать Равтенделяйн. Сміливе з’єднання кольорів — про-
зорої блакиті з червоним золотом — створило акорд по красі незвичайний. […] 
Освітлення, довгі схилені обриси зажурених дерев, трав та квітів — все переносить 
в  тужливу казку, все говорить про сумний кінець. Взагалі  — це були високо-
художні, надзвичайно оригінальні декорації, від яких вигравала вся п’єса»225.

Потужний естетизм візуального образу дозволяв розглядати цю виставу се-
ред явищ модерного театру, інтерес до якого Г. Юра тоді демонстрував. На це, 
насамперед, вказує вибір п’єси одного із «батьків» модерної драми.

Зазначений естетичний терен був спільним для Г. Юри та Л. Курбаса — режи
сера «Йолі». Інша річ, що вистави помітно відрізнялися за ступенем мистецького 

224  Там само.
225  М. С-ич. [М. Симич] «Затоплений дзвін» у Молодому Театрі // Нова рада. — К., 1919. — 

4 січ. (22 груд. 1918 р.).



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

78

радикалізму, інтенсивністю образних фактур. Окрім того, для модерністської 
культури вкрай істотним фактором є рівень освіченості й інтелектуальної потуж-
ності творця, а  Г. Юра, слід визнати, помітно в  цьому поступався Л. Курбасові. 
Проте робота над «Затопленим дзвоном» підтвердила рішучу налаштованість по-
становника й надалі практикувати на ниві «європеїзації». Можна також сміливо 
твердити, що в співпраці Г. Юри з А. Петрицьким були всі ознаки руху до режи-
серського театру.

На вибір цієї п’єси могло вплинути захоплення Г. Юри К. Станіславським, який 
замолоду теж звертався до феєрії Г. Гауптмана. Недаремно український режисер 
декларував намір: «поєднати психологічно правдиву гру “реальних” персонажів — 
майстра Генріха (С. Семдор), Магди (П. Самійленко), пастора (О. Юрський) з те-
атральністю фантастичних персонажів — феї Раутенделяйн (О. Добровольська), 
лісовика (М. Терещенко, Г. Юра), водяника (В. Василько)»226,  — адже схожими 
ідеями переймався і  засновник МХТу. Аналізуючи його більш пізню постанов-
ку «Сліпих» М. Метерлінка, М. Строєва наголосила: режисер компенсував «брак 
умовності фантастикою казкового характеру (майже так, як  він це робив ще в 
«Затопленому дзвоні»)»227.

Помітне нехтування Г. Юрою специфікою символізму теж давалося взнаки 
у  домінуванні «казкової» стилістики. Про саме таку спрямованість його режи
сури дізнаємося від В. Ревуцького, коли той, посилаючись на оповідь О. Добро
вольської, зауважив характерну колізію, що до неї потрапила актриса після співп-
раці з  Л. Курбасом: «Їй було доручено символічну постать феї Равтенделяйн… 
Режисером цієї вистави був діяч іншого напряму молодотеатрівець Гнат Юра, 
але  актриса дотримувалася свого досвіду у  настроєвих Етюдах О. Олеся»228. 
Відтак, маємо розходження актриси з постановником «Затопленого дзвона» в пи-
танні естетичного змісту образу. Про що це говорить? Радше за все, Г. Юра запро-
понував їй ілюстративні засоби. По всьому, символістична природа «Затопленого 
дзвону» лишилася для нього «річчю в собі». Вдруге після «Кандіди», при спробі 
жанрового транспонування п’єси, режисер потрапляв у ту саму пастку: інтелек-
туальна комедія Б. Шоу, полишена ним на теренах побутового театру, зазнавала 
відчутної естетичної деформації, а символістична драма Г. Гауптмана, спрощена 
до казки, — втрачала філософський підтекст.

226  Український драматичний театр: нариси історії в 2-х т. […]. — Т. 1.: Дожовтневий 

період. — С. 450.
227  Строева М. Режиссерские искания Станиславского, 1898–1917 […]. — С. 144.
228  Ревуцький В. Нескорені березільці: Йосип Гірняк і Олімпія Добровольська / Вале

ріян Ревуцький. — Нью-Йорк: Слово, 1985. — С. 15.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

79

Втім, на думку Д. Антоновича, вистава Г. Юри була помітно кращою за чис-
ленні спектаклі російських труп, які намагалися ставити п’єсу Г. Гауптмана «про-
тягом останніх двадцяти років, в цілком реалістичних тонах. Тим вони, розумі-
ється, убивали до кінця всю поезію драми». Натомість Г. Юра, як стверджував 
критик, «вперше у нас виставив цю драму в поетичній фантастичній формі» і са-
ме тому «далеко підійнявся над російськими театрами»229.

Щирість намірів постановника «Затопленого дзвону» лишитися в річищі мо-
дерної культури не  викликала сумнівів. Але досягти принципового мистецько-
го результату Г. Юрі завадив брак ґрунтовної режисерської концепції та належ-
них творчих контактів із виконавцями. На останніх міг значно сильніше вплива-
ти А. Петрицький, чий внесок у відтворення фантастичного світу «Затопленого 
дзвону» сучасники визнавали видатним. Навіть більше — його мистецьке світоба-
чення помітно стимулювало пошуки окремими акторами засобів сценічної вираз-
ності, необхідних для окреслення постатей їхніх героїв. Приміром, В. Василько, 
працюючи над роллю Водяника, за його словами, «зробив усе, щоби мати вигляд, 
ніби він щойно виринув з води. Всі зовнішні елементи образу — і перуки, і кос-
тюма  — “текли вниз, стікали”. Маківка голови була лиса, а  далі  — сіро-зелене 
волосся з  окремими ниточками срібла, мовби мокре, також “стікало” вниз. […] 
Обличчя не було видне глядачам, я заховав його за тюлем. На тюлеві, теж сіро-
зеленому, — великі бутафорські лупаті очі з блискітками. Вони були нашиті в то-
му місці, де під тюлем були мої брови. Я рухав бровами, а для глядачів це був рух 
лупатих очей Водяника. Я довго не показував глядачам його лап, лише в кінці, ко-
ли Водяник мав забрати Раунтенделяйн у своє царство, я простягав за нею свої па-
зурі, — це були рукавиці, вдало зроблені під клешні рака. На глядачів вони справ-
ляли сильне враження»230.

Тут доречно буде згадати, що паралельно з  постановкою драми Г. Гауптмана 
відбувалися репетиції «Горе брехунові» Ф. Грільпарцера, в яких Л. Курбас широко 
застосовував етюдний метод, викликаючи величезний інтерес колективу: «актори-
молодотеатрівці, що не були зайняті в “Горе брехунові”, не пропускали жодної йо-
го репетиції»231, розглядаючи їх як своєрідне керівництво до дії. Відгомін тих про-
цесів знаходимо в тому, що і як В. Василько писав про опрацювання ролі Водяника. 
Г. Юра теж грав у «Горе брехунові» й цілком міг зазнати впливу підходів, які за-
проваджував Л. Курбас. Утім, частина акторів, зайнятих у «Затопленому дзвоні», 
якщо вдатися до  виразу, вжитого сучасними літературознавцями, що «ознакою 

229  Д. А. [Д. Антонович]. «Молодий Театр» / Д. А. // Робітнича Газета. — К., 1919. — 2 січ.
230  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 141.
231  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 133.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

80

Модерну є гра з формою, а не з сюжетом»232, — на жаль, віддавала перевагу саме 
«грі з сюжетом». Мабуть, тому, не зазнаючи належного режисерського проводу, 
дехто з них безпорадно борсався в хвилях дещо безладної самореалізації.

Натомість, це не означає, що режисура Г. Юри була позбавлена ознак само-
бутності. М. Терещенко, приміром, зауважив його оригінальне тлумачення міфо-
логічних персонажів: «Більшість фантастичних сил природи було показано дуже 
своєрідно. Трактування спектаклю виходило за межі відомих театральних тради-
цій. Наприклад, такі персонажі, як Лісовик і Водяник, що в більшості театрів по-
казувались як гидкі потвори, в Молодому театрі викликали у глядачів симпатії. 
Водяник був мудрим, сердечним дідуганом, а Лісовик — веселим і вічно молодим 
юнаком, рухливим, сповненим життєрадісним гумором, витівками й неприязню 
до міщанського болота»233.

Між тим, створення психологічно правдивих портретів фантастичних істот 
виявилося майже карколомним завданням, впоратися з яким пощастило не всім. 
Мабуть, лише В. Василько зміг назвати причини, які стали на  заваді досягнен-
ня необхідного результату деяким його партнерам. Йдеться про розповсюдже-
ну звичку підміняти психологізм натуралізмом, що здавна дошкуляла багатьом 
українським митцям. Вважаючи такі ризики нагальними і  вкрай небезпечни-
ми, В. Василько небезпідставно шукав виходу в інтенсивній роботі над формою. 
Паралельно із ретельною роботою над зовнішнім виглядом персонажа він особ
ливу увагу приділяв опрацюванню літературного матеріалу. В «римованому, ві-
ршованому тексті драматурга, ламаному ритмі мови», який «підкреслював умов-
ність, поетичність персонажа»234, він знаходив порятунок від псевдопсихологіч-
них рефлексій. Вистава, попри брак безпосередньої регулярної роботи з поста-
новником і відсутність потужного режисерського проводу, одразу стала попу-
лярною, чим помітно поліпшила матеріальний стан трупи.

Щодо самого Г. Юри, то він краще за інших розумів: справжній успіх на нього 
чекає лише в роботі над твором, який щонайповніше відповідає його природним 
нахилам та естетичним смакам. Із цими думками він починає пошуки літератур-
ного матеріалу і вже за місяць по прем’єрі «Затопленого дзвона» пропонує ки-
янам «Гріх» В. Винниченка, ймовірно, свій найбільш вдалий режисерський опус 
часів Молодого театру. Поза сумнівом, особливої впевненості Г. Юрі надавала 
довіра драматурга, який йому першому дозволив здійснити постановку тільки-но 
створеної п’єси.

232  Свербілова Т. Від модерну до авангарду: Жанрово-стильова парадигма української 

драматургії першої третини ХХ століття […]. — С. 17.
233  Терещенко М. Крізь лет часу […]. — С. 156.
234  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 141.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

81

Напередодні нового, так і не розпочатого сезону, Л. Курбас, оприлюднюючи 
майбутній репертуар колективу, називає серед нечисленних вистав, що лишилися 
від попереднього сезону, також і «Гріх». Добре розуміючи необхідність врахову-
вати так звану «злобу дня», маючи, втім, інші, аніж у Г. Юри, погляди на цю про-
блему, лідер театру визнавав за колегою право на окрему точку зору, на власний 
творчий вибір.

У посталій політичній ситуації Г. Юра виявив непогану обізнаність у кон’юнк
турі політичного моменту й особливостях глядацького попиту. Його попередня 
й наступна режисерські роботи позиціювали митця як, можливо, найбільш успіш-
ного представника, сучасною мовою, масової культури в новітній історії націо-
нального театру. Він, як ніхто, вмів знаходити найкоротший шлях до аудиторії, 
на смаках якої добре розумівся.

В роботах сучасних дослідників української драматургії подибуємо аналогічне 
розуміння п’єс В. Винниченка, що демонструє, як «соціально-психологічна дра-
ма ХІХ ст. перетворювалася на психоаналітичну і до того ж стилізувала в собі по-
пулярні жанри масової культури, як-то кримінальна драма, мелодрама»235. Тож 
Г. Юра не випадково став першим постановником «Гріху» — твору, що, по-перше, 
був, мелодрамою, а, по-друге, «сміливо розправлявся» із тільки-но поваленим ре-
жимом, буквально, прирікаючи спектакль на підвищений інтерес широких кіл гля-
дачів. Чи ж треба дивуватися, що під час перегляду вистави окремі надто збуджені 
червоноармійці готові були стріляти в садиста-жандарма (С. Семдор)236? Подібної 
реакції не викликала жодна інша робота Молодого театру.

Камерний характер п’єси, обмежена кількість персонажів і, головне, психо
логічно-побутова стилістика  — все це дуже пасувало природі обдарування 
Г. Юри-режисера. Майже всі ролі в «Гріху» грали актори, з якими йому ще рані-
ше пощастило досягти належного творчого порозуміння: С. Семдор, О. Ватуля, 
В. Василько, П. Самійленко, О. Юрський. Цього разу він не брав участі у виставі 
як виконавець, відтак міг зосередитися виключно на режисерсурі. Нарешті, йо-
го цілком влаштовувало запропоноване С. Гречаним рішення сценічного прос
тору  — традиційного, без претензії на  щось більше, ніж позначення місця дії. 
Він сам його досить докладно описав через багато років: «На сцені була правди-
во відтворена обстановка вітальні в квартирі революціонерки Марії: прості меб
лі, скромне оздоблення. За вікнами видно верхівки дерев. Так підкреслювалося, 
що дія відбувається на другому поверсі міського будинку. Це допомагало доб
ре передати атмосферу жандармської облави, звуки фургонів, що під’їжджали, 

235  Свербілова Т. Від модерну до авангарду: Жанрово-стильова парадигма української 

драматургії першої третини ХХ століття […]. — С. 13.
236  Див.: Нятко П. Сторінки мого життя […]. — С. 21.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

82

сюрчки поліцаїв, тупіт солдатських чобіт на сходах та по бруківці тощо. Скупо 
за деталями, але цілком достовірно передано і обстановку камери слідчого»237.

Дуже міцним був акторський ансамбль. На загальному фоні виділявся С. Сем
дор  — майстер психологічно-побутового театру, технічно вправний, сценіч-
но виразний. Його Сталінський — особистість, здатна здивувати непересічною 
поведінкою, віртуозною маніпуляцією людьми — вміло провокував публіку не-
сподіваними психологічними реакціями, хитромудрими поворотами розмови 
з Марією — П. Самійленко. Здавалося навіть, що Г. Юра намагався дещо демо-
нізувати Сталінського і  тим, сказати  б, збільшити масштаби його особистості. 
Водночас режисер старанно «маскував» сутність цього «поета підлоти» оман-
ливо невиразною зовнішністю. «Плескуватий, старенький картузик та благень-
ка потріпана шинелька»238 мали дезорієнтувати не лише героїню П. Самійленко. 
Якщо спробувати схарактеризувати лінію поведінки Сталінського у молодотеа-
трівській виставі, то насамперед вона викликає згадку про образи, створені вико-
навцями ролей на амплуа «героя-неврастеника», що слід визнати органічним для 
першого постановника п’єси В. Винниченка. Г. Юрі пощастило змусити глядачів 
з  неослабною увагою спостерігати за  емоційно наснаженим діалогом-двобоєм 
головних героїв, який у його інтерпретації позначався відчутною інтелектуаль-
ною напругою.

У виставі було кілька інших цікавих акторських робіт, приміром, В. Василька, 
який згодом докладно прокоментував свою працю над образом Ніздрі239. Однак, 
його спомини не лишають жодного сумніву: лінію сценічної поведінки героя, мі-
зансценічний малюнок (як й у роботі над образом Водяника) акторові довелося 
розробляти на власний розсуд. Ні про яку принципову естетичну координацію 
з  програмними режисерськими настановами тут не  йшлося. Ідеї режисерсько-
го театру цього разу Г. Юрою фактично майже ігнорувалися. Звідси  — неува-
га до стилістичної єдності всіх складових сценічного образу, випадковість окре-
мих формальних прийомів, що згодом змусило у  С. Бондарчука стверджувати: 
«Широкими творчими шуканнями мистецької форми Г. Юра тоді ще не займав-
ся. І якщо говорити про його тодішній сценічний почерк, то в усіх поставлених 
ним виставах, не зважаючи на цілком різні жанрові і стильові ознаки драматич-
них творів та творчий напрямок їх авторів, він був однаковий»240. Сам Г. Юра по-

237  Український драматичний театр: нариси історії в 2-х т. […]. — Т. 1.: Дожовтневий 

період. — С. 450.
238  Федір Б. [Ф. Близнюк] «Гріх»: Нова п’єса В. Винниченка // Нова рада. — К., 1919. — 

5 лют. (23 січ.).
239  Див.: Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 229–230.
240  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 159.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

83

яснював свої підходи тим, що здійснював власні вистави лише «на засадах реаліс-
тичного мистецтва психологічної правди»241. Цілком зрозуміло: автор наведених 
рядків не пов’язував проблему формальної довершеності режисерського рішен-
ня із засадами «мистецтва психологічної правди», що якнайкраще пояснює став-
лення Г. Юри до власне головних засад режисерського театру.

Хоча С. Бондарчук, можливо, надто категорично звинувачував свого колегу 
в байдужості до формальних завдань на початковій стадії його режисерської 
діяльності, однак, певна хаотичність таких спроб Г. Юри, відсутність осмис-
леної естетичної програми у  його вже четвертій режисерській спробі впада
ли у вічі. Прагнення й можливості постановника не збігалися. Причиною міг 
стати брак продуманих режисерських підходів, недостатня творча сміливість, 
надмірна поміркованість естетичного позиціювання, врешті  — елементарний 
поспіх.

Невідповідність режисерських спроб Г. Юри, В. Васильєва, С. Семдора про-
грамним цілям Молодого театру чимдалі ставала більш очевидною. У М. Воро
ного, слід визнати, надто вже радикально налаштованого, їхні режисерські де-
бюти викликали відчуття, нібито молодотеатрівці надміру метушилися (у М. Во
роного — «металися»). Навіть більше: він визнавав за гуртом роль «революцій-
ного чинника, що зривав пута старих традицій і шукав нових шляхів», але тільки 
тоді, коли той «був лише “студією” і, відколи перестав нею бути, втратив рацію 
свого існування і звироднів»242.

Фахові пріоритети частини трупи, яка стояла на боці Г. Юри та С. Семдора, де-
монстрували прагнення дотримуватися досить консервативної мистецької орієн-
тації. Ідея європеїзації у них асоціювалася лише з оновленням репертуару. Своїм 
естетичним орієнтиром вони, зазвичай, називали окремі явища російської сце-
нічної культури, хоча не завжди були належним чином обізнані в їхній естетич-
ній природі. Саме цій частині трупи був чужий студійний радикалізм, вимоги без-
упинного пошуку й наполегливого фахового навчання.

Конфлікт насправді мав не так естетичний, як світоглядний характер. Варто 
взяти до уваги, що кожна зі сторін сповідувала ідеї «європеїзації» української 
сцени, прагнула її оновлення, спиралася передусім на твори модерної літерату-
ри, художню ідеологію модернізму.

У  протистоянні Л. Курбаса та  Г. Юри найважливішими були розходження 
у  поглядах на  подальший розвиток українського театру, на  методи подолання 
перешкод, які їм траплялися. Г. Юра позиціював себе прихильником помірко
ваної європеїзації національного театру, що не передбачало кардинальних змін 

241  Там само.
242  Вороний М. Український театр під час революції […]. — С. 296.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

84

фахового стану акторів, не  вимагало їхнього «переоснащення», художньо-
го до- і перевиховання. Саме в цьому пункті на межі 1910–1920-х років Г. Юра 
і Л. Курбас розійшлися категорично й остаточно. Історія Молодого театру відби-
ває еволюцію їхнього протистояння в цьому виняткової ваги питанні.

Попри неоднозначне ставлення Г. Юри до шукань Молодого театру, вони ста-
ли для нього плацдармом власної творчої реалізації. І всі процеси, які там відбу-
валися, не могли на ньому не позначитися, тим більше, що як актор він постій-
но брав участь у виставах Л. Курбаса. Згодом Г. Юра по-різному оцінював діяль-
ність гурту, але його впливу на власну мистецьку особистість ніколи не запере-
чував.

Молодотеатрівське середовище, плідні творчі контакти, які уможливлювала 
мистецька політика Л. Курбаса, стимулювали професіональне зростання Г. Юри, 
відіграючи, безсумнівно, позитивну роль у його (і не тільки) становленні, допома-
гаючи йому й надалі торувати власний творчий шлях.

Л. Курбас після київських прем’єр «Едіпа-царя» готувався до  наступної ро-
боти — «Різдвяного вертепу» (побачив світло рампи 8 січня 1919 року). Репети
ційний період супроводжувався стрімким розвитком украй драматичної внут
рішньої колізії. Її характер і  масштаби гранично ускладнювали працю Л. Кур
баса, змусивши його в  розпалі роботи скласти з  себе обов’язки головного ре-
жисера та голови Товариства, пояснюючи таке рішення намаганням втручатися 
в його режисерську діяльність.

Річ у тім, що включення до репертуару «Різдвяного вертепу» серйозно збури-
ло трупу. Вкрай негативну реакцію на цей вибір демонструвала не лише та части-
на трупи, яка неохоче долучалася до регулярного фахового навчання, але й дех-
то з прибічників Л. Курбаса, відмовляючи цьому експерименту в будь-якій есте-
тичній та практичній доцільності. Ті, хто найактивніше опирався лінії Л. Курбаса, 
саме тоді отримали визнання публіки, що додавало їм аргументів у наполегливих 
вимогах змінити курс. Вони активно закликали уникати ризикованих спроб, та-
ких, як-от, «Різдвяний вертеп», шукати дальшого зближення з широким глядаць-
ким загалом, для чого, на їхню думку, не потрібні були ані виснажлива праця, ані 
безперервне навчання. Натомість Л. Курбас лишався непохитним.

Його звертання до вертепної культури помітно зацікавило українських інтелек-
туалів. Так, зокрема, Д. Антонович висунув оригінальну гіпотезу мотиву щеплен-
ня вертепної культури тогочасному драматичному театру. Він наголосив на пріо-
ритетній ролі «європеїзації» для нових українських театрів — Державного дра-
матичного та Молодого, де перший, орієнтуючись на Московський Художній те-
атр, локалізував довкола цього феномену свій пошук засобів «європеїзації» укра-
їнської сцени. Другий же рухався «шляхом чистійшої театральности і найкраще 
себе почуває у п’єсах символічних і таких, де можна виступати з підкресленням те-

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

85

атральности». Саме тому, стверджував автор, Л. Курбас, в пошуках оригінального 
матеріалу, «не міг пройти мимо нашого українського вертепу. Перше — тому, що, 
яко театр маріонеток, вертеп є театром ідеальним у своїй театральности. Друге — 
тому, що в історичному надбанні українського театру вертеп має найбільше здо-
рового і художнього серед української драматичної творчости минулих віків. […] 
Поставити вертеп на сцені модерного театру, це річ велика, складна і її не можна 
робити так, “з нальоту”, як це, видимо, зробив Молодий театр»243.

Режисерська позиція Л. Курбаса ясно свідчила: наміру просто відтворювати 
на драматичному кону форми стародавньої народної культури він не мав. Радше 
за все, його приваблювала нагода здійснити радикальний творчий експеримент, 
спираючись не на новітню драму, а, сказати б, «припадаючи до давніх джерел»; 
використати яскраву, самобутню театральність вертепного дійства, керуючись 
модерною художньою ідеологією. Саме це і було естетичною програмою виста-
ви. Відтоді в Театрі Л. Курбаса вертеп як потужний естетичний чинник посідати-
ме особливе місце. А  безпомилковість суджень Д. Антоновича про чималі «ре-
сурси» цього, приналежного містеріальній культурі, феномену митець доводи-
тиме своєю творчістю ще не раз.

З приводу інших, більш конкретних причин появи «Різдвяного вертепу» на мо-
лодотеатрівській афіші безпосередні учасники подій висловлювали різні дум-
ки. Декому пощастило заторкнути принципові сенси поставання цієї унікаль-
ної вистави. Приміром, для Й. Шевченка «Різдвяним вертепом» та «Горе бреху-
нові» «вперше з’являється розуміння справжньої суті, дійсної природи театру, 
розуміння театру як гри»244. В. Василько зауважив, що «це була велика школа для 
відчуття актором форми»245. С. Бондарчук (на час створення «Різдвяного верте-
пу» — його противник) згодом називав виставу «трампліном у творчому зростан
ні Л. Курбаса, А. Петрицького, а  разом з  ними й  всього нашого колективу» і, 
водночас, наголошував на її «гострій і яскраві сценічній формі»246. На жаль, нам 
не пощастило дізнатися про концепцію вистави безпосередньо від постановника, 
проте маємо наведені В. Васильком слова, з якими керівник Молодого театру ні-
бито звернувся до трупи перед початком репетицій247. Він закликав повернутися 
до джерел національного театру, в яких можна «угадати зерно, зародки того, що 

243  Д. А. [Д. Антонович]. Молодий Театр / Д. А. // Робітнича газета. — К., 1919. — 12 січ.
244  Шевченко І. Молодий Театр: Його роль та робота […]. — С. 10.
245  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 138.
246  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 154.
247  Сумлінний літописець театральних подій тих часів В. Василько цілком міг досить 

точно відтворити думки Л. Курбаса з приводу мети й мотивів постановки, але не варто вва-

жати ці слова прямою цитатою з Л. Курбаса.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

86

так буйно потім розцвіло у творчості Котляревського та інших основоположни-
ків нашого театру. Поруч з показом яскравої сторінки минулого ми ставимо пе-
ред собою суто творчі завдання, які допоможуть нам підвищити свою театральну 
майстерність. Принцип постановки вертепу — ляльковий театр»248. Цебто, йдеть-
ся про унікальну можливість прямо апелювати до явища, яке, по-перше, сформу-
вало «генотип» національного театру, а, по-друге, — використати його як наго-
ду для формальних експериментів із видовою природою театру.

Якщо з  довірою поставитися до  оприлюднених В. Васильком слів, важко 
не  зауважити очевидної неупередженості лідера Молодого театру до  тради-
ційної культури. Він взагалі не був схильний обмежувати палітру виражальних 
сценічних засобів. І таке налаштування давало йому чималі переваги в мистець-
ких експериментах, створювало для них плідний ґрунт, бо не стримувало свобо-
ди мистецького самовияву, навпаки, — дозволяло при нагоді спиратися на мен-
тально близькі художні феномени. З роками ця риса творчої вдачі далі розвива-
тиметься, запобігаючи сектантській замкненості на вузькому колі прийомів, за-
собів, підходів.

«Різдвяний вертеп» став серйозним випробуванням на  творчу зрілість для 
трупи в цілому. Втім, робота над цим матеріалом переконала акторську молодь 
у придатності рідної мистецької ниви для радикальних експериментів. Крім того, 
оволодіння механізмами творення вертепних образів помітно збагатило творчий 
апарат виконавців новими підходами та прийомами, які Л. Курбас використову-
вав у наступних постановках за творами Т. Шевченка.

Технологічний аспект побудови «Різдвяного вертепу» викликав жвавий ін-
терес дослідників. Поміж найпринциповіших виступів виділяється стаття 
Ю. Блохина, де, закидаючи виконавцям брак належної техніки, він, водночас, 
досить обережно припускав, що спектакль міг бути «екскурсом у бік маріонет-
кового театру, проповідуваного Ґордоном-Едвардом Креґом»249. На відміну від 
Ю. Блохина, деякі автори, вже в  наш час, про безпосередній вплив Г. Крега на 
«Різдвяний вертеп» пишуть однозначно ствердно, хоча ніяк це документально 
не підтверджують. Тим не менше, не лише сам постановник, але й жоден із учас-
ників тих подій — В. Василько, С. Бондарчук, Й. Шевченко — імені Г. Крега у цьо-
му сенсі не згадували.

Л. Курбас, безперечно, був знайомий з теоріями Г. Крега, часто з різних при-
чин звертався до тих чи інших аспектів діяльності видатного реформатора сцени. 
Щодо теорії «надмаріонетки», то варто наголосити: видатний англієць розглядав 
ідею антиномії живої людини і маріонетки в зв’язку з універсальною природою 

248  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 137.
249  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 168.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

87

театру, тоді як Л. Курбас, у переказі В. Василька (інших свідчень ми не маємо), ви-
сував перед виконавцями конкретне завдання, слушне саме у випадку постановки 
«Різдвяного вертепу». Відтворення пластики ляльки режисер розглядав як  імі-
тацію поведінки певного прошарку персонажів, і  до  певної міри  — засіб «пе-
ревтілення»: «Актори мають заграти ляльок. Діяти, вірніше, рухатись, як ляль-
ки. Міфічні персонажі, які діятимуть на горішній площадці, розмовляти мають, 
як ляльки, — механічно. А ті, хто гратимуть, реальних персонажів на нижній пло-
щадці, розмовлятимуть як звичайні люди. Треба знати основу руху ляльки, ме-
ханіку, а не логіку поведінки персонажа. Почуття виявляти лобово, максималь-
но, примітивно, лаконічно, без напівтонів і переходів. Всі почуття, первісні, яс-
ні, прості, чіткі. Це найвідповідальніша справа акторського перевтілення. Так, 
так, перевтілення! […] Уявіть себе лялькою, перевтільтесь у ляльку»250. Останні 
репліки цієї тиради позбавляють будь-якого сенсу твердження про наслідування 
Г. Крега — керівник Молодого театру говорить саме про імітацію, яка уможлив-
лює «перевтілення», що не мало нічого спільного з настановами Г. Крега.

У вправах на механізацію рухів український режисер бачив лише одну із мож-
ливостей поліпшення сценічної виразності актора. На його думку, така робота 
«принесе велику користь. […] Це колосальна вправа на володіння своїм тілом. 
Треба знайти манеру поведінки ляльки, яка категорично відмінна від поведін-
ки живої людини на сцені. Тут на першому плані не психологія, а рефлексоло-
гія, механіка руху. […] Для підвищення акторської майстерності ми дозволяє-
мо собі таку “розкіш”, бо важливе відчуття актором основ руху. Коли є впра-
ви на володіння своїми нервами, то можуть бути і вправи на усвідомлення ме-
ханіки людських рухів»251. Ідея використання досвіду лялькового театру для 
осмислення механіки рухів і ляльки, і живого актора була тоді конче актуаль-
ною. В Європі, у першій третині ХХ ст., відповідні спроби набули чималого по-
ширення. Л. Курбас розумів користь таких студій для акторів і приділив їм на-
лежну увагу. Однак все це жодним чином не означає, що роботу над «Різдвяним 
вертепом» слід розглядати як практичну реалізацію вчення Г. Крега про «над-
маріонетку».

Самі учасники вистави мали нагоду переконатися у  величезній корис-
ті докладених ними зусиль, хоча й  розцінювали репетиційний період як  важке 
випробування. Репетиції в пам’яті більшості лишилися зразком украй складної 
та копіткої фахової роботи. «Техніка, методика лялькового театру давалася нам 
нелегко. Це був важкий іспит на володіння своїм тілом, на пластичний малюнок 

250  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 137.
251  Там само. — С. 137–138.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

88

ролі, на звільнення від самого себе»252, — під наведеними словами В. Василька мо-
гли б поставити підпис усі без винятку учасники роботи. Ймовірно, тільки «Едіп-
цар» створював для акторів більше фахових проблем. Але над античною трагеді-
єю вони працювали не один рік, тоді як для підготовки вертепу мали лише місяць. 
Тим не менше, виконавці чим далі сильніше відчували результати цієї праці: «Ми 
захоплювалися все більше. Курбас зумів зацікавити нас аналізом основ руху лю-
дини, шуканням імпульсів до руху, позбавленням себе звичайних жестів. Все бу-
ло дуже складно, але цікаво»253.

Стосовно «імпульсу до руху» — проблеми, яка постала під час репетицій «Еді
па-царя», то тут варто нагадати, що вимога утримуватися від будь-яких жестів 
напочатку опрацювання ролі змусила тоді невправних виконавців напружува-
ти недорозвинену інтелектуальну складову творчого апарату, інакше дивитися 
на природу творчих імпульсів, без чого неможлива правильна регуляція органіки 
сценічного образу. В певному сенсі праця над «Різдвяним вертепом» продовжи-
ла раніше застосовану репетиційну практику, ставши прикладом постійного вдо-
сконалення методичних основ очолюваного Л. Курбасом напрямку. Безперечно, 
тоді було ще годі говорити про чітке окреслення засад конкретної мистецької 
школи, однак, варто зауважити її започаткування в тих чи інших підходах і мо-
тивах.

Помітна роль в опрацюванні Л. Курбасом як античної трагедії, так і вертепу, 
належала стилізації. Саме у вертепі, в стилізованому русі вона набула найяскраві-
шого виразу, насамперед, у виконавців ролей біблійних персонажів, з поміж яких 
помітно вирізнялася Р. Нещадименко (Рахіль). В  цілому, сцену «Плачу Рахілі» 
часто називали однією з  вершин трагедійного мистецтва тієї доби. Умовно-
стилізовані рухи героїні, коли вона долонею витирає удавані сльози, емоційно 
вражали публіку, змушуючи забувати, що персонаж Р. Нещадименко — «ляль-
ка». Стилістичним полюсом цього образу був образ Сатани (М. Терещенко), в ес-
тетичній природі якого відчувався вплив балагану. Цей персонаж, за задумом ре-
жисера, мав постійно вправлятися в імпровізованих дотепах щодо «гарячих» по-
літичних новин. Єдиний серед, так званих, міфічних персонажів, він міг говорити 
«нормальною» мовою. Образи, створені Р. Нещадименко та М. Терещенком, ска-
зати  б, унаочнювали жанровий діапазон містеріальної частини молодотеатрів-
ської стилізації вертепу.

Для Л. Курбаса о тій порі проблема стилізації набула особливої актуальнос-
ті — він навіть називав власний колектив театром стилізації. Її закони, регламен-
туючи ретельний добір та гармонійне єднання всіх образних засобів, змушували 

252  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 138.
253  Там само.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

89

прискіпливіше ставитися до проблем форми, що, в результаті, помітно поліпши-
ло розвиток стильової чутливості всіх творців вистави.

Роботу над вертепною виставою режисер почав із пошуку літературних дже-
рел, які слушно вважав особливо важливими для цієї безпрецедентної спро-
би. Саме тому він звернувся через пресу до  фахівців із  пропозицією написати 
сучасний варіант такої п’єси. Втім, належних пропозицій він не  дочекався, що 
й спонукало його зупинитися на вертепному тексті, який перед тим оприлюднив 
О. Кисіль. Автентичний музичний матеріал режисер знайшов у архівах, а здійс
нення просторового образу доручив А. Петрицькому, чию роль у стилізації на-
родної літургійної драми сучасники визнавали в усіх сенсах принциповою. Навіть 
більше: зоровий образ стає стилістичним «камертоном» молодотеатрівської ви-
стави, про що згадував Ю. Блохин — єдиний, хто зауважив усі головні структу-
роутворюючі елементи «Різдвяного вертепу»254.

Цьому досліднику ми завдячуємо збереженням досить докладного опису де-
корацій і виразних характеристик сценічної дії: «Коли розсувається завіса, бачи-
мо сцену, на сцені, в глибині — велика чотирьохкутня будова, ніби вертепна ко-
робка, так само поділена на дві рівні частини — горішню, де відбувається містерія 
“різдва христового”, і долішню для побутової інтермедії. Коло цієї будови спере-
ду, з лівого й правого боку — два імпровізовані криласи з школярських лавок, це 
міститься невеличка бурсацька капеля, що під час містерії реаґує на події “різд-
ва”, співаючи давніх псальмів»255. Робота над бурсацьким хоровим коментарем 
подій живилася досвідом, набутим в роботі над «Едіпом-царем», хоча, звичайно, 
тип реакцій обох гуртів був різним.

Корпус персонажів «Різдвяного вертепу» склали біблійні, інтермедійні герої 
та бурсаки. Тип костюмів двох перших груп залежав від місця їхнього перебу-
вання на кону, приналежності до одного зі «світів», — стверджував В. Василько. 
Іншої думки був С. Бондарчук, вважаючи, що для виготовлення строїв усіх геро-
їв вистави використовували кольоровий папір та фарбовану марлю. В. Василько 
зауважив ці матеріали лише у «горішніх» персонажів. Питання костюмів лиша-
ється відкритим, хоча, радше за все, необхідність чітко розмежовувати функції 
окремих груп героїв мала позначитися і на підходах до вбрання.

254  П. Коваленко наводить додаткову деталь, яку не  згадує жоден інший автор, де-

таль стилістично неузгоджену із загальним просторовим рішенням. Йдеться про пофар-

бовані червоним аніліном полотнища, на яких художник «намалював чорними силуетами 

двох величезних козаків-мамаїв, на зразок народного примітивного лубка. Це панно бу-

ло повішено замість сценічних порталів». Див.: Коваленко П. Шляхи на сцену / Прохор 

Коваленко. — К.: Мистецтво, 1964. — С. 113.
255  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 168.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

90

У виставі чисельно переважали саме інтермедійні герої. Ю. Блохин не поми-
лявся, вважаючи їхню роль провідною, через що «центр ваги дії було перене-
сено на  інтермедію»256. Л. Курбас бачив у  інтермедії ефективний засіб реагува-
ти на «злобу дня». Завдяки вертепу, який за своїми комунікативними засадами 
був ніби створений для поліпшення діалогу митців із глядачем, Молодий театр 
зміг виявити власні політичні погляди в інший спосіб, аніж той, до якого вдавав-
ся Г. Юра.

На жаль, історія не лишила нам повноцінного опису вистави, що, мабуть, спо-
нукає декого з дослідників робити надто сміливі припущення стосовно тих чи ін-
ших її аспектів. Узяти, хоча б, казус з інтермедією, в якій містився натяк на по-
літику Скоропадського стосовно німців. Деякі дослідники, посилаючись на кни-
гу В. Василька «Театру віддане життя» (1984 р.), видану через дванадцять ро-
ків після смерті автора, описують цей епізод як сцену з вистави, хоча тут йдеть-
ся лише про репетиції. Цю ситуацію роз’яснює ненадрукована автобіографія 
В. Василька (датована 1938 роком): «Тоді, ще, коли був гетьман, Молодий театр 
замовив Якову Отруті (не знаю, хто ховався за цим псевдонімом) сучасний вер-
теп, сатиру, де дієвими особами був Скоропадський і німці. Я, наприклад, грав 
Скоропадського, Лопатинський — німця. Зрозуміло, що це робилося конспіра-
тивно. Цей вертеп не був показаний, але його репетирували»257. В цілому питання 
змісту інтермедійних сюжетів «Різдвяного вертепу» — передостанньої молодо-
театрівської роботи Л. Курбаса — залишається відкритим.

Після наступної прем’єри  —  «Шевченкової вистави», якою закінчився над-
звичайно бурхливий другий сезон, Молодий театр, фактично, перестав існувати.

Спектакль за творами Т. Шевченка (11 березня 1919 року) в деяких джерелах 
фігурує як  концерт. В. Василько, приміром, називає його то «Шевченкова», то 
«Шевченківська», чи, навіть, «Ліричні вірші». Іноді до складу цього сценічного 
твору помилково зараховують інсценізації поезій П. Тичини, які, насправді, мо-
лодотеатрівці показували окремо, в артистичному кабаре «Льох мистецтв». Такі 
різночитання, радше за все, виникли через обмежену кількість показів, а термі-
ну «концерт», вистава, вочевидь, має «завдячувати» структурі, утвореній сюжет-
но між собою не пов’язаними інсценізаціями поезій Кобзаря: «Великий льох», 
«Єретик» (за афішею — «Іван Гус»), «І небо невмите…», «На Великдень, на со-
ломі…», «Не спалося, — а ніч, як море…», «У неділеньку та ранесенько…»258. За 

256  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 168.
257  Василько В. Автобіографія [Рукопис] / В. Василько. — ІМФЕ НАН України, Ф. 14-к, 

од. зб. 3/1.
258  В  окремих дослідженнях, у  тому числі й  у  Ю. Блохина, є згадка про «Москалеву 

криницю», яку, крім М. Терещенка, ніхто з учасників подій не називає.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

91

жанром вони не співпадали. «Великий льох», слідом за поетом, постановник ви-
значив як містерію, «Івана Гуса» В. Василько називав народною трагедію, а теа-
тралізовані вірші були різножанровими мініатюрами.

Л. Курбас ще на самому початку історії Молодого театру мав намір постави-
ти поезії Т. Шевченка, але втілити його пощастило лише наприкінці цієї історії. 
Взимку 1919 року, «за декілька днів Курбас зробив основу інсценізації, а решту 
передбачав розробляти під час репетицій. Цей метод акторам дуже подобався»259.

Характер опрацювання поетичних текстів Кобзаря щонайкраще відповідав 
студійним принципам як  за  формою, так і  за  змістом. Майже в  усіх згадках 
про виставу передусім йдеться про посталу з  перших хвилин особливу твор-
чу атмосферу. Так, приміром, у переказі С. Мануйлович сенс роботи над вір
шем «У неділеньку та ранесенько…» полягав у тому, що індивідуальні емоцій-
ні реакції, чи, навіть, рефлексії виконавців, завдяки пануючій атмосфері «пере-
плавлялися» на  своєрідне сценічне дійство. Все починалося з  багаторазового 
читання твору гуртом актрис, варіювання ними інтонацій, тембрів. Потужний 
емоційний імпульс раз по раз змушував їх до цілком несподіваних жестів, па. 
С. Мануйлович згадувала, як раптом «дівчата захоплено, ніби побачивши рані-
ше за мене валку чумаків, промовляють по складах: “Чу-ма-чень-ка”. Після па-
узи я підхоплюю: “Чумаченька свого зустрічати”. Я вже не можу встояти на міс-
ці, музика примушує мене йти, мало не бігти, трохи пританцьовуючи. А Лесь 
Степанович стежить через плече за мною, іноді кидаючи: — Добре, ідіть, зафік
суйте цей рух»260.

Аби посилити напругу майже «медитативного» стану виконавиць, надати їх-
нім реакціям структурної чіткості, спрямувати рух у належне річище, Л. Курбас 
підхоплював те, що вони робили інстинктивно, фортеп’янною імпровізацією 
на теми народних пісень, стиха виспівуючи віршовані рядки, добираючи ритміч-
ний та мелодичний супровід для поетових слів. Поступово утворювалася модель 
майбутньої сценічної мініатюри, де єдналися в органічне художнє ціле спонтан-
на реакція та ритмічно осмислена мелодекламація.

Цілком очевидно  — Л. Курбас умисне так спрямовував творчий процес, аби 
пластичні реакції поставали органічно, а зовнішній вираз емоцій героїнь був ху-
дожньо виправданим, допомагаючи актрисам уникати «штучного» жесту, з чим 
трупа зіткнулася ще в роботі над «Едіпом-царем». Трагедія Софокла створила 
також передумови для експериментів з інтонаційним та пластичним малюнками 
у роботі над творами Т. Шевченка.

259  Терещенко М. Крізь лет часу […]. — С. 157.
260  Мануйлович С. «У неділеньку та ранесенько…» / Софія Мануйлович // Лесь Курбас: 

Спогади сучасників […]. — С. 101.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

92

Ймовірно, працюючи над етюдом «І небо невмите…», в якому діяв чоловічий 
гурт, Л. Курбас вдався до майже тих самих прийомів, що й у роботі над віршем 
«У неділеньку та ранесенько…». Недаремно С. Бондарчук у схожих виразах пи-
сав про режисуру обох мініатюр: «Сценічне втілення їх було спробою Курбаса 
перекласти ліричний твір на мову театру засобами колективної декламації, пода-
ної з ритмопластичними рухами»261.

«Театральне іномовлення», про яке згадував С. Бондарчук, висувало перед ху-
дожником вистави — А. Петрицьким — вимоги, які мали багато спільного з тими, 
які постали перед ним у  період праці над «Едіпом-царем». Відтак, мініатюри 
«У неділеньку та ранесенько…» та «І небо невмите…» візуально виглядали таким 
собі «відлунням» першої української античної вистави із запровадженим тоді ж 
принципово новим оформленням — умовним.

Дія першого вірша розгорталася на тлі великого сіро-блакитного задника, бо-
сі дівчата, «вдягнені в перехоплені неширокими крайками хітони з м’якого ма-
теріалу кольору селянського полотна», у віночках із дрібних квітів на розплете-
них косах спільно й порізно ритмічно рухаючись, час від часу збиралися в скуль-
птурні групи. Колір, світло пробуджували почуття піднесеності, ліричної схви-
льованості навіть у самих виконавиць. «На сцені навкруги голубе повітря, станки 
і ми в ясно-сірому вбранні. Нам здається, що ми рухаємося не по землі, а пливе-
мо у повітрі босими ногами»262. Особливий емоційний стан виконавиць, енергій-
но підтриманий візуальними виражальними засобами, насамперед — світлом, за-
ворожував аудиторію, посилюючи здатність до співпереживання.

В роботі над мініатюрою «І небо невмите…» Л. Курбас вдався до аналогічно-
го прийому через необхідність стимулювати уяву публіки, її здатність до асоці-
ювання. Тому «на сцені не було ні моря, ні хмар, ні очерету, тільки невисокі сі-
рі станки на сірому тлі. На цих підвищеннях п’ять-шість акторів, убраних від шиї 
до п’ят у широкі шати з сірого, набіленого полотна і такого ж кольору перуки 
пейзанів. Актори індивідуальними та поєднаними зі словами поета колективними 
рухами, що змінювалися зі скульптурною виразністю, викликали у глядачів по-
трібні асоціації — то “заспаних хвиль”, то вибуху протесту»263.

Репетиційна методика обернулася для трупи новим серйозним випробуван-
ням, несподівано для себе виконавці з’ясували: «Ця невелика річ потребувала 
не меншої затрати нервової енергії, ніж п’єса на чотири дії. І текст і музика ви-
магали весь час перебувати в дійовому процесі, весь час бачити, а “бачити” веде 

261  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 156.
262  Мануйлович С. «У неділеньку та ранесенько…» […]. — С. 102.
263  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 157.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

93

за собою “думати”»264. Акторський молодняк, долаючи перешкоди, пов’язані, го-
ловним чином, із браком досвіду, отримав потужний імпульс до вдосконалення, 
переоцінки наявних можливостей і резервів, без чого не варто було розраховува-
ти на повноцінний творчий самовияв.

У тих процесах відбувалося народження мистецького принципу, який, врешті, 
стане наріжним каменем Курбасівської моделі театру. Більшість учасників зга-
дуваних подій стверджує, що саме тієї пори лідер колективу вперше вжив тер-
мін «перетворення» для позначення особливого способу сценічного відобра-
ження поетичних образів Кобзаря. Це підтверджують і  висловлювання само-
го Л. Курбаса: «Коли ми робили перетворення […], як колись у ліричних віршах 
(а історія перетворення починається з ліричних віршів), наприклад “Зайчик” або 
“Вечір”,  — там було будування, там був той  же підхід, тільки ми не  розуміли, 
що ми робимо. […] Там було перетворення ілюстративне, комбінація руху пев-
них осіб, від неї мала постати асоціація того, про що говориться. Це було пере-
творення другого порядку. Перше зробив поет, друге — ми, але ми робили вже 
більш свідомо, так що не перетворювали поетичних метафор, а просто перево-
дили на  мову рухів і  групових побудов те, що поет хотів сказати метафорами. 
[…] На сцені не був показаний вечір. Не було заходу сонця. Не було квакання 
жаб, хати і т. п. Не було всіх тих суто реалістичних знаків, перенесених із жит-
тя на  сцену, які просто в  співставленні мусили викликати уявлення про вечір. 
Просто наголошений був настрій та уявлення про вечір у певній естетичній пло-
щині — ми хотіли того досягнути, аж ніяк не належними до природи вечора ре-
чами, такими як рух рукою, або вся група лягає спіраллю, а зверху хлопець із ді-
вчиною цілувалися […], коли ми робили перетворення, певним рухом викликали-
ся певні асоціації, актор це поєднував із певним відчуттям у житті і одержував на-
зад те, що він творив у своїй психіці»265.

В історії лишилося обмаль спроб окреслити це поняття з принципових пози-
цій. Вважаємо, що найбільш точно «перетворення» схарактеризували В. Василь
ко та С. Бондарчук. Перший зауважив, що перетворення «є одним із методів поси-
лення внутрішньої динаміки сценічного твору. […] Через асоціацію за схожістю 
чи за контрастом воно викликає зовсім нові, свіжі процеси в сприйманні глядачів, 
розбуджує нові думки й переживання, а іноді й сильні реакції»266; другий визна-
чав «перетворення» як «принцип театрального іномовлення, образного мислен
ня режисера й актора», завдяки якому те, що відбувається на кону, не «копіює 

264  Мануйлович С. «У неділеньку та ранесенько…» […]. — С. 102.
265  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис] …
266  Василько В. Народний артист УРСР О. С. Курбас: Замість передмови / Василь Ва

силько // Лесь Курбас: Спогади сучасників […].– С. 19.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

94

життя, а справляє враження реальності»267. Кожен зі згаданих авторів досить пе-
реконливо передав загальний зміст ідеї Л. Курбаса. Цікаво, що обидва колишні 
молодотеатрівці зауважили переважання ігрового принципу над міметичним — 
традиційним для попередньої доби національного театру, тобто переважання мо-
дерної художньої ідеології над ідеологією народницькою, яка в українській сце-
нічній культурі найповніше себе виявила в театрі корифеїв. Отже, цілком слуш-
но вони виокремили найважливіший аспект у новому методичному принципі, що 
спричинив поставання нової естетичної доктрини. Саме завдяки Л. Курбасові, 
запропонованому ним методу «перетворення», український театр впевнено ево-
люціонував у бік модерної сценічної культури.

Подальшу історію Театру Леся Курбаса не можна уявити поза «перетворен-
ням». Ніхто із дослідників не уникнув не лише згадок, але й спроб розтлумачи-
ти значення цього терміну. Зараз важливо лише наголосити момент його поя-
ви, терен поставання та одну із головних ознак — цілеспрямоване стимулюван-
ня у глядачів асоціацій.

Праця над поезіями Т. Шевченка переконала Л. Курбаса в необхідності «зао-
хочувати» публіку до активнішої співтворчості, врешті, сподвигла дбати про ін-
спірацію та  регуляцію її асоціативних процесів. У  добу зародження авангард-
ної культури принцип «перетворення» помітно актуалізує діалог театру і публі-
ки, допомагає останній краще адаптуватися до нових форм образного мовлен-
ня. В  європейській театральній культурі першої чверті ХХ ст. якраз Л. Курбас 
та Вс. Мейєрхольд приділяли таку велику увагу асоціаціям.

Те, що концепція «перетворення» виникає в роботі над «Шевченковою виста-
вою», що вона напрямки пов’язана зі спробою відтворити поетичний світ авто-
ра сценічними засобами, — позначилося не лише на творчій долі Молодого те-
атру. Значення цієї події більш вагоме, адже саме «Шевченківська вистава» пе-
реконливо доводила: інтегрування українського театру в європейський культур-
ний простір можливе шляхом залучення до тих зрушень національної класичної 
спадщини. Уникаючи міметичних форм сценічного виразу, вдаючись до образно 
«перетворених» засобів змалювання дійсності, молодотеатрівці значно інтенси-
фікували процес реформування національного театру, долаючи в такий спосіб, 
можливо, найбільший бар’єр, що відділяв український театр від театру європей-
ського.

Щодо інсценізації віршів «Не спалося, — а ніч, як море…» та «На Великдень, 
на соломі…», то нові мистецькі підходи відбилися на їхній поетиці меншою мірою. 
Ймовірно, це залежало від особливостей естетичної природи двох останніх міні-
атюр. Перша — по суті жанрова сценка, де Г. Юра — Т. Шевченко та П. Долина 

267  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 156–157.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

95

і М. Терещенко — солдати-вартові за законами психологічного реалізму зобра-
жували поневіряння поета на засланні. Л. Курбасові, за словами В. Василька, до-
велося багато працювати «над тим, щоб органічно пов’язати діалог вартових з на-
строєм Шевченка»268, який у Г. Юри був майже ескізною фігурою: глядачі бачили 
його у напівтемряві за ґратами та чули з його уст кілька фраз. Про постановочне 
рішення «На Великдень на соломі…» відомо лише те, що, по аналогії з епізодом 
«Не спалося, — а ніч, як море…», його було поставлено «зовсім реалістично, з ре-
алістичним оформленням: тином, соняшниками. Актриса О. Добровольська269 бу-
ла одягнена як бідна сирота. Все просто, щиро, наївно і в той же час поетично»270.

Всі чотири інсценізації народжених на засланні віршів разом утворили вираз-
ний ліричний портрет Кобзаря. Стриманість, з якою режисер розв’язував проб
лему фізичної присутності поета у виставі, ескізний характер змалювання його 
особистості, нарешті, той факт, що він перебував поміж власних героїв («Не спа-
лося, — а ніч як море…»), — справляло враження поетичної сповіді Т. Шевченка, 
допомагаючи глядачам зрозуміти: вистава не ілюструє біографію, а формує об-
раз творчої долі митця.

«Великий льох», про який лишилося обмаль інформації, вочевидь, мав би пре-
зентувати Т. Шевченка як філософа, мислителя, для чого жанр містерії пасував 
якнайкраще. На жаль, кілька коротких зауважень з тих, що до нас дійшли, сто-
суються майже виключно роботи художника. Йдеться про мальований задник, 
на якому була зображена «стара, напівзруйнована церква з багатьма проломами, 
з яких промовляли Душі. Поруч — віковий дуб з дуплами-медальйонами, крізь 
які було видно відповідно загримовані голови акторів, що грали Воронів»271. Ця 
просторова диспозиція робить, практично, безпомильним припущення, що по-
становник, досить жорстко «вмонтувавши» виконавців у декорації, тим змусив 
їх зосередитися, головним чином, на засобах мовної виразності. Підтвердження 
знаходимо у  В. Василька, який згадував про досягнуту акторами «активіза-
цію інтонацій, укрупнення жестів без психологічного мотивування вчинку»272, 
й у С. Бондарчука, що зауважив «досконалу словесну дію»273.

Аскетичний пластичний малюнок «Великого льоху», попри розвинені мов-
ні характеристики його героїв, вочевидь, складав разючий контраст пластично 

268  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 144.
269  У своїх спогадах П. Нятко писала, що цією роллю вона дебютувала на сцені Моло

дого театру. Можливо, вони з О. Добровольською грали її в чергу.
270  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 144.
271  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 156.
272  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 144.
273  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 156.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

96

вигадливому «Іванові Гусу» (на думку сучасників, саме цьому сюжету належа-
ла у виставі провідна роль). Здавалося, ніби Л. Курбас свідомо прагнув викли-
кати асоціації легендарного чеха із геніальним українським поетом, відтак зро-
бив постать Гуса центром «Шевченкової вистави».

Деякі критики, розділяючи це припущення, зауважували принциповий зв’язок 
«Івана Гуса» та «Едіпа-царя». Однак, в постановці трагедії Софокла титульного 
героя грав досвідчений Л. Курбас, тоді як в останній прем’єрі роль Гуса доручили 
початківцю М. Терещенку. З ним режисер надзвичайно багато працював окремо, 
змушуючи мобілізувати уяву, всі емоційні та інтелектуальні резерви.

Структура ролі великого протестанта розгортала його постать, насамперед, 
в емоційних ракурсах. Спектакль починався сценою в храмі, з гірких слів героя 
про панування зла на землі. «На сцені — лише ігрові деталі: аналой та хрест, що 
перед ним молиться Гус, грати тюрми та ганебний стовп, біля якого спалюють ве-
ликого Єретика. […] У схрещенні двох світлових променів на темному фоні куліс, 
біля аналоя, одягнений у темний чернечий хітон, стоїть Іван Гус»274. Персонаж 
М. Терещенка говорив до  Бога так, ніби, водночас, розмовляв із  самим собою. 
В наступному й останньому, передсмертному монолозі, він уже звертатиметься 
до натовпу, чиє сумління та совість щиро прагне збудити.

Необхідність поєднувати «доцентрове» та «відцентрове» спрямування мо-
нологів вимагала від М. Терещенка духовної, творчої зрілості, відповідної тех-
ніки. Їхню нестачу доводилося компенсувати особливими ознаками сценічної 
поведінки, відомими нам завдяки зауваженням Я. Савченка. Йдеться, насампе-
ред, про експресивність. Гру актора критик називав «виразною й темперамент-
ною», а тон — «натхненним і правильно взятим». Він наголошував: сценічний об-
раз розвивався «на продуманих фонах, в супроводі живих груп, талановито ско-
ординованих», що, на його переконання, «дозволяє […] одмітити цю постановку 
як прекрасний дарунок артистичної фантазії й слідуючу ступінь бадьорої режи-
серської думки»275. Отже, для Я. Савченка не було таємницею, що М. Терещенко 
(і  не  він один) своїми високими творчими результатами у  цій виставі завдячу-
вав режисеру. Не менш важливим слід визнати саму структуру сценічної дії, яка 
ідейно, естетично, емоційно організовувала розвиток сценічних подій, робила 
художньо переконливим і мізансценічний малюнок і внутрішнє наповнення ро-
лі кожного персонажа.

Принциповою в цьому процесі була місія художника, чий внесок високо ціну-
вали, насамперед, актори. Приміром, виконавець ролі Гуса в своїх спогадах наго-

274  Бондарчук С. Молодий театр […]. — С. 156.
275  Я. М. [Я. Савченко] Перший Молодий театр К. Р. Р. Д.: Шевченкові инсценовки / Я. М. 

// Комуніст. — К., 1919. — 23 квіт.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

97

лошував на тому, як світло в цій виставі додавало дії драматизму, експресивності, 
рвучкості. Промінь, вихоплюючи із темряви ті чи інші постаті, об’єкти, робив ра-
курси і пози особливо виразними. Так, у першому епізоді було «подано лише на-
тяки на декорацію ґотичного храму, кілька характерних його деталів»276, решту 
мала домалювати фантазія глядачів. Із тих фрагментів, малочисельних станків 
і сукон А. Петрицький створював делікатний, але від того не менш виразний, зо-
ровий план вистави. Він не претендував на домінування, однак відчутно активізу-
вав асоціативні процеси.

Важливе уточнення щодо загальної спрямованості вистави зробив свого часу 
Ю. Блохин, звернувши увагу на специфіку її будови, оскільки «впливає на гляда-
ча, здебільшого, не поодинокий актор, а колективна маса акторська, всім комп-
лексом отих складових елементів театральної дії»277. Саме це він визнавав но-
ваторськими, саме тут, на  його думку, «молодотеатрівці зійшли на  найвищий 
щабель своїх досягнень у сфері чистої театральности — досягли початків екс-
пресіоністичної дії»278. З  тезою Ю. Блохина перегукується репліка П. Руліна, 
який теж побачив у «Іванові Гусу» (вкупі з «Едіпом-царем») «перші зернят-
ка експресіонізму»279. Врешті, Л. Курбас, згадуючи 1927 року останню прем’єру 
Молодого театру, як «перший експресіоністичний спектакль у тодішній Росії»280, 
це вкотре підтвердив.

Автор першої монографії про режисуру Л. Курбаса  — Ю. Бобошко, мав усі 
підстави виокремити суто експресіоністичні ознаки в  останній молодотеатрів-
ській виставі Л. Курбаса, вказавши на «синхронні колективні рухи і жести, дина-
мічну зміну мізансцен, контрасті перепади інтонацій». Серед характерних прик
мет цього напрямку він слушно називав і те, що принципово важливим «компо-
зиційним чинником виступало у виставі світло»281. До наведеного переліку мож-
на додати ще й  гостроту та  експресивність мізансценічного малюнку, а  також 
особливий характер взаємодії героя і  маси, в  якому наголошується драматизм 
їхнього протистояння. Ці та деякі інші прикметні ознаки естетики вистави допо-
магають краще зрозуміти природу мистецьких пріоритетів Л. Курбаса наприкін-
ці другого сезону Молодого театру.

Зробивши на  межі 1910–1920-х років ХХ ст. експресіоністичне щеплення 
українському театрові, Л. Курбас прагнув тим подолати ізоляцію національної 

276  Блохин Ю. [Ю. Бойко] Молодий театр […]. — С. 169.
277  Там само.
278  Там само. — С. 168.
279  Рулін П. Український драматичний театр за п’ятнадцять років Жовтня […]. — С. 99.
280  Курбас Л. Шляхи Березоля […]. — С. 159.
281  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 51.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

98

сценічної культури від актуальних європейських рухів. С. Павличко дуже точно 
зазначила, що Л. Курбас «єдиний у своєму поколінні переконаний західник, який 
відчуває не лише зацікавленість, але й співзвучність із певним сучасним культур-
ним процесом […], що відбувається поза Україною»282.

У другому сезоні Молодого театру його керівник майже одночасно поставив 
свою найбільш експресіоністично наснажену виставу тієї доби і  написав статтю 
«Нова німецька драма» для першого числа часопису «Музагет». Програмні озна-
ки останньої прем’єри  — «активізм світосприйняття і  відношення до  життя»  — 
Л. Курбас приписував саме німецькій експресіоністичній драмі. Він розглядав її 
прагматично: як практик сцени, а не літературознавець. Відтак для нього цей но-
вий різновид драматургії був, радше, «матеріал для театру. Театр отримує зно-
ву текстове лібретто для мети своєї, для своїх змислових видовищних ефектів, 
для орудування масами, для світлових і колірних оргій»283. Позбавлений можли-
вості бачити на сцені твори, згадуваних ним В. Газенклевера, Г. Кайзера, Ф. Унру, 
П. Корнфельда, Р. Герінга, А. Штрамма, спираючись на  лічені драматичні тексти 
та нечисленні критичні розвідки, Л. Курбас намагався допомогти читачеві склас-
ти уявлення про, радше, «гіпотетичний» театральний зміст нового напряму. Він 
пропонував режисерське бачення нової німецької драматургії, коли писав, що тут 
утворюється «величезне поле для режисера. І нова преінтересна можливість для 
театру сполучення пантоміми і  словесної драми, звуку мови і  літургії, плястики 
і музики»284. Реформи, покликані до життя цим напрямком, могли, на його думку, 
докорінно змінити уявлення про функцію сценічного простору, дозволили б вико-
ристати «всі можливости арени бездекораційної, безкулісної». Значно посилила-
ся б, як він вважав, роль світла. Ритуальна природа нової драми створить умови аби 
сполучати «театр з богослужінням», коли перед глядачами «вливаються маси і ви-
пливають, серед крику і молитовного співу». У роздумах Л. Курбаса є місце і для 
особи героя, чиє сценічне відтворення передбачає «“ліричне риторичне” круж-
ляння фантазії довкола екстатичного настрою певного “Я”, набринілого великим 
стремлінням до чину — це й є може новий прінцип мистецький»285. Впадає в око, що 
серед прикмет напрямку, який він презентував у цьому дописі, трапляються й та-
кі, чию проекцію помічаємо на окремих виставах Молодого театру. Згодом вони ще 
гучніше озиватимуться в спектаклях Л. Курбаса, деяких його учнів.

Завдяки лідерові Молодого театру вперше в мистецькій історії України на сто-
рінках українського видання постають виразні, хоча й цілком умоглядні сценіч-

282  Павличко С. Дискурс модернізму в українській літературі […]. — С. 186.
283  Курбас Л. Нова німецька драма / Лесь Курбас // Музагет. — К., 1919. — № 1/3. — С. 120.
284  Там само. — С. 119.
285  Там само. — С. 118.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

99

ні образи, сказати б, шкіци майбутніх експресіоністичних вистав. Пафос фіналь-
ної тиради — емоційної реакції на явище німецького експресіонізму — видаєть-
ся відлунням мрій самого автора про майбутнє українського театру: «Вражіння 
розбуханої стихії сил, що прокинулись в глибинах нації, покоління, покликане 
до життя оп’янілого молодістю і небувалою волею чину. Розмах молодої муску-
лястої руки і початок відповіді на питання: наше, нове мистецтво»286.

Попри вагомі здобутки другого сезону, внутрішня криза в колективі досить 
довго визначала моральну атмосферу, доки у лютому 1919 року Л. Курбас, під-
триманий основною масою акторів, не повернувся до керівництва. Першим цю 
ситуацію прокоментував Ю. Бобошко, точно розставивши акценти в  перебі-
гу тих подій. Він мав усі підстави стверджувати, що конфлікт другої половини 
1918 — початку 1919 років був бунтом акторської анархічної волі, яка в спекта-
клях Л. Курбаса наразилася на прояви режисерського театру, що викликало її 
шалений супротив. Саме це спричинило розбрат, а не, словами Г. Юри, «з одного 
боку, орієнтація Курбаса на театр умовної стилізації, вишуканих форм, пошуків 
самодостатньої театральності, і з другого — прагнення частини акторів до тво-
рення реалістичного, психологічного мистецтва»287. Гостра реакція лідера трупи 
на посталий конфлікт дала зрозуміти: у питаннях мистецької стратегії його по-
зиція лишається безкомпромісною. Він навіть не вважав за потрібне приховувати 
від суспільства ні інформації про конфлікт у колективі, ні власної оцінки подій. 
Все це його спонукало написати статтю «На грані».

Після закінчення другого сезону Л. Курбас знову звертається до  громад-
ськості — цього разу, щоб викласти свою точку зору на стан справ у Молодому 
театрі. Якщо восени 1918 року він знайомив суспільство з мріями про майбутнє 
української сцени, не оминаючи всіх її хиб і проблем («літературоцентричність» 
й безстильність, тягар рутинних традицій, погана фахова підготовка актора, то-
що), — то навесні 1919 року тон і предмет його висловлювань радикально зміню-
ються. Тепер Л. Курбаса хвилює, насамперед, творче життя власного колекти-
ву. Заторкуючи болючі проблеми, що ледь його не зруйнували, він висловлював-
ся гранично відверто.

Невелика за розмірами стаття виявилася досить місткою і заторкнула болю-
чі проблеми в  житті колективу, українського театру в  цілому. Л. Курбас із  ви-
нятковою відвертістю писав про все дратівливе й ганебне, що руйнувало цей те-
атр. Анітрохи не  криючись, він стверджував: «Найгірша перешкода мистецтва 
в театрі це т. зв. готовий актор, професіонал. Що це таке? Це в більшости рути-
на, нахабна, зарозуміла, сліпа, недалека, нетворча. Копія копії. Сосуд традицій. 

286  Там само. — С. 122.
287  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 44.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

100

Перекровлене вухо, що прислухається трівожно і  жадібно до  оплесків. Ма
ленька душа, — хвора на рецензії»288. Колектив Молодого театру, на його думку, 
ця хвороба не лише не оминула, але й спричинила тяжкі наслідки в його творчо-
му організмові. Л. Курбасу особливо дошкуляло те, що їм не пощастило зреалі-
зувати власний план дій, адже вони «надіялися сказати своє відповідальне сло-
во після 4–5 літ витривалої праці» аж поки зважилися б називати власну пра-
цю «мистецтвом». Але численні компроміси через страх матеріального краху, 
а  найгірше  — амбіціозність акторів, які заради успіху у  невибагливої публіки 
ладні були зрадити меті, — все це поставило майбутнє гурту на грань, яка від-
діляє рутинний «репертуарний» театр «без стерна» від театру із виразним мис-
тецьким обличчям. Аналізуючи події, що могли призвести до остаточної твор-
чої деградації цілого театрального організму, який ще не встиг здійснити і поло-
вини своїх творчих планів, Л. Курбас, врешті, сформулював подальші перспек-
тиви Молодого театру, виходячи з наміру більшості трупи повернутися на сту-
дійний шлях: «Молодий Театр стає тепер театром шукань. Значить стає на єди-
но правильний шлях до мистецтва, бо поза шуканнями театру мистецтва тепер 
не може бути»289.

Рішуча налаштованість Л. Курбаса будувати «театр однієї волі», режисер-
ський театр — наскрізна ідея статті «На грані», — змусила його ініціювати по-
дальші зміни в Молодому театрі, про що він сповістив колектив по закінченні дру-
гого сезону. В цей же час Л. Курбас серйозно переймався перспективами ново-
го набору в Незалежну Студію при Молодому театрі, брав найактивнішу участь 
у створенні Державної української музичної драми. Однак лише невеликій час-
тині всіх тих планів пощастило реалізуватися — їм завадили події, які докорінно 
змінили долю керованого Л. Курбасом театру.

Власне, надій на третій сезон Молодий театр позбавила радянська влада, при-
єднавши його до театру імені Т. Шевченка (колишня Держдрама), аби утворити 
Перший театр Української Радянської Республіки імені Т. Шевченка. Розвиток 
подій вимагав від молодотеатрівців відповідних реакцій. Частина трупи, очолю-
вана Г. Юрою, з настанням осені виїхала за межі Києва.

Попри опозиційність лідера гурту до  новацій Л. Курбаса, художня ідеоло-
гія, якої дотримувався Молодий театр, не  була відкинута ані самим Г. Юрою, 
ані тими, кого він тоді очолював. Це далося взнаки одразу при злитті з Новим 
Львівським театром. В. Хмурий, оповідаючи про вплив на тодішню акторську мо-
лодь «бойових гасел» керованого Л. Курбасом осередку, зауважив, що після ор-

288  Курбас Л. На грані. (Про Молодий Театр) / Лесь Курбас // Мистецтво. — К., 1919. — 

№ 1. — С. 17.
289  Там само. — С. 19.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

101

ганізації Нового Львівського театру до нього «над’їхав із Києва […] Калин. Він 
привіз із Молодого театру “Молодість” і дещо з молодості Молодого театру. …
Новий львівський театр був переїзний і мав репертуар побутовий. Проте, перші 
подуви свіжого вітру з Молодого театру його актори зустріли з надзвичайним 
ентузіязмом. Переїхавши волею воєнної долі до К ам’янця Подільського, вони 
одразу стали в опозицію патентованому побутовізмові театру Стадника, і не мо-
гли скоритися провідній руці Садовського…»290. Отже, відлуння мистецьких по-
дій, які відбувалися у Києві, відчули й у інших куточках України, що якнайкраще 
свідчить про очевидний вплив зрушень, інспірованих Л. Курбасом у національно-
му сценічному мистецтві, на театральну ситуацію в цілому.

Між тим, частина колективу, яка лишилася в Києві, в пошуках виходу з украй 
скрутної ситуації постійно обговорювала найближчі перспективи, намагаю-
чись якось творчо позиціюватися. Врешті, на загальних зборах було ухвалилено 
за будь-яких обставин зберегти набутий творчий досвід, повсякчас плекати «мо-
лодотеатрівську ідеологію». Перевірити це на  практиці довелося з  настанням 
1920 року, коли Л. Курбас розпочав підготовку нової вистави  — «Гайдамаки» 
за Т. Шевченком.

Сценічна доля творів Т. Шевченка в Україні охоплює майже півтораста років. 
На багатому подіями тлі постановка Л. Курбаса височить мистецькою Говерлою. 
Деякі сучасники реформатора національного театру (П. Рулін, Ю. Меженко, 
Й. Шевченко) вважали, що цією виставою закінчилася ціла епоха в  українсь
кій сценічній культурі й  розпочалася її нова доба. Недаремно вона поклика-
ла до  життя низку сценічних інтерпретацій драматичної поеми Т. Шевченка 
в  інших театральних колективах, які зазвичай використовували літератур-
ну редакцію Л. Курбаса, зроблену ним на  початку 1919 року (видана «Книго
спілкою», 1926 р.)291. У  1922 році Л. Курбас переніс виставу на  сцену театру ім. 
М. Заньковецької, пізніше  — неодноразово повертався до  поетичного шедевру 
Т. Шевченка у  керованих ним самим колективах (Кийдрамте, 1920; Мистецьке 
Об’єднання «Березіль», 1924; театр «Березіль», 1930), чим створив важливий 
прецедент у національній сценічній культурі.

Радше за все, Л. Курбаса надихав неугавний глядацький інтерес, не кажучи вже 
про фахівців, критиків, науковців різних поколінь. Цей інтерес з роками не згас. 
Численні спогади учасників подій, монографія Г. Довбищенко та М. Лабінського 
(1972, 1989 рр.), де розглядається сценічна історія поеми Т. Шевченка, в  якій 

290  Хмурий В. [В. Бутенко] Мар’ян Крушельницький: етюд […] — С. 29.
291  Інсценізація складалася з  прологу та  трьох великих картин. Крім того, Л. Курбас 

розвинув сценічну дію у кількох пантомімах: «Поневолення», «У корчмі», «Зустріч Окса

ни з Яремою», «Сходка гайдамаків», «Бій», «Після бою».



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

102

спектаклі Л. Курбаса посідають чільне місце,  — всі вони це засвідчують. Нині 
важко уявити спробу осягнути творчий шлях Л. Курбаса без, принаймні, згад-
ки про «Гайдамаків».

Доля «Гайдамаків» складалася примхливо. Почати з  того, що прем’єра від-
булася вже на  сцені Першого театру Української Радянської Республіки ім. 
Т. Шевченка, хоча, за  Л. Курбасом, спектакль був «останнім словом Молодого 
театру». Вперше серед виконавців знаходимо представників інших мистецьких 
шкіл: О. Загарова в  ролі Благочинного, І. Мар’яненка  — Гонти та О . Мішти  — 
Лейби. (Щоправда, їхньою участю постановник обмежив присутність у  виста-
ві акторів не  молодотеатрівської генерації292). Обставини їхнього запрошення 
лишилися недослідженими, але зрозуміло, що Л. Курбас найбільше потребував 
у своїй роботі особливого молодотеатрівського досвіду, накопиченого, насампе-
ред, у «Шевченковій виставі» та «Едіпові-цареві» — новаторських сценічних тво-
рах, чого новоприбулі виконавці були позбавлені.

На  репетиціях «Шевченкової вистави» постав метод «перетворень»  — одна 
з емблематичних ознак Театру Л. Курбаса, створеної ним школи. Сценічне опра-
цювання вертепу, Шевченкової поезії всіх переконало: використання феноменів 
національної культури попередньої доби в радикальному оновленні театру ціл-
ком можливе. Оприлюднення особливого підходу до образу народу як рушія іс-
торичних процесів у роботі над античною трагедією суттєво скорегувало розпо-
всюджені уявлення про функцію масових сцен. Навіть більше — оскільки хор у 
«Едіпові-цареві» водночас і троянський демос, і голос совісті Едіпа, — ця дис-
позиція особи та маси інспірувала появу нової концепції героя, розкривши та-
кож резерви загострення драматичної напруги, яких національна сцена раніше 
не знала.

Всі згадані ознаки вказують на вплив експресіоністичної художньої доктри-
ни. Якщо до  них додати рефлексії, проартикульовані в  статті «Нова німецька 
драма», — отримаємо комплекс принципів і підходів, використаних Л. Курбасом 
у сценічній інтерпретації поеми Т. Шевченка.

Постановка «Гайдамаків», всотавши і збагативши весь цей досвід, посіла чіль-
не місце в  процесах реформування національної сцени кінця 1910  — початку 
1920-х років. Однак, навряд чи варто її тлумачити лише як підсумок попередніх 
шукань Л. Курбаса та Молодого театру. Нова робота створювала й нові худож-
ні прецеденти, ідеї, що не  завжди були зрозумілі для сучасників. Характерний 
приклад  — реакція на  музичне рішення «Гайдамаків», власне, на  роль музики 
в структурі сценічної дії, адже тут їй належала винятково важлива роль.

292  В. Василько стверджував, що у масових сценах брали участь і  студенти Інституту 

ім. М. Лисенка

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

103

Свідки й учасники подій згадували про особливу увагу Л. Курбаса до музич-
ної концепції майбутньої вистави. На його запрошення до співпраці одразу від-
гукнувся Р. Глієр, який, за згадкою В. Василька, написав «шість номерів: увертю-
ру, пролог-пантоміму, пантоміму зустрічі Яреми з О ксаною, фінал першої дії, 
антракт перед третьою дією, сцену бою, а також усе оркестрував. Всі ці номери 
є оригінальними симфонічними творами, і саме вони відіграли велику роль у му-
зичній атмосфері постановки»293. Окрім того, дописувач зауважив використання 
Л. Курбасом трьох пісень М. Лисенка: «Ой літа орел», «Пісня про Швачку», «Од 
села до села», пісню К. Стеценка «Гей, нащо ви, славні брати гайдамаки, засіяли 
трупом степи та байраки…» та пісні «А в нашого Галайди» Н. Прусліна, який піс-
ля від’їзду Р. Гліера з Києва, завершив музичну редакцію «Гайдамаків» і диригу-
вав у виставі оркестром.

Новаторський характер музичного рішення «Гайдамаків» був очевидним, так 
само, як нові режисерські підходи до музики у структурі сценічної дії. Цей мис-
тецький урок в цілому виявився не марним для національної сцени, його засвої-
ли й розвинули інші митці. Приміром, П. Козицький — автор музики до вистави 
«Сава Чалий» (1927 р.) — твердив, що не лише загальні підходи, але й конкретні 
засоби в «Гайдамаках» були для нього взірцем. Він згадував, як для «сцени по-
карання Сави на смерть його товаришами по повстанню, під час якої оркестра 
виконувала “pianissimo” гопакову музику», ним було вжито прийом добре зна-
йомий по «Гайдамаках», для зображення «протиставлення драматичній кульмі-
нації танкового мотиву і досягнуто тих самих наслідків»294.

П. Козицький зупинився на епізоді з вистави Л. Курбаса — вбивств Гонтою 
власних дітей, — що свого часу викликав бурхливу реакцію сучасників. Зокрема, 
П. Саксаганський назвав режисерські підходи Л. Курбаса «психопатичними». 
Таке неприйняття образних засобів, покликаних загострити протиставлен-
ня інтимних переживань та «вимог часу», особистої трагедії та суспільних ін-
тересів, вказувало не лише на разючі зміни, що їх зазнавав національний театр 
під дією реформаторської діяльності Л. Курбаса (зміни, які здавалися корифею 
української сцени неприйнятними), але й на суттєве переосмислення принци-
пу позиціювання театру як суспільного інституту. Л. Курбас не випадково саме 
у такий спосіб змальовував народну трагедію, через яку заручником так званої 
історичної необхідності ставала окрема людина. І тут особливо очевидним по-
стає зв’язок проблематики й пафосу його постановки «Едіпа-царя» та «Гайда
маків».

293  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 164.
294  Козицький П. Музика в «Березолі», 1932 р. [Машинопис] /  Пилип Козицький.  — 

Зберігається в архіві ІМФЕ ім. М. Т. Рильського НАН України, Ф. 42., од. зб. 16.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

104

Для створення зорового образу поеми Т. Шевченка режисер запрошує А. Пет
рицького. Художник вдало скористався досвідом їхньої попередньої співпра-
ці. Проте, якщо в  трагедії Софокла умовне середовище («сукна») він поєдну-
вав із античними колонами та жертовником (місце дії та час), то в «Гайдамаках» 
будь-якої просторово-часової ознаки не простежуємо. На кону знаходився не-
високий станок — простий і лаконічний, що тягнувся з куліси в кулісу, відділяю-
чи перші дві третини сцени від ар’єрсцени. Вся конструкція складалася із трьох 
окремих сегментів; два бічних поєднувалися сходинками з  третім  — централь-
ним, від нього кілька сходинок спускалися на  підлогу. Подібно до  того, як  це 
було зроблено в «Едіпі-царі» та «Шевченківській виставі», задню частину кону 
А. Петрицький також задрапірував сірим полотном.

У першому варіанті «Гайдамаків» уярмлені селяни витягали на сцену карету 
(правильніше сказати «знак карети», бо вона була не об’ємною, намальованою 
на фанері). Пані, яка їхала в цій кареті, власне, теж була «знаком» і називала-
ся Польщею. А  весь цей епізод  — пантоміма «Поневолення»  — мав дати уза-
гальнений образ народного страждання. Карета та Польща у подальших сценах 
не з’являлися. Згодом Л. Курбас зовсім від них відмовився.

Надзвичайно складною та різноманітною виявилася світлова партитура виста-
ви. Ю. Бобошко слушно називав світло у «Гайдамаках» «композиційним інстру-
ментом у руках режисера». Він першим зауважив певну знакову сутність світло-
вої колористики вистави: «Спалахи червоного світла зображали пожежі, що спа-
лахували по панських маєтках на шляху повстанських загонів. Зелене світло у по-
єднанні з музикою передавало настрій ліричних сцен, синє — тривожну атмосфе-
ру потаємних зібрань, червоне — невгамовну лють “червоного бенкету”»295.

Знаковим у «Гайдамаках» були також костюми двох типів. Перший — історич
ний, краще сказати, такий, що відбивав поширені уявлення про національний 
одяг часів гайдамаччини. До другого типу належали лише костюми десятьох жі-
нок в  однакових сірих довгих селянських свитках, пошитих із  того самого по-
лотна, що й «сукна». Монохромність цих строїв «руйнувалася» кольоровими 
крайками та стрічками на їхніх головах з однаковими, заплетеними в одну косу 
темно-попелястими перуками.

Це були Десять слів поета. Їхні функції важко окреслити однозначно, про що 
учасник вистави, В. Василько, писав: «Жінки не тільки оповідали, що діялося між 
окремими діями чи епізодами, вони давали оцінки подіям, радили дійовим осо-
бам, як їм вчиняти, обороняли їх. […] Дуже рідко вони відігравали також роль 
“живої декорації”: ставали всі вряд, стіною, поза якою вбігали на сцену конфе-
дерати. З-поза їхніх спин конфедерати вигукували свої вимоги відчинити две-

295  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 59.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

105

рі і потім, розштовхуючи цей ряд жінок, ніби ламаючи двері, вдиралися в корчму 
Лейби. І тільки в деяких моментах п’єси ці десять жінок стояли осторонь, зовсім 
не втручаючись у дію»296.

Про особливу роль художника у  створенні «Гайдамаків» Л. Курбас у  дру-
гій половині 1920-х років справедливо зауважив, що А. Петрицький рішуче змі-
нив саме уявлення про місію художника в українському театрі: «І в цьому від-
ношенні революцію зробив “Молодий театр”, що в  складі своїх співробітників 
мав Анатоля Петрицького, одного з  найкращих майстрів костюма і  театраль-
ного оформлення в  нашій сучасності. По  лінії свого мистецтва він проробив в 
“Молодому театрі” всі ті віхи формальної революції, що були тоді на часі»297.

Слушність думки Л. Курбаса підтвердилася всім плином мистецького життя 
України, в якому «Гайдамаки» є певною художньою кульмінацією.

Варто наголосити, що призначення «хору» не обмежувалося роллю «автор-
ських ремарок». Десять слів поета уособлювали «позаісторичний», вічний народ, 
чиє ставлення до змальованих у поемі ситуацій суттєво відрізнялося від того, що 
своїми вчинками стверджували герої поеми — представники народу «історично-
го». Більше того, у реакціях хору образно відтворювалася узагальнена моральна 
оцінка тих давніх подій, і вона, ця оцінка, могла бути нищівною стосовно вчинків, 
думок, уявлень багатьох персонажів вистави. В цьому сенсі найбільше враження 
справляли фінальні сцени з Гонтою (І. Мар’яненко) — ними закінчувалася вся те-
матична лінія, пов’язана зі вбивством героєм власних дітей.

Своїми «Гайдамаками» Л. Курбас уперше в українському театрі створив на ко-
ну ситуацію одночасного існування двох зовсім різних «народів», і у такий спосіб 
із досить несподіваної точки зору подивився на тих, кого традиційно називають 
«народною масою». У світлі його бачення сенс і мотиви вчинків цієї «маси» вия-
вилися не просто неоднозначними, а суперечливими, що посилювало гостродра-
матичні, чи, навіть, трагедійні обертони відтворюваних подій. Оригінальне режи-
серське прочитання дозволило більш зважено та принципово підійти до осмис-
лення ролі народу в історичних процесах. Адже у виставі Л. Курбаса те, що чинив 
«народ тогочасний», зазвичай не знаходило підтримки у «народу вічного». В до-
бу революцій і воєн таке позиціювання потребувало чималої мужності, принци-
повості й відповідальності.

Щодо естетичних ознак цього прийому, то існують усі підстави розцінювати 
його як вияв художньої ідеології так званого «епічного театру». В усякому ра-
зі, у виставі Л. Курбаса саме на таку місію Десяти слів поета вказували покладе-
ні на нього функції — зокрема йдеться про коментарі хору, які відсторонювали 

296  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 165.
297  Курбас Л. Шляхи Березоля […]. — С. 151.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

106

події «Гайдамаків». Відтак ставало ясно, чому пластика Десяти слів поета по-
мітно відрізнялася від сценічної поведінки основної маси персонажів: хор, який, 
практично, весь час знаходився на сцені, рухався, радше, за законами хореогра-
фії. Майже всі дописувачі зауважували особливу виразність їхніх скульптурних 
поз, ритмічну наголошеність рухів і жестів. Водночас, хор був живим уособлен-
ням самого Кобзаря, його поетичним alter ego й своїми реакціями-коментарями 
також «відсторонював», власне, авторську позицію. Отже, у цій виставі зустріча-
ємося зі вкрай складною системою образних опосередкувань, що скеровує уяву 
в бік «поетичного театру», де хору належала системоутворююча роль.

Композицію вистави, яка складалася з окремих епізодів, поєднаних реакціями 
Десяти слів поета, можна прокоментувати влучним спостереженням Ю. Бобошка: 
«В загальному контрапункті компонентів спектаклю епізоди власне драматичної 
дії проходили немовби пунктиром, чергуючись з масовими сценами, пантомімами 
й “оповідними” фрагментами хору»298. Всі вони єдналися за монтажним принци-
пом, що подеколи створювало враження кінооповіді. Саме це мав на увазі режи-
сер В. Галицький, коли писав: «У центрі станка безперервною стрічкою тягнулися 
епізоди “Гайдамаків”, то у вигляді стоп-кадрів, які швидко змінювали один одно-
го, то у формі драматичної дії»299. Все зазначене спонукає припустити: так званий 
«поетичний кінематограф», започаткування якого слушно пов’язують із творчіс-
тю О. Довженка на початку 1930-х років, у своїй ґенезі міг сягати «Гайдамаків» 
Л. Курбаса. Вистава мала всі шанси створити для кіношедеврів О. Довженка 
плідний естетичний грунт. І  не  лише для О. Довженка, якщо згадати про поча-
ток кінокар’єри ще одного представника цього напрямку в  українському кі-
но — І. Кавалерідзе. О. Мусієнко з цього приводу зазначає, посилаючись на само-
го кінорежисера: «Згадаймо, що перший фільм І. Кавалерідзе “Злива” був спро-
бою екранного прочитання шевченківських “Гайдамаків”. Безпосереднім імпуль-
сом до створення картини став знаменитий спектакль. “Нині подивився у Курбаса 
“Гайдамаків” і в повному захваті. Яка висока культура! Не боюсь когось насліду-
вати, але “Гайдамаків” став би»300.

Центральні персонажі вистави Л. Курбаса, насамперед, Гонта (І. Мар’яненко), 
Оксана (В. Чистякова), Ярема (Ф. Лопатинський, Г. Ігнатович, Л. Сердюк), Лейба 
(О. Мішта, А. Бучма, Й. Гірняк) «прокреслювали» власними долями ті чи інші сю-
жетні лінії, з’являючись на кону в окремих сценах, здебільшого досить коротких. 

298  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 58.
299  Галицкий В. Театр моей юности / В. Галицкий. — Ленинград: «Искусство» Ленин

градское отделение, 1984. — С. 168.
300  Мусієнко О. Українське кіно: Тексти і контекст / Оксана Мусієнко. — [Вінниця]: 

Глобус-прес, 2009. — С. 76.

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

107

Тим не менше, це їм не заважало повноцінно розкривати характери своїх геро-
їв. Зрозуміло, що запроваджений принцип побудови ролі вимагав великої май-
стерності, вміння лаконічними прийомами виявляти сутність кожної особистос-
ті. В. Галицький, приміром, був вражений тим, як А. Бучма мінімальними засобами 
досягав рідкісної психологічної переконливості у трагі-гротескному образі шин-
каря Лейби. Цей персонаж, за його виразом, був «чудом мистецтва. А вершину 
чуда утворювали дві пісеньки, які він співав під шаблями польських панів. Не спі-
вати, а голосити хотілося старому шинкареві, його душу заполонив страх за до-
лю красуні дочки… З його здавленого горла судомливо виривалося щось хрип-
ке: “Була собі Ґандзя… каліка небога…” Пани кричали: “Веселу давай!” І  піс-
ля паузи, зібравши рештки сил, шинкар примушував себе танцювати. “Перед па-
ном… Хведором… і задком, і передком… перед… паном… Хведорком…” Ні, Бучма 
не танцював — він майстерно показував танець. […] Його конвульсивні, рвучкі ру-
хи містили у собі заряд трагедійності»301.

Насиченою естетичну фактуру вистави робила складна комбінація окре-
мих стилістичних ліній. Почати, приміром, із  лірико-романтичної, яку режи-
сер, слідом за поетом, будував довкола взаємин Оксани та Яреми. Всі їхні сто-
сунки уклалися в  два епізоди. Для першого  — побачення закоханих  — режи-
сер застосував прийоми, які змусили В. Чистякову говорити про «сцену-пісню». 
Головна особливість цієї ліричної картини — чергування словесної дії з панто-
мімічною. Другий епізод теж був дуетним, але режисер надав йому вигляду мо-
нологу Оксани, підтриманому лаконічними й  делікатними реакціями чорниці 
(В. Яновичева). Гранично мінімізувавши діалогічну частину другого епізоду, ре-
жисер значно ускладнив завдання молодої виконавиці. Її героїня, переживши 
страшну наругу, вбивство закатованого батька, фізично і морально перебувала 
на межі життя і смерті. В. Чистякова відтворювала внутрішню боротьбу нещас-
ної дівчини, яка зусиллям волі, мобілізуючи все чисте, світле, чим трималася її 
душа, намагалася повернути собі колишнє відчуття життя. Актриса, характери-
зуючи вимоги режисера до цієї сцени, уточнювала, що її монолог — «це “мікро-
драма”. В нього ті ж закони: зав’язка — розвиток — кульмінація — драматургіч-
ний спад — фінал»302. Образ Оксани стає лірико-екстатичним полюсом вистави. 
На протилежному її краю височіла трагічна постать Гонти.

У Л. Курбаса цей персонаж з’являвся на кону в останній, третій картині, мав 
три виходи, впродовж яких мусив розкрити трагедію непересічної особистос-
ті. Перша поява подавала Гонту як  фігуру епічну. Він стояв поруч Залізняка 

301  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 168–169.
302  Чистякова В. Листування з Валерієм Гаккебушем: (продовження) / Валентина Чис

тякова; публікація М. Лабінського // Український театр. — К., 2006. — № 5. — С. 20.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

108

на станку; нижче, на всьому просторі сцени, юрмився барвистий натовп гайдамак. 
Їхній ватажок — полководець, впевнений у собі, своїх силах, здавалося, не знав 
докорів сумління, внутрішньої боротьби. Згодом Л. Курбас пояснив, що в есте-
тичному сенсі персонажі цієї вистави «ґрунтувалися не на живих людських ти-
пах, сповнених м’ясом і кров’ю, а на певних енергетичних сконцентрованих пер-
сонажах, які були грандіозними монументальними постатями, які діяли як уза-
гальнений образ, а  не  людська особистість, з  усіма зовнішніми ознаками»303. 
Тож епічна, велична, лицарська фігура Гонти візуально, психологічно домінува-
ла в цій сцені, символізуючи невідворотність кари всім кривдникам батьківщини. 
В. Галицький, описуючи свої враження, небезпідставно згадував монументаль-
ний живопис Я. Матейка. Проте дуже швидко сценічна ситуація радикально змі-
нювалася — Гонта зустрічав своїх синів-католиків. Упродовж наступного епізо-
ду, коли страшний лемент Гонти змінювався онімінням емоційної прострації, ко-
ли він несподівано переходив на шепіт, щоби потім знову зірватися на крик, не 
«вміючи» затамувати жахливої люті відчаю, — всі зміни емоційних, психологіч-
них станів актор відтворював художньо майстерно.

Після вбивства дітей Гонта їх оплакував, його монолог звучав лише у присут-
ності Десяти слів поета. Лишаючись сам на сам зі своїм горем, він лишався сам 
на сам із тими, хто у виставі Л. Курбаса уособлював «вічний народ». Лінію зв’язку 
поміж цим гуртом і нещасним вбивцею власних дітей режисер накреслював чітко 
та послідовно. Наприкінці монологу герой, перебуваючи у стані жахливої душев-
ної прострації, майже безбарвно говорив: «І мене вб’ють …коли б швидше! Та хто 
поховає? Гайдамаки!.. Піду ще раз, ще раз погуляю». Хор підхоплював останню 
репліку, розвивав її, ніби подумки вдивляючись у безрадісну картину прийдеш-
нього. Трагічною іронією бриніли слова хору: «Погуляли гайдамаки, добре погу-
ляли: трохи не рік шляхетською кров’ю наповали Україну, та й замовкли…». І по-
ставав образ знедоленого краю, в якому, попри ріки крові, пролитої гайдамака-
ми, все ж таки, «нема правди, не виросла; кривда повиває».

Ставлення хору до того, як «погуляли» гайдамаки, було однозначно негатив-
ним. На відміну від «історичного народу», лідером якого був центральний герой 
вистави Л. Курбаса — Гонта, чиї переконання робили його вбивцею власних ді-
тей, — «народ вічний», вочевидь, не був схильним приймати кривавої жертви, не-
хай навіть мотивованої благородною ідеєю здобуття свободи.

Концепція образу Гонти тут поставала в її прямих і опосередкованих зв’язках 
з обома іпостасями народу, що уможливило максимальне загострення мораль-
ної, філософської проблематики цього конкретного образу, вистави в цілому.

303  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис] …

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

109

Можливість роздивитися героя з  усіх боків допомогла Л. Курбасу підійти 
до  проблеми трагічної провини Гонти з  дещо нетрадиційних позицій. У  такий 
спосіб утворений «Гайдамаками» прецедент стає безцінним для національної 
сценічної традиції, особливо зважаючи на  принциповий характер можливості 
опанування культурою трагедійної вистави.

Особливої уваги заслуговують думки самого режисера щодо підходів до ви-
бору образної мови «Гайдамаків». Його слова, оприлюдненні у  колі найближ-
чих учнів-режисерів, дозволяють краще зрозуміти чим були інспіровані ті чи ті 
естетичні прийоми. Виокремлюючи через п’ять років після прем’єри деякі об-
ставини поставання «Гайдамаків», він тим самим наближав слухачів до реалій, 
які впливають на художній задум: «Якщо ми […] не затримувалися на окремих 
моментах життя, на її зовнішньому життєвому пливкому виразі, то це було то-
му, що не тільки зовнішні наші враження на зразок руху мас, змін влади, роз-
ривів бомб, гарматних пострілів були такими, але й в цілому ми самі були тісно 
пов’язані з тими подіями. Це був певний історичний процес, переворот, з яким ми 
були кровно пов’язаними; зі своїми симпатіями та антипатіями і т. п. І ми всі від-
чували, що зараз, у цей час, — яка важлива точиться суспільна боротьба, тенден-
ція, яка має так чи інакше розв’язатися»304.

«Гайдамаки» — зразок зрілої мистецької форми, котра народилася в потуж-
них творчих експериментах, на  етапі активного оновлення національної сце-
ни, що, врешті, засвідчило вихід її митців на нові рубежі. Сучасників цей шедевр 
Л. Курбаса змусив по-новому подивитися на  перспективи вітчизняного театру. 
Стало очевидним: здійснювані Л. Курбасом мистецькі реформи радикально змі-
нюють долю цього театру.

Досить коротка  — практично два сезони  — історія Молодого театру вмі-
щує чимало важливих подій, які були інспіровані в програмному сенсі не досить 
чітко проартикульованими прагненнями «посунути» на  маргінес народниць
кий дискурс, замінивши його дискурсом модерністським. На початковому ета-
пі бракувало конкретності естетичних уподобань, виваженості розрахованої 
перспективи. До  появи Л. Курбаса, крім щирого бажання збагатити мистець-
кий досвід і розуміння, що поза фаховим навчанням ніяке серйозне переосна-
щення неможливе, іншої більш-менш виваженої програми дій ця театральна мо-
лодь не  мала. Лише гуртування довкола ідей «європеїзації» створило переду-
мови для розгортання цієї молоді в бік художньо мотивованих практичних дій. 
«Галицький» досвід, носієм якого був, насамперед, Л. Курбас, відігравав тут 
роль каталізатора.

304  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

110

У порівнянні з колективами, які теж сповідували ідеї «європеїзації», позиці
ювання Молодого театру виглядало більш радикальним, хоча б тому, що не об-
межувалося оновленням репертуару, а передбачало ґрунтовну студійну працю. 
У пошуках щоразу нових естетичних прецедентів навіть не надто значний мис-
тецький результат міг збагатити досвід, розвинути художню гнучкість, стильову 
чутливість кожного творчого «я», театру в цілому. Для торування шляхів до єв-
ропейської культури Л. Курбас часто вдавався до прийомів стилізації, характер-
них для модерністського мистецтва. Тим самим він прискорював наближення 
режисерського театру, викликаючи неоднозначну реакцію учнів, загострюючи 
протистояння із тими, хто віддавав перевагу традиційним формам творчої та ор-
ганізаційної роботи, обстоював театр домінування актора.

Щоправда, Л. Курбас це визнавав сам, зразки поміркованого «європеїзму» 
траплялися й на молодотеатрівському кону. До них належали постановки не ли-
ше Г. Юри («Лікар Керженцев», «Кандіда», «Гріх», «Затоплений дзвін»), С. Сем
дора («Доктор Штокман»), В. Васильєва («Тартюф»), але й Л. Курбаса («Чорна 
Пантера і  Білий Медвідь», «Молодість», «Йоля», «У  пущі»). Крім того, спіль-
ним для них усіх була певна «літературоцентричність», долання якої відбува-
лося поступово і заторкнуло далеко не всіх молодотеатрівські режисерів. Лише 
Л. Курбас виявив послідовність, що далося взнаки під час опрацювання «Едіпа-
царя», набуло чіткого виразу в  постановці «Різдвяного вертепу», розвинулося 
у всіх його подальших постановках.

Прагнення позбутися «літературоцентричності», з іншого боку, свідчило про 
посилення процесів, характерних для модернізму, чий статус в Молодому театрі 
помітно зріс у другому сезоні. Водночас, певні естетичні ознаки «Едіпа-царя», ще 
більше «Шевченківської вистави», а згодом — «Гайдамаків» вказували на присут-
ність у цих виставах рис, притаманних експресіонізму — авангардній культурі.

Власне, режисерська творчість Л. Курбаса на межі 1910–1920-х років розвива-
лася, сказати б, на стику модернізму й авангарду, демонструючи поступове по-
силення другої складової. Звертає на себе увагу й  інше: головним тереном екс-
периментальних спроб Л. Курбаса поруч із «Едіпом-царем» та «Горе брехунові» 
був «Різдвяний вертеп», вистави за творами Т. Шевченка, цебто, зразки україн-
ської класичної культури. Відтак, для Л. Курбаса оновлення національної сцени 
не означало відкидання досвіду попередників, навпаки, передбачало його вико-
ристання.

В усіх своїх шуканнях Л. Курбас спирався на акторів, які під його керівництвом 
творчо зростали у фаховому навчанні, роботі над виставами різного стильового 
та жанрового змісту. Естетичний режим більшості постановок був незвичним для 
традиційного українського театру, що утруднювало роботу виконавців і, водно-
час, збагачувало їхній досвід. Сам митець вважав, що на шляхах оновлення актор-

розділ перший МОЛОДИЙ  ТЕАТР

111

ської творчості Молодий театр зробив лише перші кроки, хоча прагнення сприя-
ти цим процесам, на його думку, були одним із «коренів зародження “Молодого 
театру” з його жагою учоби, нової театральної культури та гаслом дня — єдність 
і чистота стилю спектакля». Л. Курбас стверджував: «“Молодий театр” не встиг 
дати покоління майстрів; він дав культурне настановлення, революційну заряд-
ку, поставив ряд проблем і дав необхідну кількість знань і уміння своїм акторам 
до дальшої самостійної праці»305.

Дуже важливим виявився досвід, отриманий молодотеатрівцям від співпра-
ці Л. Курбаса та А. Петрицького. Їм пощастило взаємно підпорядкувати простір 
та сценічну дію, а, відтак — стимулювати розвиток режисерського «театру єди-
ної волі», активно залучаючи прийоми стилізації. Актори за нової ситуації існу-
вали то в просторі символістичної драми («Етюди Олеся»), то опановували мож-
ливості стилізації («Едіп-цар», «Різдвяний вертеп», «Горе брехунові»), то  шу-
кали прилаштування для умовного середовища («Шевченківська вистава»). Раз 
по раз їм доводилося переосмислювати сталі погляди на те, як просторові харак-
теристики відбиваються на прийомах гри та на організації сценічної дії.

Нові підходи до використання музики у виставі, застосування законів побудо-
ви музичного твору для побудови образів драматичних змусили з принципових 
позицій переглянути сталу точку зору на форму та внутрішню організацію ролі. 
За ініціативою Л. Курбаса молодотеатрівці почали оволодівати навичками імп-
ровізації, етюдним методом, долучалися до культури театральної маски тощо.

Нарешті, він висунув і творчо обґрунтував оригінальний естетичний принцип, 
що згодом став наріжним каменем його Театру — «перетворення», в такий спосіб 
ініціюючи важливі зміни в театральних технологіях, змінюючи підходи до форму-
вання діалогу театру і глядача. Всі ці зрушення позначалися на педагогічній прак-
тиці лідера Молодого театру. Перша постановка античної трагедії на українсько-
му кону посприяла формуванню митців творчо значно більше розкутих, адапто
ваних до актуальних процесів сучасного європейського мистецтва.

Поява «Гайдамаків», з  одного боку, узагальнила весь молодотеатрівський 
досвід Л. Курбаса. За словами тодішнього студійця Л. Болобана, «“Гайдамаки” 
були новим визначним кроком, що випливав з усіх попередніх його постановок 
у М олодому театрі. Допитливий глядач вистави відчував у  ній виразні відгуки 
і монументальної статичності Софоклового “Царя Едіпа”, і сатиричної задери
куватості “Горя брехунові”, і  народної простоти традиційного вертепівського 
дійства, тісно переплетені ораторійною публіцистикою “Івана Гуса”, для втілен-
ня якої режисер знайшов новий ефектний прийом. Але цього разу винахідникові 
було вже тісно в рамцях суто драматичної сцени і він сміливо залучав оркестрову  

305  Курбас Л. Шляхи Березоля […]. — С. 147.



симфонічну музику та хоровий спів, створивши, отже, див-
ний зразок синтетичної вистави. Дивний і, як мені здається, 
неперевершений ще й по сей день»306. А з іншого боку, поява 
«Гайдамаків» означала вихід національного театру на прин-
ципово нові естетичні рубежі, знаменувала момент відліку 
нового часу для українського театру.

Відгомін процесів, які визначали сенс існування Молодо
го театру, зазнають не  лише колективи, згодом очолювані 
Л. Курбасом, а й українська театральна культура в цілому. 
Довгі роки всі мистецькі заклади, створення яких ініціював 
Л. Курбас, у той чи інший спосіб резонуватимуть із Молодим 
театром — першим національним театром пошуку, принци-
пово важливим феноменом духовної історії України.

Засновник колективу мав серйозний сентимент щодо 
цього свого дітища. Недаремно навесні 1925 року він скаже: 
«Ми робили театр у “Молодому театрі”. Після того театру 
не було»307. В тих словах — відлуння суму за часами, коли 
соціальній, політичній детермінації ще не належала така ве-
личезна роль у мистецькому самовизначенні колективу.

306  Болобан Л. [Л. Серговський] Від Молодого театру до К ий

драмте […]. — С. 109.
307  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис] …

кийдрамте
(1920–1921)

розділ другий



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

114

«Г айдамаки» справили значний вплив на культурну сві
домість сучасників, обнадіяли щодо можливості рі-

шучіших змін у житті національного театру. Втім, навіть у ко-
лективі, де вистава народилася, не було умов для стрімкого 
розвитку — експериментів, навчання. На думку одного з учас-
ників подій, «неможливість для Олександра Степановича но-
вих серйозних досягнень у  рамцях “коаліційного” театру, 
складеного з акторів різних, часом діаметрально протилеж-
них уподобань»308, спонукала його братися за  організацію 
ще одного мистецького осередку, викликаючи тим ентузі-
азм: «Для нас, студентів, це було сигналом, щоб знову взятись 
до студійних робіт. Знайшли приміщення для вправ, віднови-
ли заняття з пластики, постановки голосу, гриму тощо і дося-
гли врешті найголовнішого: Олександр Степанович знову по-
чав проводити з нами свої улюблені етюди з мімодрами. […] 
Виникла, зокрема, думка, щоб залишити столицю і розпочати 
роботу спершу на периферії, а зміцнивши свої сили й підготу-
вавши нові постановки, повернутися до Києва»309.

Голод, економічна скрута, реально загрожуючи життю, 
підштовхнула цей гурт знехтувати забороною В. Затонського 
полишати місто й виїхати до Білої Церкви у липні 1920 ро-
ку в статусі Київського драматичного театру (Кийдрамте). 
Трупу складали колишні молодотеатрівці: В. Василько, 
П. Долина, В. Калин, І. Левченко, Ф. Лопатинський, Р. Не
щадименко, А. Смерека, В. Чистякова, Л. Болобан, Д. Грай, 

308  Болобан Л. [Л. Серговський] Від Молодого театру до К ий

драмте […]. — С. 109.
309  Там само. — С. 110.

розділ другий КИЙДРАМТЕ

115

Г. Ігнатович, Л. Липківський, М. Марич, В. Онацька, Л. Предславич, до яких при-
єдналися шевченківці Л. Гаккебуш та  Д. Антонович і  щойно прибула акторська 
подружня пара з Галичини — Г. Бабіївна та Я. Бортник.

Украй важка дорога мало не спричинила трагедії. «Їхали ми з Києва щось біля 
тижня, — писав В. Василько. — Коли дісталися Фастова, запросили лікаря огля-
нути двох наших хворих артисток. Лікар, оглянувши їх обох, сказав, якщо ми бу-
демо їхати в такому стані (голодування) і темпі, то він не певен, що ми довеземо 
цих товаришок до Білої Церкви. Вони були в стані гострої дистрофії від голо-
дування в Києві»310. Колектив короткий час працював у Білій Церкві, а з вересня 
1920 до квітня 1921 року — в Умані. Спроба осісти влітку в Харкові була невда-
лою — частина акторів полишила трупу, а решта виїхала до Білої Церкви, звідки 
вже восени очолювана Л. Курбасом молодь повернулася до Києва.

Відповідно до юридичного статусу театру — товариство на паях — заробіток 
акторам виплачували в  марках. Він був такий мізерний, що цілком закономір-
но до Правління колективу час від часу надходили такого роду заяви: «З огля-
ду на те, що я при сучасній дорожнечі не можу прожити з сином на марки, які 
я отримую від Товариства як актриса, прошу дати мені ще яку-небудь технічну 
посаду, яка б не заважала моїй акторській професії»311.

Жалюгідний матеріальний стан трупи спонукав Л. Курбаса до  компромісів. 
Так поруч «Гайдамаків», молодотеатрівських «Едіпа-царя», «Молодості», «Го
ря брехунові», «Різдвяного вертепу», «Чорної Пантери і Білого Медведя», «Зіля 
Королевича» в  репертуарі час від часу з’являлися й  поспіхом зроблені вистави. 
Афіша від того виглядала строкатою. Важко було збагнути, яка програмна мета 
об’єднала з  вищезгаданими спектаклями «Невольника» та «Пошились у  дурні» 
М. Кропивницького, «Гріх» та «Панну Мару» В. Винниченка, «Ревізора» й «Од
руження» М. Гоголя, «На перші гулі» С. Васильченка, «Господиню заїзду» К. Голь
доні, «Свободу» М. Потшера, «Нору» Г. Ібсена, «Цвіркуна на запічку» Ч. Діккенса, 
«Танок бюрократів» Р. Біринського, «Сатану» Я. Гордіна, «Білі гвоздики» А. Доде, 
«Марата» А. Амануеля, «Останій день Паризької Комуни» М. Львова.

Негаразди кочового життя стали на заваді планам Л. Курбаса, проте не зму-
сили відмовитися від регулярного фахового навчання, в чому, якраз, і полягала 
його стратегія. Й. Шевченко, називаючи початок 1920-х років «антрактом» між 
Молодим театром і «Березолем», мав усі підстави твердити: «У “Кийдрамте” йшов 
процес поглиблення й  розроблення мистецьких принципів “Молодого театру”. 

310  Лист В. Василька до Н. Єрмакової від 8 червня 1969 року. — Зберігається в архіві автора.
311  Документи: Заяви співробітників Держ. Мандрівного зразкового театру січень 

1920 — грудень 1921 р.: 40 заяв [Рукописи]. — МТМК України, Ф. Р.: архів «Київ “Драма

тичний театр”», од. зб. 8401.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

116

Тут, зокрема, точніше вже накреслюються основи виховання актора-виконавця 
нового театру, бо в “Молодому театрі”, що встиг поставити перед собою тільки 
загальні проблеми театральної науки, цю спеціальну галузь майже не зачіпало-
ся. І наколи сьогодні вже можна говорити про те, що “Березіль” має власну ори-
гінальну систему гри актора, що відрізняє його акторів од акторів інших театрів, 
то цю роботу розпочато саме у “Кийдрамте”»312.

В  практиці гурту, обтяженого хронічною матеріальною скрутою, пріоритет-
ним лишалося творче вдосконалення актора. Л. Курбас, за згадкою одного з учнів, 
«щоразу “вторговував” собі дні чи навіть години для студійно-лабораторних етю-
дів. А якось запропонував […] піти на риск — цілком зупинити на два-три тижні ви-
стави, щоби підготувати за цей час новаторську постановку, яка, мовляв, піднесе 
[…] колектив на вищий щабель театрального мистецтва»313. Паралельно він залучав 
до педагогічної праці Ф. Лопатинського, В. Чистякову, Г. Ігнатовича, Я. Бортника, 
В. Василька, а останньому допоміг зважитися на режисерський дебют.

Зміст, сенс, атмосфера праці окрилювала молодь, знайомство з різними фор-
мами театральної практики гартувало їхню творчу спроможність. А те, що лідер 
трупи не втомлювався відкривати перед ними ширші мистецькі обрії в ситуації 
дефіциту національних педагогічних та режисерських кадрів, позитивно вплива-
ло на мистецьку ситуацію в країні як таку.

Для самого Л. Курбаса настають часи інтенсивних інтелектуальних студій, за-
нурення в теоретичні основи мистецтва, в чому, головно, переконує безцінне дже-
рело інформації — щоденник, уривки з якого, переписані рукою М. Верхацького, 
дійшли до наших днів. Вони справляють неабияке враження розмаїттям духов
них зацікавлень, поглибленою увагою до фундаментальних проблем художньої 
культури, коли поруч з висвітленням суто театральних подій знаходимо розду-
ми над феноменами «краси», «музики», «літератури», «слова», «емоції», «на-
строю», «ритму», «стилю», тощо.

Поміж численних об’єктів уваги Л. Курбаса на  особливу роль претендували 
ті, що стосувалися мотивації творчого «висловлювання». Адже, з одного боку, 
вони позначали індивідуальну неповторність митця, а, з  іншого — перспективи 
розвитку сценічного мистецтва в цілому.

В розмірковуваннях над долею української сцени митець виходив з ідеї кон-
текстуальності її природи та підпорядкованості форм існування загальним за-
конам культурного руху. Життя театру поставало в його уяві зумовленим дов-
готривалими соціокультурними процесами. Втім, констатацією проблем, рані-

312  Шевченко Й. Десять років українського театру: Український театр перед револю

цією […]. — С. 29–30.
313  Болобан Л. [Л. Серговський] Від Молодого театру до Кийдрамте […]. — С. 113.

розділ другий КИЙДРАМТЕ

117

ше накопичених українською сценою, Л. Курбас не  обмежувався, маючи намір 
їх  розв’язати. Приміром, стверджуючи, що «старий театр “нутра” тим не  мис-
тецький, що почування, котре є стимулом усіх мистецтв, значить, і театру, зробив 
своїм засобом»314, — він одночасно визначав власні завдання: «Те, що колись ве-
ликі давали несвідомо, це ми мусимо дати в досконалішій формі і свідомо. В цьо-
му розрішення театральної кризи поміж великим минулим, невідомим будучим 
і сірим сучасним»315. Схожим був його підхід до проблеми новаторства. На йо-
го думку, найрадикальніші мистецькі ідеї — закономірний результат художнього 
процесу, а не чиясь забаганка. Ці погляди — відбиті у щоденникових записах по-
чатку 1920-х років — дозволяють наблизитися до розуміння мистецької страте-
гії майстра, яку він виношував упродовж життя.

На  першу позицію режисер-реформатор слушно висунув розбудову інте-
лектуальних підвалин українського театру, через нерозвиненість яких помітно 
гальмувалися інтегративні процеси — конче важливі для національної культури. 
Ґрунтовна оцінка особливостей ґенези сценічного мистецтва добре прислужила-
ся Л. Курбасові у визначенні власного плану дій, який передбачав суттєве фор-
мальне вдосконалення практики театру. В щоденниках зазначено: «Форма — це 
те нове, організаційне, що внесено мистецтвом у матеріал у згоді з прикметами 
матеріалу, з  законами творчості і  сприймання для розв’язання організаційних 
і ідеологічних завдань, які стоять перед мистецтвом. Зміст — ті елементи свідо-
мості, які митець зорганізувавши у себе, дальше через зорганізований матеріал 
організує у сприймаючих. Мистецтво без форми — труп, без змісту воно — тех-
нічна організація речей»316.

У характері словесного виразу відчувається чимала енергія, яку лише підси-
лює афористична манера викладу. Здебільшого ці тексти заторкували фунда-
ментальні художні проблеми, для позначення яких Л. Курбас незрідка вдавав-
ся до парадоксів. Він, приміром, стверджував: «Стилю п’єси нема. Це — самооб-
ман. Стиль — це ми»317. Або: «Стиль — це означає бути в злагоді з матеріалом»318. 
Навіть без уточнень, розлогих словесних формул зрозуміло: автор схильний 
крізь цю призму розглядати основні механізми творчого акту, виявляючи зв’язок 
мистецького волевиявлення художника та естетичних домінант художнього про-
цесу в цілому, про що, насамперед, свідчила практика Молодого театру.

314  [Курбас Л.] Тексти, документи різних років: 1920–1933 рр. [Рукопис; машинопис]. — 

ІМФЕ НАН України, Ф. 42., од. зб. 49.
315  Там само.
316  Там само.
317  Там само.
318  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

118

Серед пріоритетів його естетики поважне місце належало ритму — базовому 
чиннику його концепції театру, що тоді активно формувалася. Щоденники фік-
сують наростання уваги до проблеми стилю, через яку він дивиться на різнома-
нітні речі: поезію, музику, красу. Приміром: «Краса там, де є яскравий ритм. […] 
Краса є там, де є близькість до органічної цілості в пов’язанні груповому — тіл 
(ритмів у ритмі), ліній (у ритмі)»319. З наведеного випливає: мистецтвом для нього 
був лише той творчий акт, який дозволяв «засобами розміру, ритму і т. п. доби-
тися у іншого активності в напрямку інтуїтивного схоплення і переживання ре-
чі, вираженої в символі, якою вона є в суті — в космічному, якою вона є в нас»320. 
Власне, ритм у свідомості Л. Курбаса набув, у тому числі, рис універсального за-
собу унаочнення специфіки художнього мовлення митця.

Щодо соціальної детермінації творчості, то один із записів березня 1921 пере-
конує: автор визнавав за ідеологією право впливати на лише на зміст, а й на фор-
му мистецького твору. Тут його логіка — прямолінійна і, навіть, спрощена — ви-
дається запозиченою у пролеткультівської риторики: «Сучасне мистецтво твори-
ли для себе ті, що не працювали. […] І ритми бралися з їхніх будуарів, салонів, ку-
рортів, а потім — із міщанського інтелігентського буття, тем, і проблем, що ціка-
вили їх. Будучий устрій […] — всі працюють — верхів немає. Вираз свій у мисте-
цтві знайдуть ті ритми, що криються в основі соціалістичного побуту, який тіль-
ки буде. Основа його — праця; значить, ритми праці»321. Втім, практично, в сусід-
ньому рядку, зваживши невідворотні «наслідки» такого розвитку подій, він ро-
бить досить несподіваний, як для «зачину», висновок, віддаючи перевагу зовсім 
іншим цінностям: «Після покоління, вихованого в соціалістичному дусі, в кому-
ністичній державі праця не буде єдиним, чим живе людина, як не була і не буде ні-
коли. Праця для чого? Дух іде вперед, дух людства»322.

Отже, Л. Курбас визнавав першість духовної мети творчості, хоча й не запере-
чував політичної детермінації мистецтва. Більше того, нещодавно набутий досвід 
змушував його формулювати власну позицію з урахуванням панівних соціальних 
ідей, врешті — передбачати їхній вплив на долю театру. Втім у Кийдрамте йому, 
головно, доводилося перейматися повсякденними проблемами колективу, чиє 
напівголодне існування викликало серйозне занепокоєння. Слід було запобігти 
притлумленню творчого ентузіазму, чималих сил вартувало налагодження фахо-
вого навчання. Крім того, саме тоді з усією гостротою на порядку денному поста-
ла проблема діалогу з публікою.

319  [Курбас Л.] Тексти, документи різних років: 1920–1933 рр. [Рукопис; машинопис]…
320  Там само.
321  Там само.
322  Там само.

розділ другий КИЙДРАМТЕ

119

Свого часу, в  ситуації естетично більш складній, схожу задачу вирішував 
Молодий театр, якому належало переконати публіку у  важливості своєї ху-
дожньої місії і тим підтримати в ній віру в реформування національної сцени. 
Довкола вирувало багате на події мистецьке життя, позначаючись на смаках те-
атрального загалу. Тож, молодотеатрівці, аби зробити свої мистецькі пропо-
зиції художньо привабливими та  переконливими, мали знайти в  тих процесах 
власну нішу.

В Кийдрамте, фактично, тому самому гурту доводилося розв’язувати анало-
гічну проблему, зважаючи на потреби жителів містечок, навіть, сіл, чиї смаки по-
мітно відрізнялися від запитів публіки великого культурного центру. Ігнорувати 
такий стан речей не випадало. Історичний момент вимагав корекції курсу і роби-
ти це доводилося «на марші» — часу на перебудову не залишалося. Було б по-
милкою говорити в цьому випадку про однорідність глядацького загалу, тим па-
че — невисокий рівень мистецького запиту всіх верств публіки. Врешті, й у Білій 
Церкві, й в Умані навіть за часи революції та громадянської війни не вщухав ін-
терес громади до  культури й  мистецтва, діяли окремі творчі інституції, в  тому 
числі, — театральні трупи. Про все це можна дізнатися зі спогадів М. Бажана, 
П. Коваленка, А. Чужого, Н. Суровцевої.

Щодо Кийдрамте, то в його діяльності чимдалі дужчають ознаки нової стра-
тегії Л. Курбаса, ґенеза якої сягала Молодого театру, коли саме з фаховим на-
вчанням очільник колективу пов’язував неминучий прорив до нової художньої 
якості театральної праці. Тоді естетичне оновлення національної сцени поміт-
но прискорилося в тому числі й через залучення до педагогічної та режисерської 
праці акторської молоді. Однак у К иєві піклування про фахове переоснащен-
ня мало, сказати б, доцентрове скерування — йшлося ж бо про власний вжиток. 
У К ийдрамте, натомість, посилюються відцентрові тенденції. Л. Курбас, не  по-
кладаючись лише на ефект від споглядання вистави, вдався до художнього ви-
ховання публіки у спеціальних культурно-освітніх закладах, до співпраці з яки-
ми він та його учні або залучалися, або самі інспірували їхнє поставання (відомо 
про кілька таких осередків).

З  хронології життя та  творчості Л. Курбаса (складеної за  участі В. Василька), 
інших джерел відомо про дві білоцерківські та три уманські студії. Тільки-но при-
бувши влітку 1920 року до Білої Церкви, Л. Курбас «очолив театральні курси при 
Політосвіті. […] Де актори Кийдрамте вели спеціальні заняття з гриму, художньо-
го слова, пластики. Особливим успіхом користувались лекції й бесіди Курбаса про 
основи акторської майстерності»323. Повернувшись до Білої Церкви з Харкова, він 

323  Шмаїн Х. Режисер, педагог, учений / Ханан Шмаїн // Лесь Курбас: Спогади сучас-

ників […]. — С. 135.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

120

«зразу ж відкрив студію… Тут провадилися щоденні вечірні заняття за заздалегідь 
складеною програмою. […] Силами студійців було поставлено уривки з п’єс “Ромео 
і Джульєтта”, “Макбет” і спектакль “Змова Фієско в Генуї”»324.

Уманський досвід виявився дещо інакшим — крім навчання акторів Л. Курбас 
готував режисерів-інструкторів для самодіяльності. Водночас, у жовтні 1920 ро-
ку він заснував студію при Кийдрамте, а в грудні — при Радпрофі, яка не припи-
няла роботи і після від’їзду театру. В щоденниках студії відбита досить симпто-
матична картина життя закладу з амбітною й оригінальною програмою, про що 
з захватом писала Н. Суровцева, наводячи рідкісні, збережені часом записи. Так, 
приміром, 28 вересня 1921 року ухвалили: «Давати щодня написану на папері те-
му для мімодрам, інсценізацій і т. п.». На цьому ж засіданні головою студії обрано 
Бажана. Ознайомлюють Раду з інструкціями Л. Курбаса й ухвалюють: «перевести 
в життя все, що т. Курбас пропонував, себто: провадити лекції мімодрами помимо 
лекцій Предславича, в яких працювали над ритмом та лінією. Організувати гуртки 
по студіюванню історії мистецтв, теорії мистецтв, теорії музики. Праця в гуртках 
іде шляхом читання рефератів, диспутів та практичних вправ, заснувати гуртки 
загальноосвітні по таких предметах: Всесвітні історії (сюди входять історія куль-
тури та історія релігії), фільозофії, психольогії, природничі науки, соціальні нау-
ки та мови, організувати журнал»325.

Така мистецька політика стає нормою життя всіх очолюваних Л. Курбасом 
колективів. Навертаючи до творчості найширші кола глядачів, він прищеплю-
вав їм смак та  інтерес до  новаторських шукань українського театру, форму-
ючи особливий тип культурного середовища. Розпочатий у  провінції процес 
згодом вже у Києві набув свого остаточного вигляду в діяльності Мистецького 
Об’єднання «Березіль» (МОБ) у період між 1922 та 1926 роками. Його почат-
ковий етап припав на добу Кийдрамте, що знаходить підтвердження в свідчен-
нях тогочасної преси, мемуарах свідків та учасників подій, щоденниках само-
го Л. Курбаса.

Стосовно відгуків публіки на вистави Кийдрамте, то вони, звичайно, його ці-
кавили в, сказати  б, прагматичному сенсі, як  орієнтир для визначення «логіки 
компромісів». Але існували й інші, важливіші мотиви. Тож для початку він роз-
межував публіку на окремі групи, щоби краще розібратися в особливостях ре-
акцій та  естетичних пріоритетів кожної. Висновки, на  які він спромігся, впли-
нули на  його власну тактику: «Не  вільно брати собі п’єс дохло-інтелігентних. 
Напружені, наївно зацікавлені, добрі обличчя селян і робітників набувають ви-

324  Шмаїн Х. Режисер, педагог, учений […]. — С. 135.
325  Суровцева Н. Лесь Курбас: (1917–1927–1937) / Надія Суровцева; публікація Л. Лук’я

нової // Слово і час. — К., 1990. — № 5. — С. 62–63.

розділ другий КИЙДРАМТЕ

121

разу розчарування. Так боляче за них. Селяни куди інтелігентніша і культурніша 
публіка, аніж червоноармійці, або, взагалі, міська “сіра” публіка»326.

Виваженість і  самокритичність цих думок переконує в  розвиненому почутті 
відповідальності. Очевидно, що Л. Курбас добре усвідомлював власну роль у роз-
будові національної культури і, ширше  — культурної самосвідомості глядачів. 
Свідченням цього є, приміром, запис, приурочений переїзду колективу з  Білої 
Церкви до Умані: «Були такі, що плакали за нами, були такі, що тільки наші ви-
стави зробили їх свідомими українцями. Політика залежить від державних му-
жів майже стільки ж, скільки погода від астрономів»327.

Разом із посиленням інтересу до нової публіки активізується увага Л. Курбаса 
до «перетворення» — «ферменту» запуску механізмів асоціювання. Постала то-
ді мистецька ситуація сприяла поглибленому осмисленню природи цього фено-
мену, на що вказує характерний запис: «Реагують перш за все на рух. Рух, рух 
і рух! Щира, драматична — ще більше! трагічна інтонація змушує залу завмира-
ти цілком»328. Поруч у щоденнику знаходимо відповідний висновок: «Більш, ніж 
коли-небудь вірю в успіх Шекспіра на селі. Про Мольєра нічого казати»329.

Цілком можливо, що тут засвідчено намір відновити працю над драматургією 
великого англійця, розпочату підготовчою роботою над «Ромео і Джульєттою» 
ще у Києві. Щоправда, у 1920 році режисер обирає для опрацювання «Макбета» 
(переклад П. Куліша).

Ім’я В. Шекспіра неодноразово з’являлося на сторінках щоденника і до прем’єри 
«Макбета», і  після неї. Спочатку йшлося про самий лише намір: «Поставимо 
Шекспіра impressio». Пізніше Л. Курбас у лаконічній формі заперечував натураліс-
тичні засоби сценічного розв’язання спадку драматурга. Врешті, майже через пів-
року по прем’єрі, він, обмірковуючи перспективи подальших постановок цих тво-
рів, демонструє більш ґрунтовний підхід до справи: «Шекспір-поет втратить і про-
паде (ритміка вірша, вичерпуюче досконала ритміка дії і почувань), коли його гра-
ти як “театр”, де слова вишиті на канві акторсько-режисерської ритміки дії і почу-
вань. Шекспір-театр втратить і пропаде, коли будувати постановку на досконалій 
в літературному відношенні ритміці його вірша, дії, образів, почувань. Це буде лож-
нокласичний “театр” літературних достоїнств. Згадую свій “провал” “Макбета”, 
“Царя Едіпа”, почасти “Горе брехунові”. Віршована п’єса — це пережиток літера-
турного театру чи театру “неподвижного”. Тому з віршем не приходиться рахува-
тися, оскільки він не став у пригоді виявленню театральної ритміки того ж самого 

326  [Курбас Л.] Тексти різних років: 1920–1933 рр. [Рукопис; машинопис] …
327  Там само.
328  Там само.
329  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

122

завдання. Тільки во ім’я цього треба з авторами тієї міри, що Шекспір, не рахува-
тися. Або театр, або література. Шекспір у літературному відношенні досконалий 
і неперестежимий, а на театральну мову його допіру треба перекладати»330.

Вочевидь, практична зустріч із творчістю драматурга змусила Л. Курбаса по-
новому поглянути на весь комплекс мистецьких проблем, які йому видавалися ак-
туальним врешті — внутрішньо підготувала до поглибленої праці над цим спад-
ком і не лише над ним. Перша така спроба — 1920 року — мала феноменологічну 
природу, відкривши Шекспірові шлях на український кін. Водночас вона вияви-
ла художні пріоритети постановника та ступінь його професіональних амбіцій.

Попри те, що сучасні дослідники неодноразово робили спробу проаналізувати 
виставу, їм завадив відчутний брак інформації331. Сьогодні, приміром, достеменно 
відомі лише відгук О. Слісаренка («Вісті», 27 серпня 1920 р.) та малюнки І. Кулика 
й Я. Струхманчука зі зображенням центральних персонажів «Макбета». Цю не-
втішну картину дещо виправляють частково збережені щоденники В. Василька 
та  його спогади «Театру віддане життя» (1984 р.), які, правда, побачили світ 
через дванадцять років після смерті автора під редакцією П. Нестеровського. 
У 1992 році були оприлюднені листи В. Чистякової до В. Гаккебуш, датовані по-
чатком 1972 року, що містять епізоди з репетицій «Макбета». Окремі згадки про 
цю роботу знаходимо в мемуарах учнів митця — «Лесь Курбас: Спогади сучасни-
ків» (1969 р.). Стосовно реакцій тогочасної публіки, то тут першу позицію займає 
щедрий на подробиці нарис М. Бажана «У світлі Курбаса» (1985 р.), в якому ав-
тор не оминув своєю увагою першу українську шекспірівську виставу. На жаль, 
поет припустився окремих прикрих помилок, приписуючи цій постановці ознаки 
іншого «Макбета» 1924 року. Приміром, він згадує про «листи фанери, що спус-
калися з колосників. На них було написано: “Табір біля Форресу”, або “Інвернес. 

330  [Курбас Л.] Тексти різних років: 1920–1933 рр. [Рукопис; машинопис] …
331  Див.: Кузякина Н. «Макбет» Шекспира в постановках Леся Курбаса / Н. Б. Кузякина 

//  Пьеса и  спектакль: сборник статей / М ин. культ. РСФСР; ЛГИТМиК; отвеств. ред. 

А. Юфит. — Л., 1978; Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас / Ю. М. Бобошко. — К.: Мистецтво, 

1987; Чечель Н. Українське театральне відродження: (Західна класика на  українській 

сцені 1920–1930-х років. Проблеми трагедійної вистави)  — К.: Наукова думка, 1993; 

Корнієнко Н. Лесь Курбас: репетиція майбутнього / Неллі Корнієнко — К.: Факт, 1998; 

Веселовська Г. Дванадцять вистав Леся Курбаса: навч. посіб. для вищ. навч. закл. культу-

ри і мистец. / Ганна Веселовська; Міністерство культури і мистецтв України; Державний 

центр театрального мистецтва імені Леся Курбаса.  — К.: [ДЦТМ ім. Л. Курбаса], 2004; 

Макарик І. Перетворення Шекспіра: Лесь Курбас, український модернізм і  радянська 

культурна політика 1920-х років / Ірина Макарик. — К.: Ніка-Центр, 2010.

розділ другий КИЙДРАМТЕ

123

Замок Макбета”, або “Замкові ворота”, — і так при кожній зміні місця дії»332, чо-
го не було у білоцерківській постановці. Втім, попри те, що на інформаційну точ-
ність його мемуари не претендують, на пам’ять митця цілком можна покластися, 
коли йдеться про емоційну атмосферу — вона суголосна реакціям безпосередніх 
учасників подій (В. Василька, В. Чистякової, Л. Болобана).

Репетиції розпочалися в Білій Церкві 4 серпня 1920 року, а прем’єра відбула-
ся вже 20 серпня. Її музичний план утворили окремі частини другої сюїти Е. Гріга 
до «Пера Ґюнта» Г. Ібсена, а долю візуального рішення, фактично, вирішили ма-
теріальні статки. Від В. Василька дізнаємося: «Олександр Степанович запропо-
нував дістати костюми і перуки в костюмерних Києва, а реквізит і декорації ви-
готовити своїми силами. Колектив поділився на бригади. Одні, під керівництвом 
Родіона Єфименка, малювали декорації. Другі, очолені Лесем Липківським, вико-
нували столярні та інші роботи. Треті, під керівництвом Фавста Лопатинського, 
готували реквізит, зброю. Жінки зшивали і фарбували полотнища. […] Мені до-
ручили поїхати до К иєва і  дістати потрібні костюми та  перуки, щоправда, без 
будь-яких коштів. У Наросвіті про наш колектив уже дещо чули. За допомогою 
Марка Терещенка, який працював в апараті Головмистецтва, Кийдрамте було ви-
дано з націоналізованої костюмерної братів Лейферт дві великі корзини костю-
мів і перук»333. Тож, глядачі побачили «три арки з завісами, а за ними невеликі 
мальовані задники, що мінялися залежно від місця дії»334.

В епоху військового комунізму такий стиль вирішення проблем був нормою 
життя, так само, як  і «самодіяльно-студійні» підходи до роботи, коли, з одно-
го боку, нестримний ентузіазм, а з іншого — брак коштів, змушували подеколи 
обходитися без фахівців. Не уникнув цієї долі й Кийдрамте. Характерну ситуа-
цію описує П. Коваленко: «Костюми для гоголівського “Одруження” були виго-
товлені з мішковини, обшиті блискучими позументами та золоченими гудзика-
ми. “Мірандоліну”, наприклад, театр виставляв у  суконних та  вельветових лів-
рейних камзолах, вивезених з  білоцерківського фамільного гардеробу графів 
Браніцьких, а фіжми для Мірандоліни — Чистякової довелося шити з фабрично-
го бязевого простирадла та з мішків з-під цукру»335.

Учні Л. Курбаса взялися за роботу над «Макбетом» з ентузіазмом, що викли-
кав згадку про репетиції «Едіпа-царя». Всі перебували під сильним впливом за-
клику вчителя до самовідданості: «Хто розуміє весь жах такої гри слів: “Шекспір 

332  Бажан М. У світлі Курбаса // Бажан М. Твори в 4-х т. / Микола Бажан; упорядкуван

ня Н. Бажан-Лауер. — К.: Дніпро, 1985. — Т. 3.: Спогади. — С. 284.
333  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 178.
334  Там само. — С. 179.
335  Коваленко П. Шляхи на сцену […]. — С. 181.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

124

перший раз — “Макбет” — з 5 репетицій”, той не пожаліє поту і однієї-двох без-
сонних ночей для добра великої нашої справи. Закликаю до найбільшої енергії, 
підйому, твердості. Всі за всіх! Всі за спектакль! Не ждіть, поки вам роботу дадуть 
в руки. […] Робимо велике історичне діло для українського театру і культурне ді-
ло! Всю свою душу і енергію киньте в вогонь творчої праці над “Макбетом”»336. 
Полум’яні слова наснажували акторів, переважна частина яких мала за плечима 
дорогоцінний досвід опрацювання іншого світового шедевру — трагедії Софокла. 
Щоправда, цього разу на довготривалу підготовку розраховувати не випадало, 
через що навіть сам режисер переймався сумнівами стосовно художньої вартості 
власної роботи. Це питання і нині лишається відкритим. Утім, окремі прямі й опо-
середковані свідчення дозволяють, зважаючи на контекстуальну природу режи-
серського театру Л. Курбаса, зробити деякі висновки.

Почати з  того, що програмно «Макбет» тяжів до «Едіпа-царя» та 
«Гайдамаків», складаючи разом із  ними триетапне явище (обмежене періодом 
між 1917 та  1920 роками), коли Л. Курбас висунув нову для української сце-
ни концепцію людини337. В попередній період такий герой на українському ко-
ну лише зрідка в принциповому сенсі залежав від політики, законів суспільного 
устрою. Натомість, усіх трьох головних персонажів згадуваних вистав Л. Курбас 
тлумачив як заручників волі й інтересів суспільства. Це створювало трагічну ко-
лізію, прирікаючи героїв на протистояння з оточенням, що мало для них ката-
строфічні наслідки. Крім того, акцентування концепції людини вказувало на по-
мітне зміцнення позицій режисерського театру– унаочнювався зв’язок між кон-
цепціями особи та вистави.

Ще в «Едіпі-царі» Л. Курбас усіляко загострював драматичне протистояння 
героя та маси, водночас витлумачуючи сценічну поведінку хору як віддзеркален-
ня внутрішньої боротьби героя. Композиційним центром вистави він зробив ін-
тимний світ фіванського царя, чия індивідуальна воля не здатна була протидія-
ти «приписам» не лише долі — фатуму, але й очікуванням фіванського народу. 
В «Гайдамаках» Гонта теж поставав ніби розірваним навпіл — його сумління, со-
вість, самоусвідомлення зазнавали тиску суспільних інтересів, спричиняючи мо-
ральну та духовну деструкцію. Тому на вимогу оточення, він вчиняв жахливий 
злочин проти людяності й власної душі.

Нарешті Макбет — ще один варіант особистості, чий внутрішній світ спотво-
рений культом сили й  сваволі, вкоріненим у  суспільну свідомість як «норма» 

336  «Макбет» Шекспір, Київськ. драм. театр, Біла Церква, літо 1920 р. [Рукопис].  — 

МТМК України, Ф. Р.: архів «Київ “Драматичний театр”», од. зб. 8544.
337  Більш докладно див.: Ермакова Н. Он должен был погибнуть / Наталья Ермакова 

// Театральная жизнь. — М., 1993. — № 10. — С. 27.

розділ другий КИЙДРАМТЕ

125

життя. Саме це у виставі Л. Курбаса штовхало героя на безкарні злочини. Від сце-
ни до сцени, зазнаючи саморуйнації, він втрачав природне самобутнє «я» не ли-
ше через власний егоїзм, а й через моральне здичавіння суспільства.

Програмний зміст центрального образу визначав і  засоби його сценічно-
го розв’язання. В цьому сенсі впадає в око спільний підхід Л. Курбаса до кож-
ної з  трьох вистав  — єдність естетичного прийому найперше свідчила на  ко-
ристь їхнього концептуального зближення. Взяти, приміром, молодотеатрів-
ського «Едіпа-царя», де відтворення внутрішньої боротьби героя покладалося, 
крім усього, на хор, чия пластика, мовно-інтонаційні обертони позначали зру-
шення в свідомості Едіпа. Десять слів поета, в свою чергу, відбивали внутрішні 
боріння Гонти. В обох цих роботах побудова образу в, сказати б, прагматично-
технологічному сенсі, здійснювалася шляхом залучення цілого гурту виконав-
ців, а в сенсі формальному — через опосередкування внутрішніх процесів про-
цесами зовнішніми за «посередництва» різних осіб, а не однієї. Недаремно засо-
би образного мовлення, до яких вдавався режисер, належали арсеналу умовно-
го театру, мали узагальнюючий характер і були контрапунктними для, головним 
чином, психологічно достовірно окресленої постаті центрального персонажа, 
а всі сукупно — вони утворювали образ Макбета. Цей принцип, започаткований 
у Молодому театрі, Л. Курбас розвиватиме надалі й за три роки він (принцип) до-
сягне естетичної кульмінації в «Джіммі Гіґґінсі».

Тож, приступаючи 1920 року до  постановки «Макбета», Л. Курбас розгля-
дав центрального персонажа як систему взаємних «рефлексій» виконавця ролі 
Макбета та актрис, що грали відьом (В. Чистякова, Р. Нещадименко, В. Онацька), 
і були, за його визначенням, «внутрішнім голосом» героя. «Шекспірівські відь
ми — це посталі в людській подобі думки — нездоланні бажання, прагнення, що 
несподівано заволодівають людиною. Бажання — нібито легкі й солодкі, а вод-
ночас, — владні, загрозливі…»338 — так, за згадкою В. Чистякової, Л. Курбас по-
яснював їхню місію в розкритті характеру Макбета. Втім, семантика поведінки 
трьох героїнь була ширшою.

Оскільки режисер вважав зло безособовим, то відьми, за його словами, «образ-
на персоніфікація зла, прагнення до влади через трупи людей і навіть близьких дру-
зів. Відьми — це втілення абстрактного поняття зла в людській подобі. Вони не мо-
жуть у  жодному випадку відповідати пересічним уявленням знаним із  казок  — 
“страхітливим”, носатим, сивокосим й  беззубим бабусям»339. Відповідно до  цих 
настанов режисер наголошував на їхньому, подиву гідному, протеїзмі. Вони були, 

338  Чистякова В. Главы из воспоминаний / Валентина Чистякова; публикация Р. Черка

шина // Театр. — М., 1992. — № 4. — С. 80.
339  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

126

начебто, «скрізь і завжди», безугавно змінювали «спосіб існування»: «відьми набу
вають вигляду двох переплетених дерев»340; «відьми застигають на мить, і, кинув-
шись урізнобіч, падають на землю. Вони ніби перетворюються на сіре каміння — 
вдягнені відьми в туніки з безбарвної мішковини. Їхні голови сховані, як у черепах. 
[…] Відьми підповзають одна до одної, утворюючи один сірий клубок. […] Їхні об-
личчя — маски без виразу. А рухи нагадують про манери придворних дам»341.

У світлі запропонованого Л. Курбасом позиціювання Макбета та Відьом особ
ливого значення набувала їхня провокаційно «театральна» поведінка, підступна 
гра, що затягала героя в пекельні тенета. На нього магнетично діяли несподівані 
реакції, раптові повороти, різкі зміни емоційних станів таємничих виплодків по-
тойбіччя. Ось відьми з’явилися на кону. «Три жіночі постаті зарухалися на сцені 
під музику “Ходи” грігівських гномів, неначе уві сні. Руки плавали в повітрі, ніби 
пробували на дотик, намацували те, що відьми шукали, а, знайшовши, вони роз-
глядали це незриме “щось” і з огидою відкидали від себе. […] В наступній сцені три 
відьми виходять веселі, мовби на підпитку, радіють, що все відбувається за пла-
ном. Підтанцьовують під музику. Перша Відьма тримається попереду й, ніби ви-
простовується від люті. Її аж трусить від захвату (“уособлення зла”). Хоча всі 
три відьми “танцюють”, це не танок. Це, радше, пластичне втілення перемоги. […] 
Якісь “протуберанці”… Підносяться вгору руки… То стрибки на зігнутих у колі-
нах ногах, то кульбіт, то пірует на одній нозі з випростаною “прасом” іншою но-
гою… Відьми, тримаючись за руки, спробують утекти. Макбет утримує їх, вима-
гає пояснень. Але відьми рухами закликають його до мовчання. Їхні жести дуже 
виразні. Кожна тримає перед обличчям долоні рук, розчепіривши пальці, та похи-
тує руками, ніби хоче сказати: “Тихше! Не треба! Не питай!” Підсміюються зло-
втішно… Перша відьма, розкидаючи руки, мовби розгладжуючи повітря, збурене 
духами з підземного царства, зупиняється біля Макбета. Говорить тихо, насміха-
ючись… На другому побаченні з Макбетом вони більш помітно “матеріалізують-
ся”. Їхній танок стає яскравішим, швидшим, а слова — чіткішими, переконливіши-
ми, інтонаційно більш виразними. […] Нарешті в останній зустрічі з Макбетом во-
ни остаточно розперізуються. Остаточно підкорюють собі Макбета. Його подо-
лано, він — раб злочинів — іграшка в їхніх руках. Відьми зухвало регочуть. […] 
Бавляться, блазнюють…»342.

Своєрідності мізансценічному малюнку надавав, передусім, ритм, за яким по-
становник залишав роль вирішального фактора дії. Саме ритм робив сценічну 

340  Чистякова В. Листування з Валерієм Гаккебушем: (продовження) / Валентина Чис

тякова; публікація М. Лабінського // Український театр. — К., 2006. — № 5. — С. 22.
341  Чистякова В. Главы из воспоминаний […]. — С. 80.
342  Там само.

розділ другий КИЙДРАМТЕ

127

поведінку відьом вкрай примхливою, звабною. Водночас, режисер послідовно 
їх «знеособлював», максимально узагальнюючи фігури «віщих сестер». Таким 
чином, позбавлені «індивідуальної поведінки, вони створювали єдиний образ 
“Відьомських яв”. […] Відьми були розмноженим варіантом певного умовного 
сценічного вирішення. Безособовість відьом була набутком усіх трьох викона-
виць і вимагала особливої техніки»343.

До  пластичної розробки програмної ідеї вистави режисер залучив ученицю 
М. Мордкіна та Б. Ніжинської — В. Чистякову. Сама вона знаходила багато спіль-
ного у вимогах постановника «Макбета» та видатної реформаторки балету, заува
жуючи, приміром, що білоцерківські репетиції стали «мовби продовженням […] за
нять у Ніжинської»344. Аби пересвідчитися у принциповому суголоссі їхніх підходів, 
досить порівняти настанови Л. Курбаса («жодної пластичної “красивості” у рухах 
відьом […], натомість, все мусило лишатися виразним, внутрішньо сконцентрованим 
й зрозумілим»345) з поглядами Б. Ніжинської. Остання, за словами В. Чистякової, 
«обурювалася безпредметною “красивістю” в  танці, “красивістю” взагалі. Вчила 
нас шукати красу навіть у  потворності, якщо це було необхідно для “виразнос-
ті” внутрішнього змісту»346. З огляду на те, що крім авторки цього тексту, безпо-
середнього впливу Б. Ніжинської зазнали й  інші учні Л. Курбаса  — Є. Стрєлкова 
та Н. Шуварська (згодом головний хореограф МОБу, 1922–1926), — неможливо бу-
де проігнорувати вплив на березільську школу мистецьких ідей, декларованих од-
ним із найбільших реформаторів світового балетного театру ХХ ст. 347.

Врешті, пластична лексика «Макбета» помітно тяжіла до засобів побудови обра-
зу хору в «Едіпові-цареві». На відповідний висновок також наштовхують розмірко-
вування В. Чистякової стосовно природи сценічної поведінки окремих персонажів 
«Макбету»: «Ці танцювальні рухи ми не позичали ані з класичного жесту, ані з ха-
рактерних танків. Це були рухи, подібні до ритмічних фігур Далькроза, модерні-
зовані нами відповідно до нашого акторського розуміння макбетівських відьом»348.

343  Гаккебуш В. Рита Нещадименко: нарис […]. — С. 33–34.
344  Чистякова В. Листування з Валерієм Гаккебушем: (продовження) / Валентина Чис

тякова; публікація М. Лабінського // Український театр. — К., 2006. — № 4. — С. 17.
345  Чистякова В. Главы из воспоминаний […]. — С. 80.
346  Чистякова В. Листування з Валерієм Гаккебушем / Валентина Чистякова; публіка-

ція М. Лабінського // Український театр. — К., 2006. — № 3. — С. 18.
347  Схожі думки висловлює у монографії «Перетворення Шекспіра: Лесь Курбас, україн

ський модернізм і радянська культурна політика 1920-х років» Ірина Макарик, спираю-

чись у тому числі на листування Б. Ніжинської і Н. Шуварської, яке зберігається в бібліо-

теці Конгресу США.
348  Чистякова В. Главы из воспоминаний […]. — С. 82.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

128

З точки зору природи дії, законів ритму актори Кийдрамте рухалися в напрям
ку, ініційованому митцями, які докорінно змінили загальне уявлення про сценіч-
ну пластику а, відтак, інтенсивно вплинули на світовий театральний процес. Тож 
роботою над «Макбетом» («Едіпом-царем», «Гайдамаками») Л. Курбас зі своїми 
учнями, насамперед, у сфері тілесної виразності, активізували інтегративні тен-
денції в національному театрі.

На жаль, про роботу Л. Курбаса — виконавця заголовної ролі — майже нічо-
го не відомо. Історія нам лишила, хіба що, однозначне схвалення О. Слісаренка, 
зроблене невдовзі по прем’єрі. Оприлюднені майже через півсторіччя позитив-
ні відгуки М. Бажана й В. Василька не були конкретизовані з точки зору сценіч-
них подій349. Останній з цих авторів, у монографії «Театру віддане життя», взага-
лі обмежився двома реченнями: «З акторів на першому місці був сам Лесь Курбас 
у ролі Макбета. Його палкий темперамент, гострота мислі, глибоке проникнення 
у психологію свого героя допомогли акторові розкрити зміст одного з найвелич-
ніших творів драматурга»350.

На цьому тлі на суттєве увиразнення «акторського портрету» Л. Курбаса — 
Макбета претендує, хіба що, запропонований В. Гаккебушем опис однієї зі сцен 
за  участі героя351. Втім, згаданий епізод, радше, належав виставі 1924 року, де 
Макбета грав І. Мар’яненко. Повертаючись до  вистави 1920 року, зазначимо: 
Л. Курбас тоді міг застосовувати новаторські сценічні прийоми, що, власне, й на-
магався довести В. Гаккебуш.

Якщо пристати на цю точку зору, то в подібних спробах Л. Курбас міг спира-
тися на виконавицю головної жіночої ролі — Л. Гаккебуш, яка тільки-но приєд-
налася до трупи352. В. Чистякова згадувала, що сам Л. Курбас під час об’єднання 
Молодого й Державного драматичного театрів привернув її увагу до Л. Гаккебуш, 
яку в «Гайдамаках» призначили на  роль Польщі. У К ийдрамте вона вже грає 
Перше слово поета, а  з  колишнього репертуару Молодого театру  — Йокасту, 
Марію («Гріх»). Звичайно, їй випало виконувати заголовну роль у «Панні Марі», 
створеній В. Винниченком — її близьким приятелем — спеціально для неї. За йо-
го ж таки порадою, обдарована аматорка 1917 року (після короткого навчання 
у О . Таїрова) дебютує на  сцені Національного театру, але  досить швидко стає 
гарячою прихильницею Л. Курбаса, що В. Василько так пояснював: «В  особі 

349  Див.: Бажан М. У  світлі Курбаса […]  — С. 283–287; Василько В. Режисер-новатор 

/ Василь Василько // Вітчизна. — К., 1963. — № 12. — С. 169–170.
350  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 179.
351  Гаккебуш В. Рита Нещадименко: нарис […]. — С. 27.
352  Докладніше про це див.: Єрмакова Н. Акторська майстерність Любові Гаккебуш 

/ Н. П. Єрмакова; АН УРСР; ІМФЕ ім. М. Т. Рильського. — К.: Наукова думка, 1979.

розділ другий КИЙДРАМТЕ

129

Олександра Степановича вона бачила високоталановитого режисера-новатора, 
шукача нових шляхів у театрі, режисера, який був для неї відкриттям, творчою 
знахідкою з великими перспективами»353.

Сама Л. Гаккебуш не могла не зацікавити керівника Кийдрамте як представ-
ниця рідкісного для українського театру типу актора інтелектуального плану. 
Унікальна специфіка індивідуальності, згодом розвинена у співпраці з реформа-
тором українського театру, виділяла її з-поміж акторського загалу. Найперше, 
що захоплювало колег, було вміння до  дрібниць точно фіксувати весь спектр 
ознак сценічного образу. Цю рису керівник Кийдрамте цінував особливо висо-
ко як  засадничу для митців власної школи. В. Василько, згадуючи про навчан-
ня в Кийдрамте, зауважував: «В нашому вжитку слова “побутовщинa”, “нутряк”, 
“жанрист” означали негативні якості акторської гри. Курбас, як і раніше, напо-
лягав на фіксації ролі: “Зафіксована форма, — казав він, — це чаша, наповнена 
емоціями”»354. Тому приєднання до  трупи Л. Гаккебуш у  переддень роботи над 
«Макбетом» було принципово важливим.

Окрім того, вона була актрисою трагедійного плану. М. Бажан, який в підліт-
ковому віці в  Умані вперше побачив Л. Гаккебуш в  ролі леді Макбет, згадував: 
«Величавість — оце був той тонус, той музичний лад, на якому розкішно і щедро 
карбувала свої викінчені трагічні ролі Любов Михайлівна, начебто самою при-
родою створена саме як актриса трагічного плану, одна з тих не багатьох актрис 
світового театру, якій не треба було захекуватися, задихатися, виснажуватись, 
силоміць примушувати себе спинатися навшпиньки, щоби стати врівень з трагіч-
ними образами Шекспіра і Софокла, Шевченка і Горького»355. Звичайно, таких 
вершин актриса досягла не одразу, але 1920 року вона, на загальну думку, зроби-
ла чимало для того, щоби стати врівень зі своїм партнером — Л. Курбасом.

У виставі Кийдрамте образи обох героїв тематично були спорідненими, хоча 
«вектори» їхнього розвитку помітно відрізнялися. Якщо Макбет поступово де-
градував, розчавлений тягарем нечистої совісті, то його дружина — від почат-
ку переконана в «нормальності» злочину — рішуче, без жодних сумнівів йшла 
до своєї мети. І коли, здавалося, ніщо не могло зупинити одержиму честолюб-
ством жінку, відбувався раптовий злам. Актриса з рідкісною для молодої вико-
навиці силою відтворила пробудження тієї єдиної людської риси, що затамува-
лася в  душі героїні,  — здатності відчути і  осягнути всю безмежність свого па-
діння. В. Чистякова згадувала: «Глядача особливо вражала сцена сомнамбулізму, 

353  Лист В. Василька до Н. Єрмакової від 9 грудня 1969 року. — Зберігається в архіві автора.
354  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 187.
355  З листа М. Бажана до В. Гаккебуша від 17 жовтня 1968 р. — Копія зберігається в ар-

хіві автора.



в якій звичайне людське єство леді Макбет несподівано про-
ривалося назовні. Крах нелюдської догматичної жорстоко-
сті, противної природі людини, розлад психіки, яка не ви-
тримала надмірного злочинного перенапруження, актри-
са показувала зі справжньою трагічною силою. Образ леді 
Макбет — Гаккебуш був овіяний на сцені диханням справж-
ньої трагедії»356.

Хоча Л. Курбас у  своєму щоденнику називає першого 
українського «Макбета» «розсудочним» та «провальним», 
погоджуватися з  ним навряд чи варто не  лише з  огляду 
на схвальну реакцію глядачів та безумовні ознаки публічно-
го успіху. (У Білій Церкві, де вистава народилася, вона тиж-
день ішла щодня357). Збережена часом інформація свідчить 
про суттєві позитивні наслідки праці. Насамперед, виста-
ва була рідкісним на  той час «продуктом» режисерського 
театру. Запроваджена Л. Курбасом нова концепція людини 
піднялася у ній на нову ступінь, збагативши колектив досві-
дом опанування жанром трагедії. Зрілість окремих аспек-
тів формального плану засвідчила ґрунтовну фахову працю. 
Врешті, гурт виявив чутливість щодо інноваційних процесів 
у світовому театрі, передусім у сфері пластики, будови сце-
нічної дії. Потроху, крок за кроком Л. Курбас та його учні 
долали нові мистецькі рубежі.

Невдала спроба осісти в Харкові завершилася, фактично, 
розпадом Кийдрамте наприкінці 1921 року. Але вже навесні 
1922 року, у Києві — започаткуванням МОБу — Л. Курбас 
швидко відновляє творчу форму свого оточення, починає 
розробляти нову мистецьку програму.

356  Цит. за текстом передачі Українського радіо від 17 жовтня 

1968 р., присвяченої творчості Л. Гаккебуш. — Зберігається в ар-

хіві автора.
357  Болобан Л. [Л. Серговський] Від Молодого театру до К ий

драмте […]. — С. 113.

МИСТЕЦЬКЕ 
ОБ’ЄДНАННЯ 
БЕРЕЗІЛЬ
(1922–1926)

розділ третій



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

132

І з закінченням епохи Кийдрамте та поверненням до Киє
ва для Л. Курбаса особливої гостроти набуває проблема 

суголосся з  історичним часом. Її вирішення вимагає добре 
зважених кроків, адже без чітко окресленої програми годі 
було й братися за таку справу.

Швидкоплинний час не  дозволяв надто зволікати, і  на-
весні 1922 року в Києві замість чергового театру Л. Курбас 
засновує Мистецьке Об’єднання «Березіль» (МОБ)  — на-
ріжний камінь у  фундаменті нової сценічної культури. За 
чотири роки його реорганізують у державний театр, в ста-
тусі якого восени 1926 року розпочнеться вже харківський 
етап біографії.

Створити мистецький заклад із  ширшими, ніж у  театра 
повноваженнями, Л. Курбас зважується не  одразу. Свідок 
подій О. Дейч згадував: «Повернувшись із Москви, я не впіз-
нав Курбаса. […] Згусток енергії і волі! І які задуми! Я чекав 
усього, та висловлені ним плани мене вразили. Мова йшла 
не про що інше, як про … організацію Єдиної Всеукраїнської 
Театральної Академії, причому слово “Академія” тлумачи-
лось дуже широко. На її факультетах мали народжуватись 
театри: драматичні, оперні, сільські, дитячі, пересувні, ма-
лих форм, масових видовищ і т. д… Передбачалось відкрит-
тя студій: танцю, пантоміми, фізичної культури, деклама-
ції; музеїв: театрального, музичних інструментів, давньої 
української книги, живопису і скульптури; шкіл: наприклад, 
Нових Драматургів, Інституту української режисури; біблі-
отеки: наприклад — зібрання світової драматургії — укра-

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

133

їнською мовою, до перекладацької роботи мали бути залучені письменники, які 
знають мови і люблять театр, і багато іншого»358.

Здійснення грандіозних планів вимагало ґрунтовної підготовки, кваліфікова-
них кадрів, але терпляче чекати на їхню появу Л. Курбас не збирався. Його стра-
тегія полягала в мобілізації власних сил, задля чого був розгорнутий широкий 
фронт робіт. Відсутність попередників, матеріального заохочення Л. Курбаса 
не зупиняла.

В історії МОБу на особливу увагу заслуговує концепція та будова організа-
ції. На жаль, документальні свідчення про ті події є надто скромними і здебіль-
шого лише пунктирно позначають все, що тоді відбувалося. Тим не менше, навіть 
побіжний погляд на обшир збережених часом свідчень наполегливої праці бере-
зільців дозволяє стверджувати — організація була динамічною й гнучкою сис-
темою функціонально зумовлених ланок, поєднаних між собою. За чотири роки 
пощастило окремі плани реалізувати, інші — сформулювати, створивши унікаль-
ний прецедент у національній культурі.

Географія МОБу, реєстр його осередків, де гуртувалося близько 250 осіб 
(за  підрахунками Ю. Бобошка), справляють велике враження. Своєю діяльніс-
тю березільці охопили основні сфери творення й  побутування професіональ-
ного та самодіяльного театрів. Н. Кузякіна з цього приводу слушно зауважила: 
«Процес дуже швидко переріс задуми Курбаса. Бажаючих вчитися і працювати 
в  театрі було так багато, що “майстерні” “Березоля” постійно поповнювалися, 
і невдовзі в театрі працювала-навчалася сила-силенна народу. Більше як двісті 
осіб. Стихійність зростання “Березоля” є свідченням величезної потреби в укра-
їнському революційному мистецтві. Театр нібито долав межі власне театру, єд-
наючи всіх ентузіастів мистецтва та пропонуючи кожному залежно від підготов-
ки та здібностей будь-яку роботу… Курбас був готовий з’єднати в “Березолі” усі 
сили театрального мистецтва до оперно-балетного включно»359.

До  складу МОБу в  різний час входило шість професіональних театрів-май
стерень у Києві та Одесі та кілька напіваматорських й аматорських колективів 
у  Білій Церкві, Борисполі, інших провінційних містечках, окремі сільські теат
ральні осередки. Тут одночасно працювали станції, комісії, лабораторії, вив
чаючи та  розвиваючи фахові засади театральної роботи: слово, голос, пласти-
ку, хореографію, тощо. Над цим «ландшафтом» Монбланом височів Режлаб (Ре
жисерська лабораторія)  — перша в  Україні режисерська школа, чиї вихованці 

358  Дейч О. Людина, яка була театром […] — С. 99.
359  Кузякина Н. Лесь Курбас / Н. Б. Кузякина // Лесь Курбас. Статьи в воспоминания 

о Л. Курбасе. Литературное наследие / ред. кол.: Н. Кузякина [и др.]; сост. М. Лабинский, 

Л. Танюк. — М.: Искусство, 1987. — С. 22.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

134

очолювали всі осередки Об’єднання. Під їхньою егідою працювали терміноло-
гічна, видавнича, бібліотечна, клубна, репертуарна, наукової організації праці, 
музейна станції, комісії, лабораторії. Існували в МОБі фоно- фото- та кінола-
бораторія, Ліга часу, Станція НОП, Психотехнічна комісія та Макетна майстер-
ня. Особливе місце посідала в цій структурі Станція фіксації та систематизації 
досвіду (СФІД), покликана започаткувати теорію театру, режисури, розробити 
театральну термінологію та видати словник театральних термінів. В Об’єднанні 
видавали часопис «Барикади театру».

Якщо інформації про творчу діяльність МОБ відчутно бракує, то  про ма-
теріальний та побутовий бік його життя відомо ще менше. Свого часу цю те-
му заторкнули лише короткі повідомлення «Барикад театру» та нарис канад-
ського журналіста М. Шатульського, оприлюднений наприкінці першого ро-
ку існування МОБ. Цей, за висловом автора, «театральний університет», ви-
наймав «будинок для приміщення своїх трьох майстерень… Плата, розумієть-
ся в порівнанню до величини будинку і його льокації (центр міста) є дуже ма-
ленька. Та попри це є инші великі розходи на ріжний потрібний реманент, де-
корації і на утримання самих артистів. Про матеріяльне забезпечення всіх цих 
вимог з прибутків, які приходять від виставлювання штук, не може бути й мо-
ви. […] Держава безпосередньо також не дає матеріяльних средств, за виїмком 
ріжних привілеїв в зв’язку з рентованням будинків, тощо. […] Над “Березілем” 
має шефство 45-та Червоно-Прапорна дивізія. І ця дивізія є головним джере-
лом матеріяльного забезпечення “Березіля”»360. Останнє зауваження яскраво 
ілюструють спогади З. Пігулович: «Керівництво 45 дивізією допомагало нам 
матеріально. Щоденно ті, хто цього потребував, отримували півлітра моло-
ка, нас забезпечували картоплею, годували обідами, за  дуже низькими ціна-
ми. Крім того, допомагали нам матеріально — лісом, фанерою — для оформ-
лення вистав»361.

Березільці облаштовували своє робоче місце завзято, всіляко поліпшуючи 
умови праці, побуту. За словами С. Свашенка: «Внутрішнє життя “Березоля”, 
якщо можна так сказати, в  основному було побудоване на  громадських за-
садах. Ми самі себе обслуговували і  самі вели своє господарство. Була у  нас 
їдальня, взуттєва майстерня. Власними руками ремонтували ми приміщення, де 
відбувалися заняття. З напівзруйнованого будинку на Левашівській вулиці ми 

360  Пролєткор [М. Шатульський]. Мистецьке обєднання «Березіль» на  Україні 

/ Пролєткор // Голос Праці. — Вінніпег, 1923. — № 12. — С. 21–22.
361  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление теа-

тра «Березіль» [Машинопис] / З. Пигулович. — МТМК України, Ф. Р.: архів Курбаса Л. С., 

од. зб. 10032.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

135

зробили гарний гуртожиток. У Голосіївському лісі мали навіть невелике допо-
міжне господарство»362.

Про матеріальний стан Об’єднання свідчить протокол засідання Правління 
МОБ початку 1925 року, де розглядалися фінансові проблеми. З  тексту зро-
зуміло, що в  той час осередок отримував державну субсидію, розмір якої 
їх  не  влаштовував (йшлося про менш як вісім тисяч карбованців), утім, при-
сутній на зібранні представник губернського виконкому заявив: «Цілком під-
тримую пропозицію про збільшення субсидії. Гринько363 також підтримає цю 
справу»364. Очевидно, що влада була прихильною до «Березоля», бо невдовзі 
запросила переїхати до Харкова в статусі столичного театру з субсидією в сто 
тисяч карбованців. Вони невтомно продовжували розгортати свою діяльність. 
Цьому, найперше, сприяла особлива моральна та  творча атмосфера, про яку 
Л. Курбас невтомно дбав. Його зусиллями витворювався стиль творчої праці, 
обарвленої оптимізмом, нестримним бажанням експериментувати, самовдос-
коналюватися,  — складові, які він вважав запорукою зростання особистості 
молодого митця.

Коли йдеться про соціальний, культурний пафос березільського руху, 
не можна уникнути питання резонансів заяв і діяльності МОБу в гаслах і закли-
ках Радянської влади, тим паче, що виступи березільців подеколи обарвлювали-
ся лексикою більшовицько-агітпропівського ґатунку. Показовою в цьому сен-
сі є Платформа МОБу, оприлюднена на  третьому році існування Об’єднання. 
По суті пролеткультівська риторика документу відбивала намір авторів вписа-
тися в соціально-культурний, політичний контекст і заявити про це в дусі мані-
фестів так званих лівих революційних мистецьких угруповань.

Документи, оприлюднені в  останнє десятиліття, змушують шукати ґене-
зу МОБу в  реаліях соціально політичного життя періоду, який передував 
встановленню радянської влади в  Україні. Архіви Театрального відділу Ге
нерального Секретарства Центральної Ради переконливо доводять: ідея бу-
дівництва МОБу могла постати з  програм, започаткованих владними інстан-
ціями Центральної Ради та  неурядовими закладами, які підтримували її по-
літику. Приміром, в  одному з  тогочасних документів йдеться про «закладан-
ня урядових театрів: міських, робітничих, селянських та  мандрівних, догляд 
за їх діяльністю… Закладання театральних музеїв та бюро… Закладання шкіл 

362  Свашенко С. Учитель юності моєї / Семен Свашенко // Лесь Курбас: Спогади сучас-

ників […]. — С. 159.
363  Г. Гринько (1890–1938)  — державний діяч. У  середині 1920-х років був головою 

Держплану України.
364  [Курбас Л.] Тексти, документи різних років: 1920–1933 рр. [Рукопис; машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

136

різноманітних типів: школи артистів, режисерів та інструкторів… Видавництво 
нових оригінальних і  перекладних п’єс, режисерські видання, театральні під-
ручники для шкіл і театру, часописи та журнали, урядження конкурсів та теа-
тральних книгозбирань»365.

Тож, у МОБівської програми був цілком конкретний «прототип», а Л. Курбас, 
через свою причетність до культурних процесів, запроваджуваних попередньою 
владою, мав бути обізнаним з її планами щодо театру. Тому, попри відчутну біль-
шовизацію українського театру на початку 1920-х років, ідеї, актуальні для пе-
ріоду будівництва національної держави, могли надихати Л. Курбаса, вплива-
ти на програмний зміст практики Об’єднання. Інша річ, що за нових політичних 
умов ці засади не могли не трансформуватися й постати у вигляді «легітимному» 
для нових соціально-політичних реалій.

Моменти збігу завдань національного театру (сформульованих ще за  дора-
дянської доби) з  цілями побудови культури «нового типу» потребують всебіч-
ного розгляду й принципової наукової оцінки. Тут не лише трапляються почасти 
несподівані збіги, тимчасові, а інколи й постійні зв’язки цілком відмінних рухів, 
даються взнаки часто силувані, проте, подеколи й добровільні альянси. В цілому 
в цих процесах поступово складаються засади поставання театральної культури 
тоталітарної держави.

Завданням посталого в 1922 році МОБу була зміна форми та сенсів практи-
ки національного сценічного мистецтва. Особлива атмосфера мистецького то-
вариства, члени якого згуртувалися довкола спільної ідеї, сповідували одні іде-
али, мали лідером визнаний духовний й мистецький авторитет, — допомагало 
концентрувати сили, накопичувати творчу енергію. У цей період актуалізується 
досвід Молодого театру, оскільки саме студія органічно поєднує експерименти, 
навчання та виробництво, чого найбільше прагнув Л. Курбас.

На початку 1920-х років активізується студійний рух в Україні. Серед най-
популярніших гуртів виділяються осередки «молодотеатрівського кореня»: ке-
рований В. Васильком «Каменяр» та Всеукраїнська центральна студія (Центро
студія) під орудою М. Терещенка. Остання (пізніше театр ім. Гната Михайли
ченка), надихаючись естетикою масових видовищ, активно розвивала так зва-
ний метод колективного дійства. Найбільше він вплинув на акторську творчість, 
за  словами Г. Веселовської: «Крім загальноестетичних і  стилістичних новацій 
[…] тут плекалося принципово нове для українського театру ставлення до ак-
торської творчости, розуміння природи сценічного існування й  виконавської 

365  Обов’язки посадових осіб Театрального відділу (без дати). — Центральний держав-

ний архів вищих органів влади та управління України, Ф. 2581., оп. 1, од. зб. 200.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

137

техніки»366. Втім, інтерес до  методу колективного дійства виявляли всі пред
ставники авангардного крила українського театру.

Створивши МОБ, Л. Курбас, насамперед, активізує педагогічну працю, 
тим самим зсуваючи вісь студійної діяльності в бік навчання та експериментів 
і  започатковуючи в  такий спосіб «постмолодотеатрівську» студійну модель. 
Досвід, здобутий у  попередні роки, збагачується ідеєю виховання акторів, 
режисерів, художників та  інших творців вистави в  єдиному мистецькому се-
редовищі, у процесах спільного фахового навчання. Корисним виявився досвід 
ще 1917 року використовувати літню відпустку для наполегливішого опану-
вання секретами фахової роботи. Про результати цих зусиль писав Й. Гірняк, 
який саме тоді вступив до О б’єднання й  уважно спостерігав за  всім, що там 
відбувалося, намагаючись збагнути сенс їхньої практики. Хоча самого акто-
ра найбільше цікавили студії з пластики, він не лишився байдужим до загаль-
них засад творчої праці: «Елястичне тіло молодого березільця, чіткий і яскра-
вий рух, експресивний жест і  слово, зв’язані режисером у мистецьку компо-
зицію, вже тоді творили видовище, яке тогочасний глядач сприймав з  поди-
вом і великою прихильністю. […] Курбас поставив на молоду, зовсім не зара-
жену театральними штампами людину. Їхнє молоде гнучке тіло скоро сприй-
мало хореографічну й  фізкультурну м’якість та  виразність, які були конечні 
для пантоміми, для руху й жесту та навіть для музичної інтонації звуку і сло-
ва, що було характеристичним стимулом для зовнішнього вияву режисерсько-
го задуму»367.

Цілком очевидно, що у МОБі віддавали перевагу системній праці. Тренаж — 
вокал, акробатика, гімнастика, ритміка, мімодрами  — відбувалися регулярно 
і  був кількагодинним. Ритмопластичною виразністю березільців опікувалася 
очолювана Н. Шуварською та М. Верховинцем хореографічна майстерня. Її роль 
у житті Об’єднання була дуже помітною. «До занять по пластиці, які вела бале-
рина Шуварська і від яких не позбавляв ані вік, ані акторський стаж і на яких 
навіть огрядний Іван Олександрович Мар’яненко робив арабеск, ми ставили-
ся з належною повагою, розуміючи як це потрібно, — згадувала І. Авдієва. — 
Отримати похвалу Шуварської було важко, і  часто ми крім офіціальних го-
дин додатково займалися самі невеликими групками, вдосконалюючи пліє чи 

366  Веселовська Г. Полілог із  часом: Формула революційного мистецтва режисера 

Марка Терещенка / Ганна Веселовська // Записки Наукового товариства імені Шевченка: 

праці Театрознавчої комісії / редактори тому О. Купчинський, Р. Пилипчук. — Л.: [НТШ], 

2007. — Т. CCLIV — С. 306.
367  Гірняк Й. Спомини / Йосип Гірняк; упорядк. Б. Бойчук. — Нью Йорк: Сучасність, 

1982. — С. 148–149.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

138

піруети»368. На  принциповій важливості саме цієї сфери діяльності наголошу-
вав Й. Гірняк — один із найбільш пластично виразних і фізично розвинених бе-
резільських акторів: «Хореографії Лесь Курбас приділяв велику вагу не тільки 
у поставах “Березоля”, але й всьому методу акторського виховання, як одному 
із засобів мистецького вияву. Всі роди гімнастики і спорту та танку були одни-
ми із головних предметів березільської школи. Гнучкість тіла актора “Березоля” 
була запорукою чіткого і  виразного зовнішнього вияву психологічного стану 
людини. Вистави Леся Курбаса (як й інших режисерів того театру) були харак-
теристичні своїм музичним супроводом, що в свою чергу вимагало відповідно-
го елементу хореографії. […] За 12 років існування “Березоля” під керівництвом 
Леся Курбаса, хореографічною частиною театру завідували такі балетмейстери: 
від 1922–1926 року Надія Шуварська. Від 1927–1929 Анна Купферова (спеціяль-
но заангажована балерина із Праги) і з 1930–1934 р. Євгеній Вігільов»369. Поруч 
з Хореографічною комісією працювали різні гурти, які переслідували схожі цілі. 
Так, приміром, заняттями з акробатики керували Ф. Лопатинський та І. Авдієва. 
Відвідування було обов’язковим, і березільці не шкодували часу та сил, опано-
вуючи арсенал із  кульбітів, рундат, фордешпругів, про що В. Василько писав 
у щоденнику: «Мар’яненко, що пробув тридцять з лишком літ на сцені, тепер, 
як відсталий учень, проходить з тов. Нятко екзерсиси по пластиці і робить це без 
жодних амбіцій, солідно й уважно. Бідні малороси, для них це непереборимий 
факт!!! Бо, коли Курбас “божевільний”, то Мар’яненко солідний високоавтори-
тетний актор і репліки покрити нема чим. […] Історичний день тим, що сьогодні 
Мар’яненко зробив перший кульбіт вперед. Каргальський теж. Характерно, що 
обидва забились. Каргальський злякався і не захотів більш, а Мар’яненко зробив 
удруге і зробив уже значно краще»370.

З  неменшою увагою Л. Курбас ставився до  мистецтва виголошеного слова, 
яке називав «центральною справою культури»371. Його особлива прискіпли-
вість пояснювалася переконанням, що «театр мусить бути центром, де виро-
бляється жива мова, зразкова, чиста мова: театр культивує таку мову. Культура 

368  Авдієва І. Воспоминания [Машинопис] / І. Авдієва. — МТМК України, Ф. Р.: архів 

Курбаса Л. С., од. зб. 9964.
369  Гірняк Й. Вибрані листи / Йосип Гірняк; публікація М. Ревакович // Світо-вид. — 

К.; Нью-Йорк, 1995. — № 4. — С. 56–57.
370  Василько В. Щоденник. Т. 5: 1923–1924 рр. [Рукопис] / Василько В. С. — МТМК Ук

раїни, Ф. Р.: архів В. С. Василька, од. зб. 10374.
371  Зібрання колективу в  справі лабораторії слова [Машинопис].  — ІМФЕ НАН Ук

раїни, Ф. 42, од. зб. 29.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

139

мови поруч з культурою жесту мусить стати в центрі нашої роботи»372.
Але чи відповідала такій настанові тодішня мовна ситуація в українському те-

атрі? Л. Курбас не мав щодо цього жодних ілюзій: «Немає у нас культури сценіч-
ної мови, яка максимально доцільна для передачі мислі, чи навіть емоції, ми ще 
не вміємо максимально доцільно будувати інтонації і ритм мови, не вміємо пере-
дихнути, де треба, зробити паузу, підняти чи опустити тон, оперувати ним»373. 
На думку Л. Курбаса, проблема виголошеного слова відбивала стан виконавської 
культури в  цілому, спонукаючи його наголосити: «Робота над словом спрямо-
вує мислення актора на форму, на засіб, а без підбору засобів немає митця. […] 
Слово мусить бути доцільним, тут має значення тембр, висота, сила, щоби слово 
дійшло в своєму завданні… Треба виховати і до виховати звичку — не вміти ска-
зати безформенне слово, берегтися звички малювати голосом»374. Поліпшення 
мовної культури покладалося на  спеціальну комісію в  складі І. Мар’яненка, 
П. Берези-Кудрицького, Л. Гаккебуш, Л. Сердюка.

Крім того, аби поліпшити стан справ у сценічному мовленні березільці звер-
нулися по допомогу до професора Й. Куніна, про якого Ю. Фоміна писала, що 
він створив «власну систему постановки голосу драматичного актора, викорис-
тавши деякі секрети старовинного культового єврейського співу»375. Методика 
Й. Куніна називалася «система сфер» й у викладі І. Авдієвої, виглядала наступ-
ним чином: «Голос треба було вміти посилати у сім сфер (центрів) тіла, що нада-
вало йому певної характеристики. Голос, що посилався в лоб, давав “мозкову ін-
тонацію”; це перша сфера. Друга — в ніс: нудьга, сплін, роздратування. Третя — 
в горло: лірика, воркування, наївність. Четверта — в бронхи: захоплений роман-
тизм. П’ята — в легені й серце: бадьорий, щиросердний, стверджуючий, відвер-
тий оптимізм. Шоста — у діафрагму; це голос обурення, страждання тривоги. І, 
нарешті, — сьома сфера, коли голос треба було посилати в самий низ живота: 
трагічне звучання пристрасті, зненависті, гніву, нестерпного болю»376.

Л. Курбас ставився до  системи Й. Куніна дещо скептично, закидаючи їй 
брак наукової аргументації: «Коли б це була гіпотеза, її б ще можна прийняти 

372  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис] …
373  Зібрання колективу в  справі лабораторії слова [Машинопис].  — ІМФЕ НАН Ук

раїни, Ф. 42, од. зб. 29.
374  Там само.
375  Фомина Ю. Мемуары / Юлия Фомина // Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні 

спогади-роздуми / Роман Черкашин, Юлія Фоміна; упоряд. та прим. В. Собіянського; пе-

редмова Н. Єрмакової. — [Х.]: «Акта», 2008. — С. 271.
376  Авдієва І. Про найкращу людину, яку я знала в юнацькі роки / Ірина Авдієва // Лесь 

Курбас: Спогади сучасників […]. — С. 149–150.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

140

і почекати справдовуючих результатів. Але як твердження, це рішуче голослів-
но… Почувається тут недоладність, недопустима у строгій системі, яка хоч трош-
ки хоче претендувати на науковість… Хиба тут, у корені, хиба, питома усім нові-
шим теоріям ідеалістів, де містичну фантазію намагаються сполучити з наукови-
ми даними»377. Втім, через вкрай незадовільний стан справ у цій сфері він пого-
дився використовувати окремі аспекти «системи сфер», але у вигляді, адаптова-
ному для березільських потреб. Тож ініціаторам її запровадження в «Березолі» 
довелося трансформувати «всю систему Куніна в план практичного застосуван-
ня для точного використання різними резонаторами та  всіма регістрами у  по-
становці голосу. Членам режлабу Курбас дав завдання впорядкувати весь цей 
матеріал»378. З. Пігулович, чиє опрацювання системи Л. Курбаса задовольнило, 
мала «налаштувати голосовий апарат акторів відповідно до вимог постановника. 
[…] Доводилося працювати з деякими акторами у відповідності до ролі, над роз-
ширенням діапазону голосу, над підтримкою високих чи низьких регістрів, не за-
буваючи про емоційне забарвлення»379.

Схожим чином в О б’єднанні поставилися до  системи Дельсарта, щодо якої 
Л. Курбас писав: «До Дельсарта ніхто ніколи питанням систематики жесту не за-
ймався. Тому систему Дельсарта приймаю як  перший ступінь еволюції жесту. 
Фактом є, що система Дельсарта, чи то шляхом студій над нею, чи то емпірич-
ним, усіма нами засвоєна, і хоч, можливо, дехто й не знає термінології, систе-
ма, як відкриття можливостей, у більшості сидить уже в крові. […] Від нього че-
рез стилізований (жест — Н. Є.), а потім ритмізований до перетвореного, і пере-
твореного ритмічно»380.

Від початку існування МОБ наріжним каменем педагогічної методи Л. Курбаса 
була освіта та самоосвіта. Як оцінювали його зусилля сучасники? Чи мав він їхню 
підтримку і в чому вона полягала?

Відомо, що інтерес до МОБу був значним — про це якнайкраще свідчать ві-
зити не тільки колег, а й державних та партійних діячів, що не могло не вплива-
ти на життя Об’єднання. Приміром, чималий ефект справив візит тодішнього на-
родного комісара освіти СРСР А. Луначарського — визнаного ерудита та знавця 
світового мистецтва, який був у захваті від побаченого. Про це дізнаємося з пові-

377  Курбас Л. Декілька слів про так звану систему сфер громадянина Куніна // Курбас Л. 

Філософія театру / Лесь Курбас; упоряд. М. Лабінський. — К.: Основи, 2001. — С. 587–589.
378  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …
379  Там само.
380  Курбас Л. Декілька слів про так звану систему сфер громадянина Куніна […].  — 

С. 588.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

141

домлення однієї з київських газет: «Розпитуючи про мистецькі справи на Україні, 
зокрема про український театр, т. Луначарський сказав, що “Березіль” цікавить 
його з перших днів свого існування. Робота і шляхи “Березіля” мають, на думку 
Луначарського, всесоюзне значіння»381.

Бували в О б’єднанні й  зарубіжні гості. Згадуваний канадський журналіст 
М. Шатульський у  своєму великому та  ґрунтовному нарисі окреслив практи-
ку МОБу як  певної мистецької школи. Вдаючись лише до  перерахування дис-
циплін з  розкладу МОБу, він створив образ напружених пошуків творчої до-
вершеності. І цей «реєстр» у його викладі мав усі ознаки системи: «1. Плястика; 
2. Акробатика; 3. Гімнастика; 4. Спорт; 5. Постановка голосу; 6. Дикція декля-
мацій; 7. Система виховання акторів, в  яку входять: мімодрама, міміка, впра-
ви монолоґічні, рисунок ролі, композиція ролі; 8. Теорія малярства; 9. Наукові 
екскурсії  — по  фільософії, мистецтву, експеріментальним наукам (інтелєкту-
альне виховання); 10. Риторика; 11. Постановочна і  експеріментальна праця. 
Крім того, при “Березілі” є ряд комісій: а) по постановці голосу; б) псіхотехніч-
на; в) видавнича; г) музейна (ціль її — основання першого театрального музею 
на Україні) і ґ) бібліотечна (ціль — створення на Україні загальної театральної 
бібліотеки). Лекції по ріжним питанням читають у “Березілі” визначні люде нау-
ки. Устроюються дискусійні вправи для того, щоби кожний питомець цєї інсти-
туції умів не тільки грати на сцені, не тільки шукати нових шляхів у театраль-
ному мистецтві, але щоби умів також при всякім випадку боронити те, чому він 
служить»382.

Особливо важливим для духовного розвитку березільців стає спілкування 
з тогочасною художньою елітою: міцнішають контакти з футуристами, очолю-
ваними М. Семенком, та з неокласиками, головно, П. Филиповичем, М. Зеровим, 
О. Бурґардтом. На окремих митців візит до МОБу справляє таке сильне вражен-
ня, що змушує суттєво скорегувати власні творчі плани: зокрема В. Меллер, не-
вдовзі після відвідин Об’єднання, організував при ньому Макетну майстерню, 
до складу якої увійшли його третьокурсники з Художнього інституту.

Стосовно М. Семенка варто нагадати, що його близьке приятельство 
з  Л. Курбасом почалося ще за  часів Молодого театру (поет навіть був у  нього 
шафером на весіллі з В. Чистяковою). Відомо, що в 1919 році його п’єсу «Ліліт» 
планували поставити на  молодотеатрівському кону. На  початку 1920-х років 
контакти Л. Курбаса і М . Семенка відновилися на  ґрунті спільної літературно-

381  Тов. Луначарський у «Березілі» // Пролетарська правда. — К., 1925. — 5 листоп. — 

Без підпису.
382  Пролєткор [М. Шатульський]. Мистецьке об’єднання «Березіль» на Україні […]. — 

С. 20–21.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

142

мистецької боротьби. «Хоча футуристи загалом були скупі на компліменти, — 
зазначає О. Ільницький,  — Аспанфут, на  диво, щедро розхвалював своїх теа-
тральних союзників. Яків Савченко, який регулярно коментував і рецензував ді-
яльність “Березолю” в Києві, вбачав у режисурі Курбаса роботу генія, а його те-
атр називав “блискуч[им] крок[ом]” до пролетарського мистецтва в Україні»383.

Принциповий характер мала спроба поета і режисера утворити літературно-
мистецьку спілку, де, за задумом М. Семенка, домінувала б ідеологія футуризму. 
На  початку листопада 1923 року Аспанфут і «Березіль» заснували Ініціативне 
бюро Жовтневого блоку мистецтв. Від Аспанфуту підписалися Михайль Семенко, 
Олекса Слісаренко і Ґео Шкурупій; від «Березолю» — Лесь Курбас, Фауст Лопа
тинський, Гнат Ігнатович та інші384. Блок невдовзі розпався — МОБ не бажав по-
ривати з  неокласиками, що унеможливлювало беззастережне «сповідування» 
ідеології футуристів. Утім, творчі контакти з  прибічниками М. Семенка бере-
зільці деякий час підтримували, про що свідчать, принаймні, «Барикади театру», 
на чиїх шпальтах присутність футуристів була досить помітною.

Щодо тогочасних літературознавців і  мовознавців, то  найближчою для 
Об’єднання особою довгий час лишався А. Ніковський: 1925 року його запроси-
ли читати курс лекцій з «української мови та літературної вимови», переклада-
ти й редагувати п’єси для МОБу385. І хоча, за словами видатного вченого, «через 
гарячкову роботу МОБу над новими виставами лекції довелося припинити», він 
попросив звільнити його з постійної посади в МОБі, втім, пообіцяв: «Надалі з ве-
ликою охотою на поодинокі запрошення буду ставати до помочі “Березолю”, чи 
коли викроїться вільний час для лекцій української мови, чи контактам з станції 
мови в термінологічній роботі, чи, нарешті, редагування мови поодиноких пере-
кладів для репертуару “Березоля”»386. Згодом із березільцями як лектор співпра-
цював інший відомий літературознавець — О. Білецький. Тож зацікавлення чле-
нів Об’єднання літературним процесом мало послідовний характер, свідчило про 
прагнення досягти цілей ширших за ті, які зазвичай висуває перед собою нехай 
навіть авангардний театральний колектив.

383  Ільницький О. Український футуризм, 1914–1930: пер. з англ. / Олег Ільницький. — 

Л.: Літопис, 2003. — С. 99–100.
384  Семенко М. Відозва Ініціятивного Бюро Жовтневого Блоку Мистецтв / М. Семенко, 

Ол. Слісаренко, Гео Шкурупій, Л. Курбас, Ф. Лопатинський, Г. Ігнатович [та ін.] // Біль

шовик. — К., 1923. — 7 листоп.
385  А. Ніковський називає «Жакерію» П. Меріме, «Напередодні» Л. Курбаса та С. Бон

дарчука за О. Поповським, «Золоте черево» Ф. Кроммелінка.
386  Заява Андрія Ніковського до  правління Мистецького Об’єднання «Березіль» від 

2 січня 1926 р. [Рукопис]. — МТМК України, Ф. Р.: архів т-ру «Березіль», од. зб. 8574.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

143

Л. Курбас послідовно дбав про розширення творчих контактів своїх учнів 
із фахівцями в різних галузях знань. І нині вражає інформація про тематику дея-
ких лекцій: зокрема йдеться про курс філософії середньовіччя, про дослідження 
Г. Граціе з  історії Реформації, твори Платона, фундаментальні мистецтвознав-
чі дослідження Ю. Баба. Радше за все, коло їхніх зацікавлень загальнолюдською 
культурною спадщиною не вичерпувалося наведеними прикладами, хоча із роз-
гортанням постановочної практики такі інтелектуальні студії поступово втрача-
ли регулярність.

Просвітницьку діяльність лідера МОБу не оминув своєю увагою жоден із йо-
го учнів. За висловом І. Авдієвої: «У К урбаса була рідкісна здатність склад-
ні речі пояснювати просто й  зрозуміло. Говорив він не  гладенько і  не  крас-
номовно, але  говорив усім своїм єством. Володів образним жестом, і  трапля-
лось, що філософська проблема ставала для нас зрозумілою завдяки виразно-
му жестові руки, завдяки асоціативному прикладові»387. Лідер Об’єднання не-
втомно дбав про духовне зростання березільської молоді. Він, як згадувала од-
на зі  студійок: «Виховував у  нас інтерес до  всіх новинок, що виходили з  дру-
ку. Із появою філософької книги Шпенглера “Присмерк Європи”, Олександр 
Степанович зібрав весь колектив і сам проаналізував зміст цієї книги. З’явилася 
книга “Теорія відносності” Ейнштейна, і Олександр Степанович запрошує фа-
хівця з Академії Наук, який у популярній формі розтлумачує нам це складне на-
укове відкриття»388.

Попри інтерес до  наукового пізнання світу, березільці, головно, цікавили-
ся сучасним європейським авангардним мистецтвом  — згадати, хоча  б, регу-
лярне колективне читання й обговорення п’єс німецьких експресіоністів, насам-
перед, Г. Кайзера («З  півдня до  півночі», «Газ») та  Е. Толлера («Еуген нещас-
ний», «Машиноборці», «Людина-маса»). «Газ» першого та «Машиноборці» й 
«Людина-маса» другого невдовзі потрапляють до репертуару МОБ.

В О б’єднанні чимало часу приділяли колективному знайомству зі  статтями 
й  монографіями з  актуальних проблем сценічного мистецтва, приміром, резо-
нансному допису Б. Фердинандова «Сьогодні театру» чи тільки-но перекладеній 
російською мовою монографії О. Вальцеля «Імпресіонізм та експресіонізм у су-
часній Германії (1889–1920)», обговорення якої розтяглося на тижні.

За найменшої нагоди до О б’єднання запрошували тих, хто міг повідоми-
ти про помітні мистецькі події. Так, О. Дейч — частий гість МОБу — розповів 

387  Авдієва І. Про найкращу людину, яку я знала в юнацькі роки […]. — С. 145.
388  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

144

про постановку «Великодушного рогоносця» Вс. Мейєрхольдом389. Звичайною 
практикою були виступи самих березільців з широкого кола театральних, мис-
тецьких проблем. Так, у  літні місяці 1923 року жваво обговорювалися допо-
віді про систему К. Станіславського (23 квітня) і  театральний експресіонізм 
(28 серпня)390. Інтерес слухачів викликав реферат Г. Воловика «Символізм 
в  українській та  європейській поезії», доповідь О. Магат про творчі пошуки 
О. Таїрова у Камерному театрі тощо.

Найдієвішим знаряддям культурного розвитку особистості Л. Курбас — рев-
ний читач і кваліфікований бібліофіл — вважав книгу. Власну бібліотеку він ро-
ками збирав й  оновлював, з  книгами щоденно працював391. Ставлення до  дру-
кованого слова було в МОБі виключно шанобливим, а книгу піднято на найви-
щий п’єдестал  — насамперед, як  джерело інтелектуального самовдосконален-
ня, про що свідчить, з-поміж усього іншого, звіт бібліотечної комісії. Цей доку-
мент підтверджує серйозну налаштованість молоді здобувати повноцінні й різ-
нобічні знання, тому поруч суто театрознавчої літератури зустрічаємо, примі-
ром, «Історію філософії» К. Форлендера (вимога на два примірники!)392.

Автору цих рядків довелося складати для російського театрознавця О. Мац
кіна, замолоду знайомого з  Л. Курбасом, орієнтовний перелік фахівців у  різ-
них сферах знань, на  яких керівник Об’єднання посилався в  своїх виступах. 
Коментуючи представлений реєстр, О. Мацкін в  усній бесіді зауважив, що 
за освіченістю та ерудицією реформатор українського театру перевершував усіх 
тогочасних знаменитих режисерів як-то: Вс. Мейєрхольда, О. Таїрова та  ба-
гатьох інших. У  спогадах О. Мацкіна, оприлюднених, на  жаль, вже після його 
смерті, питання освіченості Л. Курбаса цілком слушно розглядається як важли-
вий фактор його мистецького обдарування, специфічний вираз єдності інтелек-
туальних та духовних засад непересічної особистості реформатора української 
сцени.

389  Довідка про «Березіль», 1922 р. [Машинопис].  — ІМФЕ НАН України, Ф. 42, од. 

зб. 4.
390  Усі факти наведені за: Щоденник Майстерні ч. 4 Мистецького Об’єднання «Березіль» 

[Рукопис]. — МТМК України, Ф. Р.: архів театру «Березіль», од. зб. 8598.
391  Нещодавно видано бібліографічний покажчик на 627 позицій, який презентує час-

тину бібліотеки Л. Курбаса. Її подальше вивчення може суттєво поглибити наші уявлення 

про інтелектуальні, духовні, творчі зацікавлення митця. (Див: З книжкової колекції Леся 

Курбаса: каталог / Міністерство культури і туризму, ХДАК; укладачі С. Гордєєв, В. Сєдих, 

І. Фоменко; заг. ред. та вступ. ст. С. Гордєєва. — Х.: ХДАК, 2007).
392  Звіт бібліотечної комісії за  серпень та  вересень 1923 р. [Машинопис].  — МТМК 

України, Ф. Р.: архів театру «Березіль», од. зб. 8600.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

145

Про їхню першу зустріч, датовану 1927 роком, О. Мацкін згадував так: «Із на-
шої півторагодинної розмови, я зрозумів наскільки широко освіченим є Курбас. 
Ухил у нього був естетичний та філологічний. Він знав багато слов’янських та єв-
ропейських мов… […] Я поскаржився Курбасові, що Гегеля важко читати в ро-
сійському перекладі. […] І тоді Курбас сказав, що робив спробу перекласти укра-
їнською лекції Гегеля про античну естетику, але не був певен, чи добре це у ньо-
го вийшло. Куди тільки не кликав Курбаса його допитливий розум. Які неспіс-
тавні речі його цікавили: і праці видатного російського та українського філоло-
га ХІХ століття Потебні про характер мовного мислення, і видані на заході но-
ві книжки про теорію театру, і остання п’єса Шоу, і російський авангард у архі-
тектурі і т. д. Що означала ця універсальність і широта інтересів? Любительство, 
яке не знає переваг? Ні, це було невгамовне прагнення знань. Подібне прагнен-
ня знайомств із джерелами має зворотний підступний бік — втрату авторства. 
Але Курбасові це не загрожувало. В його режисурі не було чужих ідей та запо-
зичень. Експериментатор, за яким стояла світова культура, він ні на кого не був 
схожий. Я розрізняю в ньому нібито два начала — зачинателя та продовжувача 
в мистецтві, винахідника, який не відкидає скопом минулого, що зрідка трапля-
ється в режисурі, але трапляється»393.

Висловлені тут думки точно позначають природу інтелектуальної культури 
Л. Курбаса та роль знань у формуванні його художнього світогляду, що добре 
усвідомлювало також і найближче оточення митця. Майже в усіх оповідях про 
нього незмінно присутні згадки про його вражаючу ерудицію.

Про березільське прагнення здобувати знання за найменшої нагоди свідчить 
навіть рукописна «стіннівка». Зі вцілілого примірника можна дізнатися про вну-
трішні проблеми Об’єднання, і водночас — про різноманітні факти культурного 
життя України, Німеччини, Франції, Австрії, Швеції, Іспанії, Бельгії, Америки. 
«Стіннівка» як засіб поширення корисної інформації посідала в МОБі почесне 
місце. Недаремно керівник організації вважав за  потрібне познайомити з  нею 
іноземного журналіста-візитера, про що той пізніше згадував: «Курбас підвів 
мене до стінки і показав […] газету “Березіля” “Наш фронт” та познайомив з її 
редактором Йоном Шевченком. Газета ця, писана на машинці, була розліплена 
на чорній дошці. Своїм змістом досить багата»394.

Курбасівська концепція нового українського театру вимагала рішучого по-
долання духовної ізоляції  — декларувалась неприпустимість існування поза 

393  Мацкин А. По следам уходящего века / Александр Мацкин. — М.: Аслан, 1996. — 

С. 245.
394  Пролєткор [М. Шатульський]. Мистецьке об’єднання «Березіль» на Україні […]. — 

С. 21.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

146

широким культурним простором. Наведені приклади із  практики МОБу без-
прецедентні не лише для вітчизняного театру. Про тогочасні березільські прі-
оритети свідчать щоденникові записи В. Василька: «Праця в майстерні йде під 
знаком філософії. З ранку до 4 години сидимо в холоді і студіюємо історію фі-
лософії!! Це все ж факт, який щось значить. Іменно цілий день над філософією. 
Актори, які щось уміють, мали поспіх у публіки по 5–10 літ на сцені… і все ж все 
покинули і сіли на шкільну лаву! Чи багато таких є не то на Вкраїні, а й у Росії. 
Ми знову серйозно учимось (20. І. 1923)»395.

Рідкісна самовідданість березільців у  всьому, що стосувалося самоосвіти, 
творчої та виробничої діяльності, знаходило підтримку керівництва Об’єднання, 
яке робило відчайдушні спроби поліпшити умови праці, налагодити побут май-
стерняків. З часом ці зусилля винагороджувалися реальними результатами, що 
В. Василько занотовує у щоденнику: «Об’єднання в цілому виглядає значно кра-
ще, більш організовано. Адміністрація поставлена добре. Більше організованос-
ті. Об’єднання має вже контору і діловода. Є телефон, є інтернат, на невеличку 
кількість столовка, душі, ванна і все це цілком безплатно — це дає можливість 
цілком віддатися справі і роботі (21.VII. 1923)»; «Вчора вперше виплатили заро-
бітню платню по 5 рубл. Старим березільцям (в розумінні довгого перебуванні 
в Об’єднанні). Це на нашому голодному бюджеті величезна подія!»396.

Крім того, Л. Курбас серйозно дбав про фізичне зміцнення своїх учнів. 
Почати, хоча б, з Одеської «епопеї», коли всі вони «на дачі 16 станції […] відпо-
чивали, займалися спортом (теніс, волейбол), приймали сонячні ванни та купа-
лися у морі, а також займалися майстерністю актора та слухали лекції Курбаса 
з режисури»397.

Поступово налагоджений побут, увага до всебічного фізичного та творчого 
розвитку березільців сприяють радикальним перетворенням в їхньому мистецтві, 
допомагають реалізувати найсміливіші творчі ідеї лідера Об’єднання.

ПЕРШИЙ СЕЗОН (1922–1923)

Перший сезон МОБу, так само, як усі наступні, складався з вистав, навчан-
ня, експериментів, заходів, радше, культуротворчого спрямування. У Києві то-
ді почали працювати Перша (30 березня 1922 року), Друга (30 грудня 1922 ро-

395  Василько В. Щоденник. Т. 5: 1923–1924 рр. [Рукопис] …
396  Там само.
397  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

147

ку) та Четверта (20 листопада 1923 року), а в Білій Церкві — Третя (20 березня 
1923 року) майстерні.

Невдовзі після заснування в  організації крім, власне, театральних гуртів, 
розгортають свою діяльність Музейна та  Психотехнічна комісії. Кульмінацією 
цього процесу стає фундація 4 березня 1923 року Режисерської лабораторії 
(Режлабу), згодом Режисерського штабу (Режштаб)  — першої української ре-
жисерської школи. Ще одну школу — перший в Україні осередок виховання те-
атральних художників, які здобували свій фах прямо на «виробництві», — очо-
лювану В. Меллером Макетну майстерню, відкрито на межі першого та другого 
сезонів.

Перша майстерня, пізніше перейменована на  Першу майстерню «Імені 45-ї 
Червонопрапорної дивізії»398, працювала як студія-комуна. До її складу увійшли 
колишні молодотеатрівці, студенти останнього курсу Муздраміну ім. М. В. Ли
сенка, просто люди «з  вулиці»: І. Авдієва, Г. Бабіївна, О. Гавриленко, Л. Кома
рецька, М. Марич, Р. Нещадименко, В. Чистякова, Н. Титаренко, Д. Антонович, 
Б. Балабан, А. Ирій, Г. Ігнатович, М. Кононенко, П. Кульчицький, С. Шагайда, 
Г. Воловик, М. Савченко, Б. Тягно, Й. Шевченко та ін.

Київські глядачі познайомилися з  ними 7 листопада 1922 року на  виставі 
«Жовтень», для створення якої Л. Курбас запровадив «метод колективної дії». 
Втім, він, за словами О. Запорожця, «чітко і відверто протиставляв його тим прин-
ципам “театру колективного дійства”, який тоді пропагував Марко Терещенко 
в Театрі імені Гната Михайличенка… Лесь Степанович вважав такий “колектив-
ний театр виробничих форм” обездушенням сцени»399. «Жовтень» і наступна ви-
става «Рур»400 були, на загальну думку, шкіцами «Газу», прем’єра якого відбула-
ся 27 квітня 1923. Над знаменитим твором Г. Кайзера Л. Курбасові довелося пра-
цювали, практично, водночас із «Руром», текст якого він почасти імпровізував 
під час репетицій.

Створюючи «Жовтень» — сорокахвилинну пантоміму в двох сценах — Л. Кур
бас паралельно готував до показу ще одне видовище — сатиричний політичний 

398  Військовики, серед яких, до  речі, було багато галичан, матеріально досить щедро 

підтримували березільців, підгодовували власними пайками, дещо підкидали з деревини, 

металу тощо.
399  Запорожец А. Мастер / Александр Запорожец // Лесь Курбас. Статьи в воспомина-

ния о Л. Курбасе. Литературное наследие […]. — С. 166–167.
400  Актор Першої майстерні М. Савченко згадував, що над «Жовтнем» працювали 

10, а  над «Руром»  — 14 днів. Див.: Савченко М. «Учбовий 1922–23 рр. Київ» [Рукопис] 

/ М. Савченко. –МТМК України, Ф. Р.: архів Савченко М., од. зб. 12582.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

148

огляд «Жовтневий петрушка»401. Обидві роботи показували, як правило, в один 
вечір. Репетиції огляду нагадували тим, хто працював у Молодому театрі, часи, 
коли Л. Курбас сідав за рояль, імпровізував, змушуючи акторів включатися у дію, 
й у такий спосіб «зрощував» виставу.

«Жовтень»  — видовище неоднозначної жанрової природи. М. Верхацький 
у  нарисі про шляхи «Березоля» писав напочатку 1930-х років: «Місце й  час 
дії — невідомі: може, Європа, може, половина ХІХ ст., а, може, в час імперіаліс-
тичної війни. На сцені король і, звичайно, найгірший король, якого тільки мож-
на собі уявити — старий ледацюга, розпусник… Таке ж і все королівське ото-
чення. Над бідним людом тяжко знущаються… Піддані здіймають повстання 
і вбивають короля, чому допомагає одна з королівських фавориток, у якої ро-
ман з ватажком повстанців»402. Й. Гірняк, сказати б, додав до наведеного вище 
ескізного портрету «Жовтня» власну згадку про хореографію цього епізоду: 
«Міністри, генерали, придворні дами танцюють дуже популярний танок “па-
деспань”. Уся ця знать напудрена причесана, розкішно вдягнена, але  похожа 
на воскові фігури з паноптикуму, довго й завзято танцює»403. Як бачимо, у ви-
ставі вистачало місця для сатири, мелодрами, буфонади. Більш як через півсто-
ліття під цим кутом зору погляне на «Жовтень» О. Запорожець: «Тут органіч-
но поєднувалися певна експресіоністська збудженість — з іронією, майже фар-
сом (сцени з королем, наприклад, який так вигадливо, як скоморох, пиячив!), 
мелодрама — з пародією на неї. Чого в “Жовтні” не було, так це ювілейної па-
токи і пафосу, які надто вже полюбляли деякі прихильники “театру масових ви-
довищ” — це було справжнє мистецтво! І важливо, що його робили молоді, на-
тхненні художнім задумом і фізично розвинені люди: їхня тілесна краса і чіт-
кість дій теж чогось вартували»404.

Перший сценічний твір МОБу киянам припав до душі, хоча у пореволюцій-
ні роки вони передивилися безліч агіток. Наразі березільська мала серйозну пе-
ревагу, теж зауважену О. Запорожцем: «“Жовтень” — вистава просто блиску-
ча за своїм рішенням, недооцінена критикою того часу, втім, і самим Курбасом. 
Завдання побудови агітаційного видовища з  гранично ясним ідейним спряму-
ванням вирішувалася в ньому на рівні високої художньої майстерності»405.

401  Ю. Бобошко подає дещо уточнену назву «Жовтневий петрушка дядька Кіндрата». 

Див.: Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 73.
402  Верхацький М. 10 років театру, 1932–1933 рр. [Машинопис] / М . Верхацький  — 

ІМФЕ НАН України, Ф. 42, од. зб. 14.
403  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 150.
404  Запорожец А. Мастер […]. — С. 166.
405  Там само. — С. 165–166.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

149

З наступною прем’єрою — «Руром»406 — твором естетично складнішим, бере-
зільці не забарилися, показавши його вже 24 лютого 1923 року. Сам постановник 
оцінював нову роботу не дуже високо, а з приводу літературної основи зауважив: 
«“Рур” — це театральна штука, а не п’єса»407. Її сюжет апелював до нещодавньо-
го захоплення Францією частини німецьких територій. Текст, за Й. Шевченком, 
Л. Курбас склав сам, із «підручних засобів»: «За зміст аґітки […] було взято сві-
жі газетні відомості. Пролетаріят СРСР пильно тоді слідкував за революційними 
подіями в Німеччині, ці події — центральний момент п’єси. Це була хроніка, жива 
і злободенна. Вакханальна зміна кабінетів, знецінення валюти, страйки робітни-
ків, опір фашистів, червоні загони — все це в яскравих театральних образах було 
втілено в цій аґітці. Цю річ, згідно з самим характером місця дії (вулиця), було по-
казано в різкому й гострому плані лубка»408. Згадка про вулицю вказує на засоби 
демонстрації «Руру», який у жовтневі свята показували по всьому Києву, пере-
важно на платформах двох вантажівок.

Те, що «Рур» був агіткою, не знімало з постановника відповідальності за її ху-
дожню якість. Відтак, зрозуміло, чому Й. Гірняк, змальовуючи свої перші вра-
ження від Об’єднання, звертався, головно, до репетицій «Руру». Його особливо 
зацікавили нові акторські технології, вразило, що в цьому видовищі «усе ж таки 
домінував пластичний жест, який часто переходив у цілу вереницю руху, що на-
гадував балетних мімів, які жестами замінюють слово. У “Рурі” жест переходив 
у слово, а слово в рух, і це разом творило дію»409.

Цього разу Л. Курбас інакше, ніж у «Жовтні», вирішував проблему сценічно-
го простору. Тепер події вистави розгорталися вже не на порожній сцені: «на по-
мості, чи навіть на площі, з’явився чотирикутній конус у три метри завширшки 
і  п’ять заввишки, який міг обертатися довкола своєї осі. На  кожній стінці бу-
ла зазначена місцевість чи установа, де відбувалася подія, що мала відношення 
до теми»410.

Згодом Л. Курбас називатиме перші сценічні опуси Об’єднання виявом 
«наївного ентузіазму», з  чим не  погоджувався П. Рулін: «Оці перші дебюти 
“Березоля” були прегарною синтезою набутого у найрізноманітніших поперед
ніх театральних експериментах досвіду. Обидві яскраві, соковиті, вони добре 

406  Й. Гірняк стверджував, що вистава складалася з двох картин (Гірняк Й. Спомини 

[…]. — С. 150), Й. Шевченко — з дев’яти (Див.: Шевченко Й. «Березіль» // Шевченко Й. 

Сучасний український театр: збірка статтів …
407  [Курбас Л.] Тексти, документи різних років: 1920–1933 рр. [Рукопис; машинопис] …
408  Шевченко Й. «Березіль» […]. — С. 63–64.
409  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 151.
410  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

150

доходили до  того робітничого й  червоноармійського глядача, на  якого були 
розраховані»411. Зважаючи на щонайпалкіше прагнення Л. Курбаса порозумітися 
з новим часом і глядачем, цілком виправданою (в сенсі тактичному) виглядає йо-
го апеляція до сценічних форм уже визнаних аудиторією. В сенсі стратегічному, 
він пов’язував перспективи Об’єднання з опануванням новою художньою мовою, 
з чого випливала його найближча мета: активізувати педагогічну працю. Її він ре-
алізував під час відпустки 1923 року.

Тож влітку Перша майстерня отаборилася в Білій Церкві, підпорядковуючи 
своє життя суворому режиму. З. Пігулович згадувала: «Підйом о сьомій ранку, 
фізичні вправи, після вправ усі купалися у річці Рось. Сніданок о восьмій. Після 
сніданку хто-небудь зі старших товаришів або сам Олександр Степанович про-
водив з нами цікаву бесіду: про дисципліну актора, як творчу, так і робочу; про 
етику у театральному колективі. Це були не доповіді, а теплі, невимушені бесіди 
учнів з улюбленим учителем. Після бесіди були години дві репетицій; ми відшлі-
фовували вистави, з якими їхали на цукроварні. Після репетицій був обід, а після 
обіду — тихий час. Після відпочинку займалися: хто читанням книжок, хто спор-
том, хто вчив роль і таке інше. Всі були зайняті корисними справами. О восьмій 
вечеряли, о десятій — відбій. Олександр Степанович був для нас абсолютним ав-
торитетом. Він поволі, непомітно для нас без натиску об’єднував колектив, готу-
ючи здібну молодь до майбутньої серйозної творчої роботи»412.

За інтенсивністю фахового навчання білоцерківська епопея нагадувала до-
бу Молодого театру, тим паче, що майже всі викладачі були колишніми молодо-
театрівцям і свого часу мали нагоду переконатися в ефективності такого підхо-
ду. Цього разу заняттями з техніки сценічної мови керував Г. Ігнатович, акроба-
тику та фізкультуру викладав Ф. Лопатинський, пластичною та хореографічною 
вправністю опікувалася В. Чистякова. Час від часу з Києва приїжджав з лекція-
ми Й. Кунін. Сам Л. Курбас брав участь в усіх заходах майстерні: запроваджу-
вав індивідуальні заняття, допомагав вибрати літературний твір для етюдів то-
що. Один зі студійців, приміром, згадував, що здебільшого Л. Курбас радив звер-
татися до О’Генрі, чиї оповідання високо цінував за парадоксальну логіку, лако-
нічність художнього висловлювання, тонке розуміння психології найхимерніших 
персонажів.

Головним своїм завданням керівник Об’єднання вважав сприяння фаховому 
вдосконаленню березільського мистецтва, відтак створив спеціальну систему 
навчання під назвою Практика сцени. Студії за цією системою відбуваються ре

411  Рулін П. Український драматичний театр за п’ятнадцять років Жовтня […]. — С. 103. 
412  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

151

гулярно впродовж багатьох літ, викликаючи у березільців величезний ентузіазм. 
С. Свашенко згадував, що після повернення з  Білої Церкви ці заняття не  при-
пинялися  — «молоді березільці опрацювали й  зіграли в  етюдах майже всього 
“Кобзаря” Т. Шевченка»413. Тоді ж учні почули від Л. Курбаса імена зарубіжних 
акторів, яких він вважав яскравими виразниками сучасних тенденцій у актор-
ській творчості. Найчастіше йшлося про Е. Янінгса, Л. Гіш, але на першу пози-
цію лідер МОБу незмінно висував Ч. Чапліна, чия «особлива логічність дій» (ви-
раз Л. Курбаса) його надзвичайно хвилювала й захоплювала. Зважаючи на про-
токоли засідань Режштабу, датовані початком 1930-х років, можна припустити, 
що Практика сцени, ймовірно, лишалася важливим інструментом творчої робо-
ти до полишення Л. Курбасом «Березоля». Радше за все, її час від часу відновлю-
вали як невід’ємний «атрибут» березільського стилю життя.

У  Білій Церкві крім фахових, сучасною мовою, тренінгів, молодь Першої 
майстерні працювала над виставами для місцевої публіки. «Костюми й декора-
ції для спектаклів, що їх ми грали в Білій Церкві, були скромні й невибагливі. 
У  вільний час ми латали й  штопали костюми, лагодили й  підфарбовували де-
корації», — згадувала І. Авдієва про репетиції тих опусів, що їх показувати на 
«відкритій сцені в саду, спектаклі починалися пізно. Намагалися одягтися й за-
гримуватися в школі, а потім, загорнувшись у хустини, непомітно пройти в сад 
і на сцену»414.

Репертуар складався з чотирьох вистав, над якими працювали переважно етюд-
ним методом: «Мірандоліна» К. Гольдоні, «Цвіркун на запічку» за Ч. Діккенсом, 
середньовічний французький фарс «Адвокат Патлен» та «Анжело, тиран 
Падуанський» В. Гюго. Л. Курбас був режисером лише перших двох постановок 
(третю здійснював Ф. Лопатинський, а  четверту Г. Затворницький), втім, відві
дував усі репетиції, поціновуючи їх, передусім, як складову навчального проце-
су. Він, за І. Авдієвою, «придивлявся до нас, з’ясовував акторські дані кожного. 
Інколи, не роблячи жодних вказівок, він довго сидів у якому-небудь шкільному 
класі, слухав “рик” тирана Анджело, потім переходив до “Діккенса” в сусідній 
клас. Посидівши й помовчавши у “цвіркунів”, приходив до нас, патленівців»415. 
Цю тактику Л. Курбас за якийсь час змінив, спонукуючи молодь до активнішо-
го запровадження етюдного методу, а  згодом  — до  ретельнішого фіксування 
прийомів гри, пояснюючи: «Актор, який не вміє фіксувати знайдену інтонацію 
і жест, завжди буде тільки дилетантом»416.

413  Свашенко С. Учитель юності моєї […]. — С. 160.
414  Авдієва І. Про найкращу людину, яку я знала в юнацькі роки […]. — С. 148.
415  Там само. — С. 147.
416  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

152

Місцеві жителі, селяни, попри прихильність до  акторів-початківців Першої 
майстерні, не  завжди адекватно сприймали прийоми comedia dell’arte, особли-
во, «дзанні», деякі інші мистецькі «новації»417. Після повернення до Києва жод-
ну із тих постановок не відновлювали, розглядаючи їх лише як елемент навчаль-
ного процесу.

Невдовзі після заснування Першої, відкрилася Друга майстерня, утворе-
на переважно з  акторів Робітничого Незалежного театру, який грав свій ре-
пертуар на  околицях Києва. До  її складу увійшли колишні молодотеатрівці 
С. Бондарчук, А. Бучма, В. Василько, Л. Гаккебуш, О. Добровольська, П. Долина, 
С. Мануйлович, Л. Сердюк. Виступаючи на  відкритті цієї майстерні, Л. Курбас 
зазначив, що вона «упосліджує» діяльність Молодого театру, натомість мусить 
йти «по шляху поглиблення процесу творення нового сучасного театру та його 
актора»418.

Так сталося, що Другу майстерню вже навесні 1923 року реорганізували 
у Четверту (відкрилася 20 березня). Назву «Друга майстерня» зберіг очолюваний 
Ф. Лопатинським невеликий гурт зовсім «зеленої» молоді — всі віком до 20 ро-
ків, — кістяк театру для дітей. Про їхню діяльність майже нічого невідомо — хі-
ба тільки те, що актори регулярно відвідували дитяче містечко «Ленінське», спо-
стерігали за іграми малечі, консультувалися у досвідчених педагогів-вихователів 
про вікові особливості сприйняття художніх образів. Першою виставою мав ста-
ти «Кентервільський привид» за О. Уайльдом та агітка «Жреці» за А. Цагарелі, 
над якою працювала З. Пігулович. Жоден проект зреалізувати не  пощастило. 
За місяць, у квітні 1924 року, цей осередок було ліквідовано. Однак не виключе-
но, що їхнім досвідом могли скористатися творці театру для дітей, невдовзі за-
початкованого в К иєві. Крім того, після переїзду «Березоля» до  Харкова саме 
Ф. Лопатинський узяв найактивнішу участь у  роботі Першого державного те-
атру для дітей, де згодом працюватимуть Г. Ігнатович, І. Крига, В. Скляренко, 
М. Верхацький та інші березільці.

На базі ж Четвертої майстерні Л. Курбас намірявся започаткувати репертуар-
ний театр. Саме тоді в Об’єднанні склалася специфічна колізія, докладно змальо-
вана Й. Гірняком: «Усі ці т. зв. молодята […] дуже скептично зустріли “стариків” 
і всю 4-ту майстерню. Вони вже кілька місяців слухали цікавих лекцій Курбаса про 
те, як він представляв собі і їм новий театр. Вони вже вміли стояти довший час на го-
лові, дехто з них навіть крутив сальто-мортале, вони були здатні, ставши на руки, 
головою вниз, ходити по кімнаті і навіть по Хрещатику. Цього всього четвертомай-
стерняки ще не могли втяти. Тому то ці “революціонери” дивилися на “стариків” 

417  Савченко М. «Учбовий 1922–23 рр. Київ» [Рукопис] …
418  Мистецьке Об’єднання Березіль // Більшовик. — К., 1923. — 3 січ. — Без підпису.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

153

з певною дозою скептицизму й недовір’я, тим паче що вони вже працювали над ре-
пертуаром, а нам було сказано, що до цього ми ще не підготовані і чимало часу за-
бере наше перекування. “Старики” мирилися з такою ситуацією і терпеливо крути-
ли кульбіти й усяку іншу фізкультурну, балетну та навіть циркову премудрість»419.

Четверту майстерню певний час називали Показовим театром, програмне за-
безпечення якого стає предметом спеціального засідання Правління МОБу (4 бе-
резня 1923 року), де, до речі, було задеклароване і створення Режлабу420. В усіх 
виступах йшлося про репертуар, творчий склад, спрямування Показового теа-
тру. Серед найближчих постановок фігурували «“Іуда” Мюзама, “Ніч” Мартіне, 
“Людина-маса”, “З півдня до півночі”, “Пекло шлях”, “Сонце Руїни”, Шекспір»421. 
Творами «революційного експресіонізму» мали опікуватися Л. Курбас, Г. Зат
ворницький, Г. Ігнатович, інсценівками  — Ф. Лопатинський, Й. Шевченко, 
О. Перегуда, класичною драматургією  — П. Долина, А. Бучма, Й. Шевченко, 
«українською народною драмою»  — В. Василько, А. Бучма, Ф. Лопатинський. 
До  трупи передбачалося «запросити таких осіб: Авдієву, Бабіївну, Гавришко, 
Комарецьку, Пігулович, Парфенеко, Марич, Нещадименко, Чистякову, Ско
ренко, Кудрицького, Титаренко, Коваленко, Антоновича, Балабана, Ирія, Іг
натовича, Кононенко, Крушельницького, Шагайду, Воловика, Домашенко, Сав
ченка, Тягна, Шевченка. […] Бабенка, Бондарчука, Бучму, Василька, Гірняка, 
Гаккебуш, Добровольську, Долину, Карпенко, Лопатинського, Мануйлович, 
Панченка, Перегуду, Обломієвську, Реву, Музиченка, Сердюка, Радченко, Лип
ківського, Маслюченко, Горенко, Сидоренко»422.

Заснування Показового театру практично означало  б розмежування таких 
іпостасей театру як експериментальна та виробнича. З іншого боку, зважаючи, 
передовсім, на репертуар, ідея Показового театру, радше, відповідала концепції 
поміркованого «європеїзму», тож в естетичному сенсі виглядала менш радикаль-
ною, аніж програма навіть Молодого театру. Крім того, впадає в око особливе 
наголошення ідеологічного аспекту діяльності. Втім, оскільки Показовий театр 
так і не було зорганізовано, то намір роз’єднати «пошук» і «виробництво» ли-
шився на папері, а вся подальша історія МОБу вказує на рух у прямо протилеж-
ному напрямку, визначаючи головні засади березільської школи.

Про сенс і масштаби роботи Четвертої майстерні якнайкраще свідчать вистави 
другого сезону, перший же закінчився постановкою Л. Курбасом експресіоніст-
ської драми Г. Кайзера «Газ».

419  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 147.
420  Про його діяльність йтиметься окремо.
421  Мистецьке Об’єднання Березіль // Більшовик. — К., 1923. — 3 січ. — Без підпису.
422  Василько В. Щоденник. Т. 5: 1923–1924 рр. [Рукопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

154

Роботу над цим твором Л. Курбас почав із перекладу п’єси Г. Кайзера та під-
готовки її до друку в першому числі часопису українських футуристів «Кермо», 
з яким видавництво «Гольфшторм» пов’язувало розгортання широкого фронту 
наступу авангардної культури в національному мистецтві, і, де березільцям в ре-
дакційних планах «Керма» належала помітна роль.

Зорієнтовані на  експресіонізм, головно, німецький, березільці пов’язували 
з ним докорінну модернізацію українського театру. За О. Ільницьким, над жур-
налом «Кермо» «наполегливо працювали і, за  всіма свідченнями, він був май-
же на межі того, щоби зреалізуватися. […] У планах йшлося про публікацію ні-
мецького експресіоніста Георга Кайзера (п’єси “Газ” […] і “Корал” […], Ернста 
Толлера, Карла Стергайма і Юлія Ромейнса»423. Крім Курбасівського перекладу, 
у перших числах «Керма» мала з’явитися стаття В. Меллера, дописи інших бере-
зільців. По суті, з появою українського тексту «Газу» адаптація нового мистець-
кого напрямку до українського кону мала б значно інтенсифікуватися. На жаль, 
цей проект провалився, що, однак, не зупинило Л. Курбаса, налаштованого при-
щеплювати експресіонізм українській культурі.

В  усій цій історії, розпочатій наприкінці грудня 1922 року, був нюанс, зау-
важений В. Васильком: «Повстала думка (ініціатива Курбаса) утворити режи-
серську студію, яка б не тільки виховувала нових режисерів, але й мала завдан-
ням керувати театральною політикою на Вкраїні. Тепер вже впливати на існую-
чі театри. Ця організація має носити назву “Кермо”. В складі “Керма” поки що 
Терещенко, Лопатинський, Ігнатович, Курбас, Бондарчук, Василько, Долина»424. 
Те, що, за В. Васильком, назва розшифровувалася як «керівництво мистецтвом», 
вказує на амбітні претензії на провідну роль в художньому процесі України. І те, 
що проект «Керма» як часопису лишився нереалізованим, не означає здачі пози-
цій. Подальші події творчого життя МОБу це підтверджують.

Очевидно також, що Л. Курбасові була вкрай потрібна друкована «трибу
на» для оприлюднення мистецької ідеології Об’єднання, заради чого вже 
взимку 1923 року створили Видавничу комісію з  широкими повноваженнями 
та обов’язками. Вона мала «розгорнути діяльність в справі видання журналів, 
брошур по питанням теорії, техніки, історії театру, а також видання п’єс і сцена-
ріїв, як для своїх майстерень, так і для театрів з европейським репертуаром»425. 
Про свої наміри комісія сповістила влітку 1923 року. Йшлося про «видання по-
стійного театрально-мистецького ілюстрованого щотижневика “Глядач”, що 
обслуговуватиме не тільки київські театри, але освітлюватиме театральне жит-

423  Ільницький О. Український футуризм, 1914–1930 […]. — С. 88–89.
424  Василько В. Щоденник. Т. 5: 1923–1924 рр. [Рукопис] …
425  Мистецьке об’єднання «Березіль» // Більшовик. — К., 1923. — 2 лют. — Без підпису.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

155

тя всієї України і матиме додаток-порадник для сільських і робітничих театрів. 
Намічено для видання цілу низку п’єс, підручників, справочників і т. п. Для більш 
успішного переведення видавничого пляну, Вид. комісія увійшла у видавництво 
“Гольфштром” для тісного співробітництва»426. Частину тих планів пощастило 
зреалізувати, хоча й у інший спосіб. Приміром, «Глядача» заступили «Барикади 
театру», практично, з тією ж програмою. Відсутній порадник для аматорів част-
ково компенсувала серія статей Г. Ігнатовича в «Сільському театрі». За корот-
кий час у МОБі постане спеціальна ланка, яка укладатиме репертуарні збірки 
для аматорів. П’єси та сценарії березільці невдовзі почнуть видавати, створивши 
для самодіяльності невелику «драматургічну бібліотеку».

Середина 1920-х років — «золота ера» експресіонізму в «Березолі». Такої 
наснаженої і  водночас виснажливої праці березільці ще не  знали. За різни-
ми оцінками для випуску «Газу» знадобилося від 100 до  150 репетицій, хо-
ча З. Пігулович стверджувала: підготовчий процес розтягся на  довший пері-
од, і до початку, власне, проб актори спеціальними вправами розвивали в со-
бі «як музичний, так і сценічний ритми, що згодом застосовувалися Курбасом 
у ролях “Газу”»427. Її слова підтверджують спомини М. Савченка про підготов-
ку акторської молоді Першої майстерні до роботи у виставі «Газ». Йдеться про 
багатогодинні спеціальні вправи, в яких відшліфовувалися жести, рухи. «Це бу-
ли експериментальні роботи  — тренувальні імпровізації до  постановки п’єси 
(«Газ» Кайзера), про яку ми ще не  знали»428. Колосальні за  розмахом зусил-
ля робилися заради мети, якою, за визначенням Н. Кузякіної, була «патетич-
на трагедія, що закликала до подолання протиріч цивілізації»429. Доти ще жод-
на українська вистава на такі завдання не зважувалася, хіба що окремі зразки 
барокової «шкільної драми».

Сюжет «Газу», тим не менше, є доволі простим. Жахлива трагедія — вибух га-
зу на великому заводі, спричинивши численні людські жертви, спонукає власни-
ка — гуманіста та філантропа Сина мільярдера — закликати робітників не від-
новлювати зруйноване підприємство, а «розплющити очі та поспішати в поля», 
щоби побудувати «вулиці, засаджені деревами. […] Площі із зеленими газонами, 

426  Еф. Мистецьке об’єднання «Березіль» у К иїві /  Еф. //  Більшовик.  — К., 1923.  — 

14 серп.
427  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …
428  Савченко М. «Інститут імені М. В. Лисенка. Київ»: спогади [Рукопис] / М. Савчен

ко. — МТМК України, Ф. Р.: архів Савченко М., од. зб. 12576.
429  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры […]. — С. 34.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

156

квітучі клумби. […] Будиночки з маленькими затишними господами»430. Але про-
летарі, підбурювані Інженером, цією пропозицією нехтують і вирішують віднови-
ти завод на місці згарища.

Провідною силою у «Газі» Л. Курбас зробив не  окремі індивідуальності, 
а робітничу масу, в якій концентрувалася головна змістова та емоційна напруга 
сценічного твору. Вона поставала на кону і як багатоголовий натовп, і як транс-
формований хор із давньогрецької трагедії, і як абстрактний образ народно-
го поневолення та страждання, і як довершений механізм із людських тіл, що, 
мабуть, найбільше вражало сучасників. На  березільському кону «шляхом ду-
же складної ритмопластичної композиції постатей акторів було створене вра-
ження діючої машини. На сцені не було ні маховиків, ні підойм, люди залиша-
лися людьми — робітниками газового заводу, але те, що вони робили, асоцію-
валося у глядачів з роботою велетенської машини. Це було театральне перетво-
рення, яке не претендувало на копіювання життя, але яке справляло враження 
реальності»431.

Програмна мета потребувала вдосконалення прийомів ритмізації руху, за-
проваджених ще в  роботі над «Едіпом-царем», «Шевченківською виставою», 
«Гайдамаками». Саме це спонукало Й. Шевченка в аналізі масових сцен «Газу» 
зауважити, що «рух машин, у його художньо-ритмічному перетворенні, переда-
ється вигадливо-складними комбінаціями руху людських мас на сцені»432.

В репетиціях п’єси Г. Кайзера Л. Курбас застосовував специфічну лексику для 
позначення дій хору. В цілому він називав масу «музикою» вистави, вимагав від 
акторів чіткішої «фіксації партитури рухів», ретельнішого осмислення «вико-
нання кожної партії», адже кожен, «хто брав участь у  масовках, повинен був 
розуміти себе як музичний інструмент з багатим діапазоном звучання. Кожний 
у заданому ритмі рухів вливається в симфонічне звучання цілого»433.

У різні періоди історії «Березоля» глядачі захоплювалися музичністю бере-
зільців, розвиненою наполегливою і щоденною працею. Воно й не дивно — адже 
Л. Курбас не шкодував зусиль для посвячення своїх учнів у закони будови різних 
музичних форм. До початку, власне, репетицій «Газу» він запросив композито-
ра А. Буцького попрацювати з трупою, розуміючи, що кращого результату мож-
на досягти «в  живому спілкуванні з  цікавою розумною людиною», коли легше 
засвоїти «те, що важко зрозуміти теоретично». Одна з молодих актрис із захо-

430  Кайзер Г. Драмы / Георг Кайзер; вст. ст. А. Луначарского. — М.; Петроград: Госу

дарственное издательство, 1923. — С. 93.
431  Василько В. Народний артист УРСР О. С. Курбас. Замість передмови […]. — С. 20.
432  Шевченко Й. «Березіль» […]. — С. 65.
433  Авдієва І. Про найкращу людину, яку я знала в юнацькі роки […]. — С. 151.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

157

пленням згадувала, як відомий композитор «навчив нас читати симфонічну пар-
титуру, і як легко було нам надалі проводити репетиції вистави “Газ”, що за сти-
лем постановки була симфонічним твором!»434.

Запроваджений підхід позначився й  на  робочій термінології. Характерний 
приклад становлять, приміром, пояснення Л. Курбаса, що «в будові маси в “Газі” 
є свої дуети, тріо, квартети, акорди і мелодії, асонанси і дисонанси»435. Ці слова 
не були риторикою, про що свідчать згадки акторів, які регулярно «робили тре-
наж, рухаючись по музичним нотам, виконуючи у русі цілі ноти, чверті, восьмі, 
синкопи, тріолі»436.

Музичне рішення «Газу» сучасники визнавали новаторським. У розвідці, при-
свяченій «Березолю», композитор П. Козицький  — багатолітній співавтор ко-
лективу — писав, що вже від перших звуків на нього повіяло чимось «новим не-
сподіваним», адже раніше на українському кону не було «зображення руху ма-
шин звуком […], стрекотіння друкарських машинок, як  музично-звукове тло у 
«Джіммі Гіґґінсі» — всі оті інтермедії, марші, тощо. Коли шукать перших проявів 
урбаністичної, індустріальної музики на Україні, то, безумовно, розшуки приве-
дуть до “Газу”, “Джіммі Гіґґінса”… Найголовніше, що ця музика була органічно 
поєднана з цілою виставою. Вона не була ілюстрацією, вона була звуковим ком-
понентом єдиного сценічного образу. Задум режисера знайшов у композитора 
відповідні фарби»437.

Композитор «Газу» — А. Буцький — щоби підтримати, а при нагоді й розви-
нути сміливі ідеї Л. Курбаса, ревізував традиції, вкорінені в  українському дра-
матичному театрі. Він не обмежився музичною ілюстрацією виробничих проце-
сів, чи, приміром, звуковою імітацією вибуху (цього для театральної «революції» 
цілком вистачило б), натомість створив багатозначний звуковий образ техноген-
ної, навіть ширше — гуманістичної катастрофи. Йому в національній сценічній 
культурі належить першість в оригінальних підходах до синтезування звукових 
та візуальних образів. «На тлі струнних інструментів — дрібних частини маши-
ни, усе сильніше і сильніше, вливаючи життя у їхні монотонні звуки, стають рит-
мічні удари музичних інструментів — ричагів. Їхня стрімкість зростає… Але газ 
в отворі починає забарвлюватися, у ритмі машин перебої, в окремих інструмен-
тах наростає буря; колір газу вже яскраво червоний, і не приголомшуючий вибух, 

434  Там само. — С. 149.
435  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 221.
436  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …
437  Козицький П. Музика в «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

158

і не рясний дощ дрібних уламків віконного скла […], а соковита картина абсолют-
ного нищення перетворена на театрально переконливий образ»438.

Українську публіку, ні  з  чим подібним не  знайому, мабуть, найбільше вра-
жав щільний зв’язок музики з  мізансценічним малюнком, який утворював 
«мистецько-ритмичний синтез із  елементів ритмик ріжних категорій: ритмики 
виробничого процесу, стихії мітингу, колективного горя робітників під час ви-
буху газового заводу і т. п.»439. А. Буцький згодом, навіть, стверджував: музика в 
«Газі» функціювала майже як самостійний персонаж. Сам він, до речі, диригував 
оркестром, який під час цієї вистави знаходився за лаштунками440.

Сценічні події вистави починалася з появи гурту робітників. Вони крокували 
один за одним, поклавши ліву руку на плече того, хто йшов попереду. Наростання 
й  ускладнення темпу рухів символізувало «запуск» механізму великого заво-
ду. З першої ж хвилини сценічну дію помітно загострювало одночасне існуван-
ня двох паралельних «сюжетів». Перший унаочнювали примхливі рухи та ритми 
маси, другий — взаємини Писаря (М. Савченко) та Білого Пана (М. Домашенко).

Писар з’являвся на кону разом із робітниками, йдучи попереду однієї з груп. 
Згодом він від неї віддалявся і прямував до конторки, де заглиблювався у читання 
паперів і тому не одразу помічав Білого Пана, який звертав його увагу на моно-
метр. Стрілка зупинилася на критичній позначці, колір газу нестримно змінював-
ся. Білий Пан раптово зникав, а герой М. Савченка, відраховуючи шість секунд, 
що лишилися до вибуху, кидався до телефону та кричав: «Інженер!». Тієї ж ми-
ті робітники вибігали на передній план, а Інженер (Ф. Лопатинський) стрімголов 
видирався «на “піраміду”, яка вишукувалася обличчям до  глядачів із  голосним 
шепотом “ш — ш — ш”. Музика — крещендо. Машини гудуть… Ураганом здій
мається какофонія звуків, — і — вибух. По конструкції покотилися “трупи” ро
бітників і все завмерло»441. Тієї ж миті зривалися і падали трикутні завіси, закри
ваючи конструкцію й напис «Газ» на задній стіні сцени. Несподівана катастрофа 
жахала розкиданими по сцені тілами й таємничою постаттю Білого Пана, який 
додавав трагедії містичності.

Пластика, рух були у «Газі» не просто віртуозними, а концептуальними, та-
кими, що змушують говорити про повноцінний хореографічний план вистави. 
Згадуючи про нього, критики здебільшого вдавалися до  порівнянь із, так зва-

438  Лазоришак. К  сегодняшней постановке «Газа» Кайзера в  театре им. Шевченко 

/ Лазоришак // Пролетарская правда. — К., 1923. — 27 апр. 
439  Я. С. [Я. Савченко] «Газ» // Червоний шлях. — Х., № 2. — С. 269.
440  Савченко М. «Учбовий 1922–23 рр. Київ» [Рукопис] …
441  Савченко М. «Стежками доріжками»: автобіографічний нарис [Рукопис] / М. Сав

ченко. — МТМК України, Ф. Р.: архів Савченко М., од. зб. 12577.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

159

ними, «танцями машин» М. Фореггера, вперше продемонстрованими в М оскві 
(1922 р.), в «Мастфорі» (Майстерні Фореггера). Не заперечуючи цієї можливос-
ті, хотілося  б, однак, зауважити думку Ю. Дмитрієва  — дослідника творчості 
М. Фореггера — щодо ґенези «танцю машин»: «Найбільше враження на глядачів 
у спектаклях Фореггера справляли “механічні танці” та “танці машин”. Сама ідея 
такого роду була підказана В. Парнахом: він бачив аналогічні номери в Парижі. 
Але якщо на Заході такого роду танці набували трагічного відтінку, з експресіо-
ністичним надривом, демонструючи, як машина “перетравлює”, підкорює та по-
збавляє людських рис людину, то М . Фореггер надав “механізованій хореогра-
фії” оптимістичний дух»442.

Наведені міркування фахівця дозволяють поглянути на пластику «Газу» з де-
що іншої точки зору. Українському режисеру, вочевидь, була значно ближ-
чою тенденція, окреслена В. Парнахом, аніж та, яку культивував М. Фореггер. 
Оскільки Л. Курбас був добре обізнаний із сучасним йому європейським театром 
і в першій половині 1920-х років регулярно отримував інформацію про тамтешні 
мистецькі процеси, то він міг цілком самостійно скласти думку про подібного ро-
ду сценічні явища, й у власному творчому пошуку не послуговуватися досвідом 
М. Фореггера, апелюючи до зразків, на які вказував В. Парнах. Тому, мабуть, го-
ді шукати інспірацій трагедійного образу маси Курбасівської вистави в «мюзік-
хольно» бадьорих Фореггерівських опусах.

Своєрідним сценічне буття гурту робітників у «Газі» робила не  лише му-
зика та  рух, але  й  образотворчі чинники. Події вистави розгорталися у  без-
прецедентному для українського театру середовищі  — конструктивістично-
му. В. Меллер спроектував «багатоповерхову конструкцію, на  майданчиках 
якої у різних рівнях одночасно могла паралельно розвиватися дія. “Одяг” сце-
ни був відсутній, на задній кам’яній стіні великими літерами йшов напис назви 
вистави. У  центрі майданчика широкий, оббитий металом стовп, що нагаду-
вав уламок вентиляційної труби. Фрагмент речі давав натяк на звичні предме-
ти, проте навіть введення речових елементів (кран, ферми — на задньому пла-
ні) не конкретизувало місця дії, а було покликане лише символічно декларувати 
середовище. Великі пандуси, що сходилися до центра, “злам” підлоги сцени ма-
ли передати напруженість дії, загостреність конфлікту. Експресію та динамізм 
вистави підкреслювали широкі промені світла від прожекторів»443. На підготов-
чих стадіях роботи, коли конструкцію тільки-но зібрали, виявилося, що вона не 

442  Дмитриев Ю. Поиски формы комедийного спектакля / Дмитриев Ю. А. // В поис-

ках реалистической образности: Проблемы советской режиссуры 20–30-х годов. /  ред. 

кол.: К. Рудницкий (отв. ред.) [и др.]. — М.: Наука, 1981. — С. 165.
443  Кучеренко З. Вадим Меллер / З. В. Кучеренко. — К.: Мистецтво, 1975. — С. 44.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

160

«влізає» на маленьку сцену колишнього театру «Пел-Мел», де відбувалися ре-
петиції «Газу». Через це Л. Курбасові спочатку доводилося репетирувати, си-
дячи на сцені, тоді як виконавці працювали на конструкції, встановленій у гляд-
ному залі. Лише після переходу на сцену колишнього театру Бергоньє робота 
здійснювалася належним чином.

Конструкція — чималий за розмірами, але динамічний за формою художній 
об’єкт — своєю появою на березільському кону створив в українському театрі 
важливий прецедент. Фактично, це була скульптура, на  що, крім усього, вка-
зує промовиста деталь: В. Меллер намагався увиразнити поверхню конструк-
ції, ускладнюючи її фактуру. Він додавав до фарби, якою її вкривали, металеві 
ошурки, аби вона «стала шершавою»444. Власне, такий підхід, радше, характери-
зує роботу зі скульптурою. Що стосується іншої, вкрай важливої її ознаки — 
зв’язку зі сценічною дією, то в процесі репетицій з’ясувалося: такий зв’язок іс-
нував і багато в чому залежав, як раз, від особливої конфігурації поверхні. Саме 
про це згадувала М. Симашкевич: «Конструкція В. Г. Меллера до “Газу”, не див-
лячись на умовність, була […] міцною спорудою з великими сходами, підйома-
ми та заглибленнями, які були дуже оригінально скомпоновані — не симетрич-
но і хвилюючи. Це була холодна конструкція, але у ній все було добре обмірко-
вано обома майстрами, режисером і художником, все пасувало до розгортан-
ня масових сцен і до трагедії, яка відбувалася на сцені. На конструкції з право-
го боку знаходилося підвищення зі стовпом дуже вдало вмонтованим в загаль-
ну композицію конструкції. І цей стовп стояв у виставі символом найвищої люд-
ської трагедії»445.

В. Меллер, працюючи над «Газом», вирішував цілий комплекс проблем. 
Приміром, йому було потрібно знайти якусь динамічну «противагу» нерухо-
мій конструкції. Так, після вибуху, на кін, усіяний тілами загиблих, оригіналь-
ні трикутні завіси, спеціально виготовлені для цього епізоду, «динамічно пада-
ли на тросах і завершували своїм падінням дуже потужно і трагедійно зроблену 
Курбасом масову сцену загибелі робітників»446. І таких прикладів у березільсько-
му «Газі» не бракує.

Отже, сценічний простір, з одного боку, емоційно підігравав виконавцям, а, 
з іншого — досить жорстко регламентував їхні рухи, що було характерною особ
ливістю всіх березільських вистав видатного українського театрального худож-
ника. У цьому сенсі дуже слушною видається думка Г. Коваленка: «Конструкція 

444  Симашкевич М. Спогади про мого вчителя [Машинопис] / М . Симашкевич.  — 

МТМК України, Ф. Р.: архів Л. Курбаса, од. зб. 10042.
445  Там само.
446  Там само.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

161

у В. Меллера акумулювала в собі ритми спектаклю й не дозволяла цим ритмам 
у спектаклі збитися, порушитись»447.

Художник дотримувався конструктивістичної доктрини й у сценічних костю-
мах, обмежуючи їхню роль до позначення функції. Намагаючись уникнути «пер-
соніфікації» костюмів персонажів, він їм залишав украй локалізовані ознаки. 
Відтак, усіх «імперіалістів» у «Газі» вдягли у фрачні пари, а робітників — у про-
модяг. Знакову природу костюмів, які вражали глядачів естетичною переконли-
вістю й довершеністю, за влучним виразом З. Кучеренко, визначало те, що їх бу-
ло «ніби окреслено лінійкою та циркулем»448. Сучасники захоплювалися точніс-
тю й  чіткістю роботи В. Меллера: «У  костюмі сина міліардера […] яскраво по-
єднуються риси […] буржуа та робітника; геометрізація форм та колір костюма 
інженера вказують на його буржуазне походження, але лаконічність і просто-
та вказують на його спеціальність. Костюм-мішень офіцера — кастова окреміш-
ність. Засуканий рукав правиці робітника якнайкраще наголошує його винятко-
ву дієвість, що є одним із основних моментів п’єси»449.

Внесок, який постановкою «Газу» зробив В. Меллер у процес переосмислення 
ролі художника в театрі, гідно оцінив Д. Чукін, написавши у 1932 році ґрунтовну 
статтю «Художники в “Березолі”».

Крім певних візуальних знаків для окреслення психологічних станів чи емоцій 
персонажів, Л. Курбас з  цією  ж метою запровадив різноманітні пластичні зна-
ки в широкому спектрі прийомів. Глядачі були, словами Й. Шевченка, вражені, 
що «емоцію ж показано не безпосереднім виразом почуття — її тут матеріялі-
зовано, переведено в  зовнішній “знак” (принцип “перетворення”), цебто в  рух, 
іноді надзвичайно промовистий і динамічний. Вершиною, яскравим зразком та-
кої “матеріалізації” емоції була, незвичайна навіть для лівого театру, “пірамі-
да” в 4-й дії “Газу”, коли в пориві захоплення від грандіозних проєктів інжене-
ра робітники кидаються до нього на високо вгорі влаштовану трибуну, утворю-
ючи при цьому з своїх тіл цілих три яруси, один над одним»450. Інший стилістич-
ний ракурс Л. Курбас вжив для сцени весільного танку Дочки Сина мільярдера 
(В. Чистякова), коли рухи героїні накреслювалися ніби «графічно», себто без 
емоцій, ескізно. Три її партнери (Д. Антонович, С. Шагайда та Б. Балабан) були 

447  Коваленко Г. Театральний конструктивізм 1920-х років / Георгій Коваленко // На

риси з історії театрального мистецтва України ХХ ст. / АМУ, ІПСМ; ред. кол.: В. Сидоренко 

(голова) [та ін]. — К.: Інтертехнологія, 2006. — С. 320.
448  Кучеренко З. Вадим Меллер […]. — С. 45.
449  Лазоришак. К сегодняшней постановке «Газа» Кайзера […].
450  Шевченко Й. «Березіль» […]. — С. 65.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

162

гідними виконавцями цього «“колючого”, сказати б, “геометричного” танку»451. 
Після вибуху пластика молодої жінки докорінно змінювалася, так само, як і плас-
тика маси: «в сцені “мітингу” ті ж “машинізовані роботи” ставали цілком реальни-
ми живими людьми, тими, хто гаряче і пристрасно протестує, все розуміє, нена-
видить, готовий до помсти»452.

Змінами стилістики й ритмів пластичного малюнку режисер ніби зсував кар-
тину світу з усталеної вісі — адже все, що ставалося потім, потребувало інших 
вимірів: інерція минулого зникала разом із руйнацією форм колишнього жит-
тя. Водночас, розвитком сценічних подій, дедалі інтенсивніше оголювалася сут-
ність окремої особистості, відбиваючись подеколи в її екстраординарних реак-
ціях. Приміром, під час мітингу необхідність переконувати величезний натовп 
збурених людей, високий емоційний «градус» ситуації спонукали Сина мільяр-
дера (Г. Ігнатович) до надзвичайного пластичного, на межі з цирковим трюком 
жесту.

Спочатку на  кону з’являлися вкрай схвильовані люди, провокуючи наваль-
не наростання напруги. Це враження посилювали рухливі промені прожекто-
рів. Виникав образ гігантського натовпу, який «підтримував гуртовий звук і шум 
усіх компонентів вистави: масові голоси, звуки оркестри й  шумових засобів. 
І ось на горішній частині сцени, біля щогли чи антени, виділяється вузьким про-
менем рефлектора постать Сина мільярдера. Він старається дати відповідь ма-
сі людей, яких не видно, бо фактично їх уже на кону нема. Освітлений тільки 
цей персонаж. Його слово і його надміру виразні й емоційні жести спрямова-
ні вниз до уявної маси людей. У захопленні свого гіперболізованого жесту, па-
тосу мови і  внутрішнього стану актор Ігнатович […] повис у  повітрі головою 
вниз, зачепившись ногою за стовп… Його тіло висіло над темним проваллям сце-
ни, але це йому не перешкодило різкими зворотами тіла в різні боки звертати-
ся до уявної маси робітників, красномовними жестами й палкими словами пере-
конувати їх, аґітувати й пояснювати… Його експресивні жести, гострі рефлек-
си, посилений голос, перенаголошене слово і чітка несподівана інтонація — усе 
це зливалося з музичним оформленням»453. Хоча пластичної екстравагантнос-
ті поведінки героя Г. Ігнатовича у виставі ніхто не перевершив, можливість роз-
крити драму власної долі у пластично наголошеному монолозі отримали й інші 
персонажі. Особливо виразно це робили Матір (Р. Нещадименко) та Дружина 
(Н. Титаренко), чиї соло у найкритичніші миті їхнього життя викликали сильний 
емоційний відгук аудиторії.

451  Чистякова В. Главы из воспоминаний […]. — С. 83.
452  Там само.
453  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 155–156.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

163

Кожна з  них сповідалася світу біля стовпа, який, на  думку М. Симашкевич, 
символізував «найвищу людську трагедію». За її словами, Л. Курбас «майстер-
но обіграв цей стовп, зворушливо побудував коло нього монологи жінок, різно-
манітно, індивідуально для кожного характеру»454. Старша з  жінок  — стрима-
ніша, внутрішньо більш сконцентрована на  своєму горі  — втраті сина, спершу 
здавалася безпомічною та кволою: «постать, як билинка, і двоє великих сумних 
очей»455. Майстерність Р. Нещадименко, головно, виявлялася в особливій інтона-
ційній та ритмічній зваженості сценічної поведінки. «Усе напруження нестерп-
ного страждання було знайдене у ритмі пауз. У модуляціях неповторного “ор-
ганного” голосу, в скупих жестах рук, що шукали щось загублене у пустоті»456. 
Стовп, біля якого Матір опинялася одразу після вибуху, здавався останньою 
в  її житті опорою. Р. Нещадименко вміло концентрувала загальну увагу на то-
му, як героїня намагається не втратити рештки душевних і фізичних сил, вдаю-
чись до вкрай скупих засобів виразності: «Стогнучи, вона зсувається при стовпі, 
умліває, зщулюється в грудочку. […] Випростовується й виростає в грізне втілен-
ня страждання»457.

Молодша — у значно бурхливіших реакціях розкривала драму втрати коха-
ного. Героїня Н. Титаренко вражала довершеністю своєї майже ідеальної кра-
си, гармонією жесту і слова. Вона була «наче прекрасна скульптура, яка щойно 
ожила. Актриса досконало володіла своїм тілом. Рух народжував слово, а сло-
во  — рух з  абсолютною логікою поведінки»458. Її перша поява на  сцені вигля-
дала дуже експресивною. Спочатку глядачі чули «розпачливий голос… Це вже 
не зойк матері, а квиління молодої дружини. Вона кидається до стовпа, спірал-
лю звивається навколо нього, зсувається. Б’ється у відчаї, ця красива, у повно-
му розквіті сил жінка, з обіймів якої вирвали її коханого. Це не крик, а перели-
ви емоцій. Пластично-динамічні рухи її тіла, скорбота у вимові слів допомогли 
артистці створити повнокровний образ»459. Екстатичність мовного, пластичного 
виразу, високий рівень узагальнення — все вказувало на експресіоністичне похо-
дження обох сценічних образів.

454  Симашкевич М. Спогади про мого вчителя [Машинопис] …
455  Стрєлкова Є. Фрагменти спогадів / Євгенія Стрєлкова // Лесь Курбас: Спогади су-

часників […]. — С. 165.
456  Гаккебуш В. Рита Нещадименко: нарис […]. — С. 45.
457  Крига І. Самобутній педагог / Іван Крига // Лесь Курбас: Спогади сучасників […]. — 

С. 190.
458  Стрєлкова Є. Фрагменти спогадів […]. — С. 164.
459  Крига І. Самобутній педагог […]. — С. 190.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

164

Найвагомішим у  цю виставу був, звичайно, внесок режисера, вдало підтри-
маний художником і композитором. Характер і якість їхньої співпраці дозволя-
ють говорити про «Газ» як про один із найяскравіших прикладів режисерсько-
го театру в  Україні початку 1920-х років. Крім того, після «Гайдамаків» «Газ» 
став черговим видатним зразком трагедійної вистави в українському театрі, брак 
якої (маємо на увазі трагедійну виставу) духовно принижував національне сце-
нічне мистецтво, обмежував його пошуки творчої досконалості. Тогочасні фахів-
ці, визнаючи естетичні кондиції «Газу» вражаючими, незрідка, шукали аналогій 
цій виставі в інших видах мистецтва, не знаходячи гідних прикладів у, власне, то-
дішньому театрі. «Величезної, надихаючої сили набуває третій акт — блискучий 
графічний зразок побудови дії; у цьому останньому стільки стислості, конкрет-
ної характерності, у ньому постає така влучна трагедійна карикатура, що зму-
шує згадати про найкращих рисувальників сучасності — Мазереля та Гросса»460.

Успіх «Газу» виявився гучним, за короткий час — до кінця сезону — виста-
ва шістнадцять разів пройшла з  аншлагами. Тим не  менше, ставлення до  неї, 
можна сказати, поділило українську інтелігенцію на  два непримиренні табо-
ри. Представники старшого покоління, її «народницького» крила, були вкрай 
обурені. Приміром, С. Єфремов називав «Газ» штукарстом, відмовляючи виста-
ві в будь-якому сенсі: «Все пішло на рухи, на акробатику, часто витворну і не-
зрозуміливу (мітинг з мачтою, на якій крутяться і штук показують “промовці”), 
іноді дуже спритну, але завжди непотрібну»461. Він глузував із тих, хто «бачуть 
тут “революцію” в театрі та “величезні досягнення”. П. Филипович збирається ці-
лу розвідку написати  — “Од Наталки-Полтавки до  Газа”»462. Щодо згадува-
ного поета неокласика П. Филиповича, то, за словами його брата, той пережи-
вав після вистави справжню ейфорію: «Поставлення Курбасом п’єси німецького 
драматурга-експресіоніста Ґ. Кайзера “Газ” так вразило його своєю динамікою, 
оригінальністю та  блискучою грою акторів, що він просто не  міг cпам’ятатися 
після першого разу і відвідав цю виставу кілька разів»463. Поет, до речі, проде-
монстрував глибоку обізнаність у суто театральних процесах, висунувши ідею, 
що остання прем’єра Л. Курбаса підсумовує досвід Молодого театру, насампе-
ред, «Едіпа-царя», «Івана Гуса» та «Гайдамаків». У відгуку, який з’явився на тре-

460  Розенцвейг Б. Театр им. Шевченко: «Газ» /  Б. Розенцвейг //  Пролетарская прав-

да. — К., 1923. — 8 дек.
461  Єфремов С. Щоденники, 1923–1929 / Сергій Єфремов; упоряд. О. Путро [та ін.]. — 

К.: Газета «Рада», 1997. — С. 36.
462  Там само.
463  Филипович О. Спомини про брата / Олександр Филипович // Київські неокласики 

/ упоряд., вст. ст. В. Агеєвої. — К.: Факт, 2001. — С. 146.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

165

тій день по прем’єрі, він справедливо зауважив, щодо головного результату гран-
діозних зусиль всіх творців «Газу»: «Курбасівська постановка драми Кайзера — 
велика подія у театральному житті загалом, не лише київському; для української 
сцени її значення, можна сказати, виключне, що визначає цілу добу»464.

Із заснуванням наприкінці січня 1923 року в Білій Церкві Третьої майстерні 
в МОБі пов’язували вирішення комплексу проблем аматорського руху в широ-
кому діапазоні заходів: від «дискредитації» «Просвіти», яку березільці звинува-
чували в «назадництві», до створення показового пересувного театру для села.

Допомогу сільським театральним осередкам в Об’єднанні вважали своїм пря-
мим обов’язком, не шкодуючи для цього часу та зусиль. Л. Курбас високо ціну-
вав методичний аспект відповідних заходів: «В  нашій сільстанції розробляєть-
ся питання методології театру на селі. Збираються матеріали по забезпеченню 
майбутнього сільтеатру самим необхідним репертуаром. […] Ми поклали були 
основи під мандрівний зразковий сільський театр. Заготовлено три п’єси, “жи-
ву газету”, основне ядро 8–10 чоловік»465. Вже у  першому числі «Барикад теа-
тру» В. Василько виступив зі статтею «Село і революційний театр», О. Магат — 
«Жовтень» на селі», а Ф. Лопатинський у дописі «Спектрограма», фактично, за-
пропонував гуртківцям, сучасною мовою, майстерклас із  техніки гримування. 
В  третьому випуску березільського часопису анонсувалася спеціальна рубри-
ка «Робітничі та селянські драмгуртки», яка мала пожвавити діалог «Березоля» 
з аматорами.

Під безпосереднім патронатом МОБу знаходилося кілька сільських театраль-
них осередків, поміж якими були солідні агітколективи (на Миронівцькій цукро
варні, містечку Ободівка) та мережа маленьких гуртів. Всі вони сповідували мис-
тецьку ідеологію МОБу й підтримували з ним творчий зв’язок, регулярно звітую-
чи на засіданнях Правління. На ці зібрання спеціально запрошувалися представ-
ники органів влади, яких намагалися зацікавити сільською самодіяльністю і тим 
спонукати до надання їм, в тому числі, й фінансової допомоги.

Лідер цього напрямку в МОБі й керівник Третьої майстерні — Я. Бортник — 
виклав програмні настанови МОБу щодо театрального руху в статті «Театр на се-
лі», оприлюдненій у «Червоному шляху» в 1925 році, де продемонстрував неаби-
яке розуміння нагальних потреб аматорів, чим укотре підтвердив слушність рі-
шення Правління Об’єднання утворити Показовий пересувний театр для села 
на базі цього колективу.

464  П. Ф. [П. Филипович] Постановка «Газу» та український театр / П. Ф. // Пролетар

ська правда. — К., 1923. — 1 трав. — С. 6.
465  Курбас Л. Шляхи і завдання «Березоля» [Машинопис] / Л. Курбас. — ІМФЕ НАН 

України, Ф. 42, од. зб. 6.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

166

Історія Білоцерківського осередку сягає 1920 року, коли за участі Кийдрамте 
було організовано студію  — підмурівок майбутньої Третьої майстерні, де зго-
дом Г. Ігнатович поставив «Жовтень», В. Чистякова та П. Береза-Кудрицький — 
«Рур». Вистави мали успіх у  місцевої публіки й  у  глядачів Житомира 
та Проскурова, де майстерня гастролювала. Тож цілком закономірно з відкрит-
тям у місцевому педагогічному вузі «Драматично-інструкторських курсів» їх до-
ручили очолити мобівцю Гавришку, який, керуючись березільськими підходами, 
мав навчати студентів організації масових культурних заходів, готувати висо-
кокваліфікованих фахівців клубної справи.

Першими комісіями, які народилися невдовзі після відкриття МОБу, стають 
Музейна та Психотехнічна комісії.

На перший погляд, поглиблений інтерес членів авангардної мистецької орга-
нізації до художньої практики попередників викликав здивування, тим паче, що 
«Березолеві» роками приписували культурний нігілізм. Відтак, започаткування 
в МОБі першого українського театрального музею було «приречене» на поси-
лену увагу суспільства. Вартим уваги є той факт, що, в  колі численних ланок, 
які утворили Об’єднання, Музейна комісія постала першою (30 січня 1923 ро-
ку), очолив її В. Василько. Серед перших «музейників» бачимо: Л. Гаккебуш, 
М. Кононенка, Гавришко, Тихонович. І число їх повсякчас зростало. Про свою 
участь у  роботі комісії згадував, приміром, Л. Сердюк. Ю. Бобошко додавав 
до цього списку М. Савченка, Д. Демуцького, П. Гайворонського та П. Масоху.

Рішенням цієї комісії на всіх березільців наклали «музейний податок», спла-
чуваний театральними раритетами, про що Музком регулярно сповіщав у пресі, 
час від часу звітував на зборах колективу. Вже у листопаді 1923 року зі сторінок 
«Барикад театру» можна було дізнатися про майже 1000 експонатів, серед яких 
помітне місце посів «дуже цінний архів щодо історії театру на Вкраїні за час ре-
волюції, 253 негативи щодо історії театру М. К. Садовського, біля 200 негативів 
до історії Молодого Театру, 30 ескізів костюмів до опери “Тарас Бульба” роботи 
художника А. Петрицького, 16 штук макетів до ріжних п’єс, роботи професора 
В. Г. Меллера та його учнів, костюм М. К. Заньковецької з оперети “Чорноморці” 
в  ролі Цвіркунихи, надзвичайно рідка фотографія першої української трупи 
Ашкаренка 1880 року, афіші з Америки і багато инших речей»466.

Окремої уваги заслуговує історія з  костюмами М. Заньковецької, яку зано-
тував у  своєму щоденнику В. Василько, описавши, як  7 вересня 1923 року вони 
відвідали велику актрису, і вона їм подарувала кілька сценічних костюмів, а зго-
дом — ще деякі речі. У березільському часописі є згадка про організацію збору 

466  Музком. Театральний Музей Мистецького Об’єднання «Березіль» / Музком // Бари

кади театру. — К., 1923. — № 1. — С. 8–9.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

167

експонатів у дев’яти містах України. Комісія планувала 31 березня 1924 року від-
крити благочинну виставку на користь музею, оскільки брак коштів затримував 
влаштування постійної експозиції.

Пізніше, зібравши величезний речовий матеріал, Музком у переддень переїз-
ду до Харкова передав свій «скарб» Академії наук України. Відтоді ним опіку-
вався П. Рулін — видатний театральний критик, історик і теоретик театру, який 
першим дав високу оцінку ініціативі березільців: «При “Мистецькому Об’єднанні 
Березіль” повстає перша спроба утворити театральний музей. Саме той театр, 
що найрішучіше поривав з традиціями старого дореволюційного театру, що не-
задоволений був із тих спроб європеїзації його, які робилися з 1917 року — са-
ме цей театр усвідомив собі безперечну потребу зберігати пам’ять про те мисте-
цтво, що непереможною силою нових умов уходило в минуле. У січні 1923 року 
обирає “Березіль” музейну комісію в складі акторів театру: В. Василька-Міляєва, 
Л. М. Гакебуш, Л. Сердюка, О. Швачка і П. Масохи. Не маючи спеціяльного при-
міщення, без ніяких коштів, взялася ця комісія за роботу і за три роки зробила 
вона дійсно таки надзвичайно багато для таких несприятливих умов. В одній ве-
ликій кімнаті колишнього театру “Соловцов” та в двох маленьких при ній зака-
марках була виставлена чимала частка з тих трьох тисяч експонатів, що за три 
роки зібрати пощастило»467. Згодом музей (нині працює як Державний музей те-
атрального, музичного та  кіномистецтва України) очолював колишній березі-
лець  — П. Долина. У  фондах цієї установи зберігаються архіви багатьох бере-
зільців.

Поза сумнівом, збирання безпрецедентної колекції, дбайливе ставлення до ді-
яльності своїх попередників створювало неабиякий педагогічний ефект. Молодь 
вчилася розглядати процеси поставання нового мистецтва як стадію загально-
культурного руху нації, що, в принципі, було неможливим без чіткого позицію-
вання Л. Курбаса в цьому питанні.

Засновника «Березоля» проблеми культурної спадщини хвилювали за-
вжди, взяти, хоча б, його допис «На теми дня», де він, зокрема, зазначає, що 
«Карпенко-Карий, Кропивницький, Старицький дали нам такі цінності, які 
свою публіку матимуть завжди»468. Через дванадцять років, виступаючи на те-
атральному диспуті з програмною промовою «Шляхи “Березоля”», Л. Курбас 
розвине цю тезу: «Вимушений компроміс робить із  театру Кропивницького 
та Садовського не те, що хотіли ці свідомі своєї мети громадські діячі і вели-
кі митці, а щось зовсім протилежне: однобокого покруча на зразок німецьких 

467  Рулін П. Український театральний музей: Завдання й  перспективи /  П. Рулін; 

УАН. — К., 1927. — С. 6.
468  Л-ль. [Л. Курбас] На теми дня / Л-ль // Театральні вісті. — К., 1917. — № 2. — С. 7.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

168

бауерн-театрів, розвагу на терпимому діялекті (обов’язкові співи й танці), що 
вганяла думку цілої нації у свій вузький етнографізм, у замкнене коло думок 
мужицького сословія»469. Такого роду розмірковування, заснування театраль-
ного музею, постановки творів класиків вітчизняної літератури, неугавний ін-
терес до вертепу, тощо — змушують уважніше придивитися до того, як лідер 
Об’єднання ставився до мистецької спадщини. Втім, саме у цій царині й по сьо-
годні помічаємо надлишок помилкових висновків, упереджень і брак рішучос-
ті у дослідженні зазначеної проблеми, яка, слід визнати, простою та однознач-
ною ніколи не була.

Другим після Музкому постав не менш оригінальний осередок, коротка іс-
торія якого не  скасовує того факту, що своїм народженням він створив пре-
цедент у  практиці не  тільки українського театру. Влітку 1923 року в МО Бі 
здійснили спробу науково обґрунтувати підстави, відповідно до  яких мож-
на визначати схильність особи до  акторської професії. Для цього було орга
нізовано Психотехнічну комісію під керівництвом психіатра В. Гаккебуша 
та Л. Курбаса470.

В. Гаккебуш у  своїх підходах спирався на  засади нової дисципліни, засно-
ваної, за  його словами, приблизно п’ятнадцять років перед тим «потребами 
ускладненого економічного життя Америки й Европи. Ціль її є установити фор-
ми зв’язку поміж особливостями кожної професії і психофізіольогічними особ
ливостями кожного зокрема індивідууму у  даній професії. Завдяки досягнен-
ням психотехніки, у нас сьогодні пробують судити про здатність тої чи другої 
людини до професії, яку вона обирає, на підставі здібності її до даної праці»471. 
В. Гаккебуш був переконаний, що березільці цілком могли адаптувати такий до-
свід для своїх потреб і тому стверджував: «Ми зможемо згодом підійти і до пра-
вильно наукового підбору учнів в наші майстерні»472.

Ще раз наголосимо — у 1923 році подібних наукових лабораторій ще не існу-
вало в світі. З «Барикад театру» дізнаємося про перші здобутки комісії, втім, ін-
ших свідчень їхньої діяльності історія не лишила. Автор допису, фактично, об-
межився зауваженням ґенези осередку та її мети: «Ідучи на зустріч цій до краю 
назрівшій потребі майстерень “Березіля”, я, запроханий Л. Курбасом, в  лип-
ні біжучого року прочитав в “Березолі” ряд лекцій про психотехніку і  раціо-

469  Курбас Л. Шляхи Березоля […]. — С. 144.
470  В особистій бібліотеці Л. Курбаса зберігається книжка В. Гаккебуша «Гігієна духу», 

видана у 1924 році. Див.: З книжкової колекції Леся Курбаса […]. — C. 28.
471  Гаккебуш В. Псіхотехніка в театрі / В. Гаккебуш // Барикади театру. — К., 1923. — 

№ 2/3. — С. 13.
472  Там само.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

169

налізацію праці на потреби театру. Тоді склалася комісія, в яку увійшли, крім 
Л. Курбаса й мене, режисери і деякі артисти з майстерень “Березоля”. Протягом 
літа й осени комісія виробила схему картотеки професії актора. Тепер має відбу
тися провірка її, спроба примінити її в майстернях до учнів і всіх працьовників 
“Березіля”»473. Можливо розпочату комісією роботу розвинути в МОБі не по-
щастило, можливо жодних фіксованих форм її діяльності просто не залишило-
ся. Проте факт лишається фактом: ідея такого дослідження не втратила акту-
альності й сьогодні.

На літо 1923 року припадає робота над створенням однієї з найвпливовіших ла-
нок МОБу — так званої Макетної майстерні (Макмайстерні), відкритої в перед-
день другого сезону. Її організував професор Художнього інституту В. Меллер 
із  власних студентів третьокурсників: В. Шкляєва, Є. Товбіна, М. Симашкевич, 
Д. Власюка, М. Ашкіназі, М. Панадіаді, А. Проценка. На майстерню покладало-
ся формування корпусу театральних художників, здатних відповісти на вимоги 
нової театральної доби.

В. Меллер як  митець помітно впливав на  життя «Березоля», найперше, зро-
бивши йому відчутне щеплення конструктивізмом, що спонукало Г. Коваленка 
написати з цього приводу: «Конструктивізм В. Меллера — мистецтво рафіноване 
й віртуозне, готове повністю віддати себе дії, але водночас таке, що відчуває себе 
основою, стрижнем цієї дії. В якомусь розумінні, навіть його приводним механіз-
мом. […] Усі конструкції В. Меллера завжди надзвичайно цікаво поєднувалися, 
вписувалися в простір. Навіть тоді, коли вони заповнювали собою лише части-
ну сценічного об’єму, вони об’єм цей структурували, розкривали його будову. 
На сцені у Меллера ніколи не було просто порожнечі, аморфного простору — він 
був пронизаний звуками конструкції, незвичайно активними навіть там, де на-
чебто й не існує ніяких матеріальних проявів. У цьому розумінні художник по-
слідовний і відданий учень О. Екстер. Так само, як і вона, він знав: треба зовсім 
небагато, щоб простір відкрив свою структуру, слід лише допомогти йому в цьо-
му. Тому простір і конструкція у Меллера ніколи не були об’єднані механічно. 
Конструкція ніби вгадувала закони простору, робила їх  наочними, зримими, 
неспростовними»474.

Мистецтво керівника Макетної майстерні потужно впливало на березільських 
режисерів, акторів, зрозуміло, художників. Упродовж більш як десяти років він 
разом зі  своїми учнями поставив (за  винятком одної) всі березільські вистави. 
У Києві їхній із Л. Курбасом тандем дав життя «Жовтню» (1922), «Руру» (1923), 
«Газу» (1923), «Джіммі Гіґґінсу» (1923), «Макбету» (1924). Саме В. Меллерові 

473  Там само.
474  Коваленко Г. Театральний конструктивізм 1920-х років […]. — С. 322–323.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

170

керівник МОБу доручав оформлення режисерських дебютів, у  такий спо-
сіб ініціюючи прискорення професіонального зростання молодих постановни-
ків. Тож у його співпраці з Ф. Лопатинським народилися «Нові йдуть» (1923) та 
«Машиноборці» (1924), з Г. Ігнатовичем — «Людина-маса» (1924), з Б. Тягном — 
«Секретар профспілки» (1924). Натомість, художник-дебютант В. Шкляєв у од-
ній з перших свої робіт «Напередодні» (1925) працював з Л. Курбасом, пізніше — 
з Б. Тягном над «Жакерією» (1925), з Я. Бортником над «Шпаною» (1926). У парі 
з М. Симашкевич вони поставили з Ф. Лопатинським «Пошились у дурні» (1924), 
з В. Васильком «За двома зайцями» (1925), з П. Березою-Кудрицьким «Комуну 
в степах» (1925). Співпраця Л. Курбаса та В. Меллера із початківцями мала вели-
кий педагогічний ефект, значення якого важко переоцінити, адже фахова «ініці-
ація» режисерів і сценографів за участі видатних майстрів робила таке «посвя-
чення» у професію річчю безпрецедентною.

Серед методичних основ діяльності Об’єднання ідея виховання театральних 
художників безпосередньо в театрі, в співпраці з режисерами та акторами, посі-
дала чільне місце. Узагальнюючи цей процес, вже на початку 1930-х років Д. Чукін 
писав: «“Березіль” зростав за таких умов суцільним мистецьким організмом, усві-
домлюючи методи роботи, борячись проти випадку, “наітія”. Це виключає можли-
вість широко використовувати художників зі сторони. Оформлювач кону мусив 
добре знати творчі методи та настановлення театру, бо театр не задовольняється 
бодай блискучими розрішеннями, поступ художника мусить йти поруч із зрос-
том цілого театру. Це обумовлює характер змін в еволюції творчості березіль-
ських художників… кожен успіх художників “Березоля” не просто блискуче ви-
конання режисерських завдань або самостійних мало пов’язаних з виставою екс-
периментів, але й крок уперед у цілому, цілої філософськи-мистецької концепції 
театру. Таке становище художника в театрі полегшує його роботу: нова робота 
виростає з попередньої, підготовлюється нею. Художник не потребує щоразу пе-
ребудовуватися, пристосовуючись до нових постановників і, що головне, робить 
його активним учасником у будуванні спектаклю»475. Наведені міркування точно 
визначають спільні для В. Меллера та Л. Курбаса творчі та педагогічні принципи, 
чинні упродовж усієї березільської історії.

Задля ущільнення контакту з іншими творцями вистави учні В. Меллера при-
єдналися до МОБу в статусі інституції з широкими творчими повноваженнями 
та  обов’язками. Коло виконуваних ними робіт було чималим. Почати, хоча  б, 
із переосмислення параметрів театрального приміщення. Л. Курбаса дуже ціка-
вила ця проблема, а в 1925 році він наполягав: «Оздоблення сцени не відповідає 

475  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] /  Дмитро Чукін.  — ІМФЕ 

НАН України, Ф. 42., од. зб. 15.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

171

своєму призначенню. Я говорив з Меллером, він згоден з тим, що треба міняти 
[…], треба щоб кожен зокрема режисер приніс свої “соображенія”, що потріб-
но на сцені, який потрібний вид сцени, бо такий не годиться, виглядає наче сарай. 
Що потрібно режисеру, що заважає. Який принцип покласти в основу, як упо-
рядкувати задник з декораціями… Притягнути макмайстерню, дати завдання: що 
нам треба щоб було на сцені, де який балкон, де яка лампа, чи потрібна нам ця 
рампа, просценіум — щоб все було зручно»476.

Про інші завдання і форми участі в житті МОБу можна дізнатися з «Барикад 
театру», художнє оформлення якого належало до  компетенції Макетної май-
стерні. До  речі, ці студії з  книжкової графіки теж свідчать про сильний вплив 
конструктивізму, власне, як і всі вистави першої половини 1920-х років.

Входження молодих художників у життя МОБу ознаменувалося адаптацією 
до експериментальних і виробничих потреб Режлабу. Врешті, всі стадії навчан-
ня учнів В. Меллера корегувалися мистецькими завданнями, які вирішував бере-
зільський режисерський молодняк. Тому досить швидко кристалізувалися го-
ловні ознаки березільської сценографічної школи, чию мистецьку своєрідність, 
за Д. Чукіним, визначало «не просто блискуче виконання режисерських завдань 
або самостійних, мало пов’язаних з виставою експериментів, але й крок уперед 
у  цілому, цілої філософсько-мистецької концепції театру. Таке становище ху-
дожника в театрі полегшує роботу, бо нова робота виростає з попередньої, під-
готовлена нею. Художник не повинен щоразу перебудовуватись, пристосовую-
чись до нових постановників і, головне, це робить його активним учасником по-
будови вистави»477.

Формування березільського типу сценічної культури, орієнтованої на  вза-
ємодію художника з  режисером, декларував і  сам В. Меллер: «Оформлення 
сцени і  вбрання повинні бути суворо координовані з  роботою режисерів»478. 
Тож не  дивно, що менш, як  за  пів року, його учні встигли зробити чимало. 
На шпальтах «Барикад театру» зафіксований початковий період їхньої діяль-
ності, коли художники виконали «in corpore завдання режисерської лабора-
торії “Березіля”  — макети до  інсценізації “Царів” по  Шевченку у  постановці 
режисера лаборанта П. Долини. Роботи були переглянуті і  обговорені цілою 
режисерською лабораторією на чолі з Лесем Курбасом і в більшості були ви-
знані гідними до  вжитку на  сцені. На  цьому тижні буде закінчено макети до 
“Вавилонського полону” в постановці режисера Г. Ігнатовича. Крім праці для 

476  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
477  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
478  Меллєр В. По своїй спеціальності: (До питання оформлення сцени) / Вадим Меллєр 

// Глобус. — К., 1925. — № 7. — С. 164.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

172

виконання завдань Режлябораторії в  майстерні проводиться практикантська 
праця на сцені. Макетній майстерні доручено зарисовувати актьорів у ріжних 
ролях для утворення альбому постановок майстерень “Березіля”»479.

Макетна майстерня постала в унікальній ситуації розбудови режисерського 
театру, і сама стає першою (в історії не лише національної сцени) сценографіч-
ною школою, чиє народження відбувалося в умовах театрального експерименту. 
Так само як режисери — учні Л. Курбаса — отримували від свого вчителя «сис-
темне знаряддя» фахової праці, так і  учні В. Меллера опанували ази професії 
в  найсприятливішому виробничому та  творчому режимах, за  безпосереднього 
впливу вчителя. Відтак, шукання молодих театральних художників завжди були 
творчо суголосним із практикою березільської режисури.

РЕЖИСЕРСЬКА ЛАБОРАТОРІЯ (РЕЖЛАБ)

Створюючи в  1922 році Мистецьке Об’єднання Березіль (МОБ), Л. Курбас 
із особливою наснагою віддається справі виховання нового режисерського поко-
ління, підпорядкувавши цій меті діяльність Режлабу (згодом — Режштабу), фак-
тично, першої в Україні режисерської школи. Практика цього осередку, попри 
різноманітні форми її вияву, була творчо добре організованою та вмотивованою.

Режлаб постав 4 березня 1923 року. Протоколи засідань фіксують участь 
у його діяльності майже 50 осіб. Однак, стенограми перших зборів зауважують 
лише прізвища Л. Курбаса, Г. Затворницького, Ф. Лопатинського, Г. Ігнатовича, 
А. Бучми, В. Василька, П. Долини, С. Бондарчука, Й. Шевченка, О. Перегуди. Зго
дом Режлаб утворив корпус, сказати  б, «дійсних членів», які, за  В. Васильком, 
об’єднувалися у  чотири набори. «До  складу першого […] ввійшли: С. Бондар
чук, В. Василько, П. Долина, В. Затворницький, Г. Ігнатович, Ф. Лопатинський 
і  Й. Шевченко; до  складу другого  — Я. Бортник, Г. Воловик, І. Крига, П. Куд
рицький, З. Пігулович, Б. Тягно, Х. Шмаїн (автор помилково не  згадує А. Ирія 
та  Ю. Лішанського  — Н. Є.); третього  — К. Діхтяренко, Й. Гірняк, О. Магат, 
В. Онацька, В. Чистякова; четвертого  — Б. Балабан, В. Воронов, Л. Дубовик, 
В. Скляренко, М. Верхацький»480. Крім цих осіб до роботи Режлабу час від часу 
долучалися й інші березільці.

Якщо покластися на  класифікацію В. Василька  — не  уникнути питання про 
умови формування таких наборів, підходи до селекції претендентів, тощо. Втім, 

479  Макетна майстерня «Березіль» // Барикади театру. — К., 1924. — № 2/3. — С. 19. — 

Без підпису.
480  Василько В. Народний артист УРСР О. С. Курбас: Замість передмови […]. — С. 24.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

173

вивчення цього питання поки що ніякого правила не виявило. Радше за все, вступ 
до Режлабу був актом достоту символічним, а подальша доля кожного учасника 
залежала від його таланту та наполегливості. Відомо також, що окремі березіль-
ці — постійні учасники його засідань, врешті віддали перевагу акторській профе-
сії, як це, приміром, зробили М. Крушельницький, Л. Гаккебуш, А. Бучма. Серед 
тих, хто подеколи брав участь у діяльності Режлабу, на окрему увагу заслуго-
вують також О. Івашутич, А. Макаренко, М. Савченко — активні учасники теа-
тральної реформи Л. Курбаса, які ніколи не поривали з березільськими тради-
ціями, трансформуючи їх відповідно до обставин, вимог часу. Врешті, не всі бу-
ли спроможні одночасно здійснювати вистави, досліджувати теоретичні пробле-
ми театру, керувати комісіями, станціями, майстернями. Такі навантаження ви-
тримували одиниці.

Безумовно, педагогічні досягнення Л. Курбаса якнайкраще репрезентували 
режисерські дебюти його учнів. З початку другого сезону про себе як про поста-
новника щосезону заявляли по  двоє членів лабораторії, йдеться, зокрема, про 
Ф. Лопатинського, Г. Ігнатовича, В. Василька, П. Березу-Кудрицького, Б. Тягна 
та Я. Бортника. Усі вони дебютували в МОБі до від’їзду у Харків481.

Режим роботи Режлабу склався майже одразу і  лишився незмінним, попри 
вражаюче різноманіття форм та змісту діяльності Об’єднання. При цьому бере-
зільцям пощастило уникнути келійності — їхній пошук був відкритим для всіх, 
хто виявляв до  нього інтерес, що, врешті, визначило стиль, панівну атмосферу 
праці.

Хронологічно діяльність Режлабу київської доби можна поділити на два пе-
ріоди: від заснування до весни 1924 року, коли назву цієї інституції було зміне-
но на Режштаб. І, відповідно, з весни 1924 року до літа 1926 року — часу переїз-
ду до Харкова.

У другий період — від весни 1924 до весни 1926 року інтенсивність роботи ре-
жисерського осередку МОБу досягає максимуму: засідання відбуваються три-
чотири рази на тиждень, Л. Курбас регулярно читає лекції із загальних проблем 
театру. Навчання не припиняється під час відпочинку, коли в Одесі, влітку, керів-
ник МОБу знімає на ВУФКу фільми за участі березільців, водночас встигаючи ви-
кладати їм основи режисури, акторського мистецтва, тощо.

Більшість засідань Режлабу середини 1920-х років присвячувалися обговорен-
ню режисерських дебютів, причому, на різних стадіях — від задуму і до аналізу 
реакцій глядачів уже готових вистав. Отримати схвалення колег було справою 

481  Поза Києвом, у решті березільських осередків між 1923 та 1926 роками постанов-

ки здійснили Я. Бортник, В. Чистякова, П. Береза-Кудрицький, С. Бондарчук, П. Долина, 

Л. Гаккебуш, О. Магат, А. Ирій, В. Дробинський та ін.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

174

не з легких. Відомо, приміром, що Б. Тягнові довелося шість разів переробляти 
проект «Жакерії», перш ніж його затвердили.

Процедура всіх етапів такого обговорення склалася майже одразу й  зреа-
лізовувалася поступово. Все починалося з  докладної оповіді режисера-лабо
ранта про майбутню виставу. За згадкою Б. Балабана: «Доповідь мала склада-
тися обов’язково з двох частин. Перша — глибокий аналіз п’єси без домішки 
особистого, суб’єктивного ставлення доповідача. У цій частині режисер доско-
нало розбирав п’єсу з  погляду драматурга і  його епохи. Друга  — аналіз п’є
си з погляду самого режисера. Виходячи з власних уявлень, він мав чітко ви-
значити ідею твору. Залежно від розуміння режисером ідеї, структури твору 
міг змінитися і жанр — наприклад, мелодрама могла перетворитися на справ-
жню драму. Все залежало від того, як сприймає режисер п’єсу, як він її ж трак-
тує. Ці дві частини доповіді встановив сам Курбас. Він говорив, що, не зрозу-
мівши до кінця природу твору, художник не може “прикластися до неї своєю 
трактовою”»482.

В обговоренні брали участь всі присутні. Якщо проекту бракувало мотивації 
або переконливості, його повертали на доопрацювання. У випадку, коли хтось 
із присутніх — не членів лабораторії — пропонував щось цікаве і доцільне, його 
пропозицію розглядали на загальних підставах. Тільки після копіткого пророб
лення всіх аспектів проекту, постановник знайомив із ним виконавців.

Л. Курбас підтримував кожну продуману та корисну ініціативу, демонструю-
чи прихильність до практичних режисерських починань, а не до теоретизувань, 
вважаючи їх «школярством». Його не влаштовувала позиція пасивного спогля-
дання. В цьому він був навіть категоричним: «Молодші товариші вважають себе 
вільними слухачами… Такого вільного слухання, котре виражається тільки в то-
му, щоб посидіти, послухати, записати і піти додому — ми собі не уявляємо, це 
недобре. Треба щось робити, і от, по-перше, треба так зробити, щоб ви поступо-
во прилучилися до режисерської роботи, — можливо, половина з вас не захоче, 
чи не зможе, чи буде акторською працею заангажована, чи не виявить режисер-
ських здібностей, але, можливо, я твердо знаю, що є між вами товариші, у яких 
переважає організаторський, режисерський хист»483.

Найбільше у  педагогічній методиці Л. Курбаса вражало те, що майбутні ре-
жисери отримували право на постановку не в результаті освітньо-педагогічних 
заходів, а паралельно з ними. Власне, «тріада» посутніх березільських принци-
пів у царині виховання режисера — навчання, експеримент, виробництво — реа-

482  Балабан Б. На науку театральному потомству / Борис Балабан // Лесь Курбас: Спо

гади сучасників […]. — С. 203–204.
483  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

175

лізувалася не послідовно, а одночасно, що виявилося дуже продуктивним. Тож 
поступово почав складатися сталий і дуже ефективний корпус чинників, які до-
зволяють говорити про певну систему фахового виховання, педагогічний метод, 
школу.

Власне, всю діяльність Об’єднання слід розглядати як реалізацію педагогічної 
доктрини Л. Курбаса й під відповідним кутом зору дивитися на весь обшир прак-
тики МОБу. На жаль, вона недостатньо документально підтверджена, відтак, це 
змушує звертатися, в тому числі, й до опосередкованих свідчень. Узяти, хоча б, 
лист адміністративного директора М. Дацкова до  керівництва Наркомпросу, 
де йдеться про стажування у «Березолі» режисерів  — випускників Музично-
драматичного інституту. Звітуючи про виробничу практику випускників інститу-
ту, автор, фактично, окреслює етапи, з яких складався виховний процес у самому 
Режлабі: «План використання надісланих до нашого театру стажерів-лаборантів 
цілком приноровлений до міркувань педагогічного характеру. Стажери мають, 
по-перше, закінчити в Режштабі, що при нашому Об’єднанні, свою режисерську 
освіту, і відтак їм дається змога (дедалі — тим більше) в практиці театральної ро-
боти перевірити свої знання і уміння і доповнити її всім цим, що можуть вони 
набути тільки в продукційному колективі. Як працівники Режштабу вони, перш 
за все, мають прослухати курс режисури, крім того, працюючи в станціях МОБу, 
вони тільки входять в  курс всього комплексу театральної справи з  боку її ор-
ганізації, але  отримуючи там  же конкретні завдання, вони безпосередньо зна-
йомляться з всіма елементами техніки театру і техніки ведення і керівництва теа-
тральною організацією взагалі. Праця в станції фіксації та систематизації досві-
ду і обов’язкова їх присутність на всіх спільних засіданнях останніх станцій дає 
їм змогу бути весь час в курсі і слідкувати за справами художньо-ідейного по-
рядку, питання режисури, клубної роботи, роботи сільдрам гуртків, театраль-
ної журналістики і  т. д. У  продукції театру “Березіль” вони приймають зараз 
участь як лаборанти по технічним завданням. В найближчих постановках мають 
бути зайняті як лаборанти-режисери і також до кінця їхнього стажування, ко-
ли за півтора року їм буде дана змога дебюту. Всі стажери поки що виявили себе 
дуже діяльними і дисциплінованими»484. Навряд чи наведені тут етапи фахового 
виховання студентів Музично-драматичного інституту суттєво відрізнялися від 
тих, які у МОБі впроваджувалися, сказати б, для власного вжитку.

Крім того, лист М. Дацкова фіксує існування в Об’єднанні різних «статусів» 
режисерів-початківців485, про що свідчать і спогади Б. Балабана, де йдеться про 

484  Лист від дирекції М. О. Б. до Управління політосвіти Н. К. О. [Машинопис] — МТМК 

України., Ф. Р.: архів М. О. Б., од. зб. 8926.
485  Зауваження Б. Балабана стосуються, головно, вже харківського періоду «Березоля».



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

176

стадії, обов’язкові для здобуття права власної постановки: «Перший етап  — 
технічний лаборант: режисер знайомився в театрі буквально з усім, мусив до-
сконально знати внутрішню структуру, механіку театральної справи. Другий 
етап  — творчий лаборант: перед режисером ставили хоч і  невеликі завдання, 
але він мав розв’язувати їх цілком самостійно. Третій етап — технічний асис-
тент: разом з Курбасом режисер проходив увесь процес створення спектаклю, 
фіксував усю роботу постановника. Четвертий етап — творчий асистент: режи-
серові доручалось самостійно розробити окремі сцени спектаклю, в основному 
масовки. П’ятий етап — співрежисер, або режисер-постановник. Таким чином, 
у процесі навчання молодий режисер поступово вводився у святу святих режи-
сури Курбаса. Пройшовши таку школу, він ставав повноправним членом режи-
серського штабу і брав участь у всіх роботах по керівництву театром»486.

Попри помітну роль Режштабу в житті Об’єднання, Л. Курбас не делегував 
йому управлінських повноважень, стверджуючи: «Режштаб не є якоюсь керів-
ною установою при “Березолі”, а є наполовину лабораторією, наполовину шко-
лою, наполовину допоміжним органом при правлінні МОБу»487. Отже, питання 
конкретних завдань цієї ланки Об’єднання від початку розглядалося як прин-
ципове. Спробу їх сформулювати спостерігаємо вже на установчому засіданні, 
коли обговорювався план дій, який, зрештою, умовно розділили на два напрям-
ки: «шкільний» та «лабораторний». Перший був орієнтований на дослідження 
фахових проблем, що в нотатках секретаря осередку В. Василька представле-
но як: «Теорія музики, матеріальне оформлення вистави (малювання), сценоз-
навство, система (педагогічний метод), композиція вистави (драматургія), хо-
реографія, театральна машинерія, електротехніка»488. Завдання «лабораторно-
го» напрямку полягало в узагальненні та теоретичному обґрунтуванні власно-
го досвіду і досвіду інших митців. За нотатками В. Василька, до нагальних про-
блем належало також «наукове пророблення театральної вистави (аналіз мі-
зансцени, руху, звуку, сценічних ефектів; дослідні постановки уривків в різних 
стилях, індивідуальні експерименти); розробка питань теорії театру (виробни-
цтво і  фантазія); проблеми синтетичного театру; будова сценічної площадки; 
театральна технологія»489.

На момент заснування Режлаб існував при Четвертій майстерні, що спону-
кало здійснювати роботу «у  двох напрямках: а) студіювання техніки компо-
зиції вистави та б) вироблення репертуару для майбутнього сезону Четвертої 

486  Балабан Б. На науку театральному потомству […]. — С. 203.
487  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
488  Василько В. Щоденник. Т. 5: 1923–1924 рр. [Рукопис] …
489  Там само.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

177

майстерні»490. Підпорядкування будь-яких експериментів реальній театральній 
потребі належало до принципових засад осередку, хоча забезпеченням репер-
туару не обмежувалося. Втім, молодь не шкодувала часу і зусиль на аналіз лі-
тературних творів: «Вільгельм Тель» Ф. Шиллера, «Вавілонський полон» Лесі 
Українки, «Царі» Т. Шевченка, розглядаючи їх  як  основу майбутніх вистав. 
З. Пігулович згадувала, що вони мали «зробити п’єсу з Шевченкових “Царів”, 
проаналізувавши її зміст, визначити принцип і  стиль постановки, оформити 
її як  художники, підібрати музику»491. Наступним завданням передбачалося 
складання плану постановки за самостійно обраним літературним матеріалом. 
Врешті, «режисер мусив написати п’єсу або переробити недосконалу в драма-
тургічному відношенні п’єсу іншого автора, розібрати її, оформити сценічний 
кін, підібрати або написати музику. Написати характеристики на всіх дійових 
осіб»492.

Усі ці завдання невдовзі були реалізовані, а вже за кілька місяців (зважа-
ючи на  щоденникові записи В. Василька) вдалося помітно прискорити підго-
товку персональних проектів: «Активно працює режлаб, уже всі майже зда-
ли постановку “Вавілонського полону” і “Царів” за  Шевченком. Це означає, 
що всі здали: докладний текст, монтіровку, план мізансцен, виліпили макети, 
словом все, що мусить дати режисер, правлінню якогось театру. 21.IV.1923»493. 
Подальші характеристики окремих пропозицій свідчать про оприлюднення, 
можливо — обговорення всіх тих самостійних робіт, сенс здійснення яких ціл-
ком очевидний: практичне ознайомлення початківців із  навичками самостій-
ної роботи над майбутньою виставою дозволяло опанувати техніку режисер-
ської експлікації.

Те, що перші завдання режисерів-лаборантів відповідали конкретним потре-
бам однієї з майстерень МОБу й стосувалися репертуарних проблем, драматур-
гії, пояснюється не  лише засадничими причинами. Загострення репертуарної 
кризи давалося взнаки. Експресіоністична «хвиля» з другої половини 1920-х ро-
ків помітно згасала, переробки творів класичного репертуару вже не відіграва-
ли вирішальної ролі у поставанні нового театру. Натомість усе відчутнішою ста-
вала потреба в сучасних п’єсах, чий брак виглядав майже скандально. У середині 
1920-х років О. Білецький із сумною іронією писав: «“І день іде, і ніч іде” — а ре-
волюційний наш репертуар і досі в стадії народження. Підручники української 

490  Там само.
491  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …
492  Там само.
493  Василько В. Щоденник. Т. 5: 1923–1924 рр. [Рукопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

178

літератури, що обіймають творчість наших днів, говорять про повість, про віршо-
вану поезію, лірику: про драму ні слова»494.

Всі ці обставини лише переконували Л. Курбаса в необхідності розвивати у ре-
жисерів навички опрацювання драматургічного матеріалу, врешті, стимулювати 
самостійні драматургічні спроби. Крім того, з педагогічної точки зору, цей про-
цес він уважав важливим для формування індивідуальності майбутнього поста-
новника в цілому. Тож у «Березолі» прагнули, з одного боку, спрямувати режи-
серів до ретельного опрацювання репертуару, а, з іншого, — озброїти їх методо-
логічно.

* * *
Не надто обнадійливі перспективи української драматургії та прагнення ак-

тивізувати народження нового типу українського режисера суттєво вплива-
ли на  формування завдань Режлабу в  цій царині. Тож не  дивно, що, як  згаду-
вав В. Василько, виховання режисерів лідер МОБу починав із «вироблення 
в них “драматургічної хватки”… Від майбутніх режисерів Курбас вимагав май-
стерності аналізу драми не лише в її дієвому аспекті, в її сценічних можливос-
тях, але й з погляду впливу її на психіку й емоції, можливості організувати че-
рез цю виставу розум, почуття і волю глядачів у потрібному напрямку, настроїти 
їх на потрібний сучасності життєвий тонус»495. Варто зауважити роль, яку в цьо-
му процесі мали відігравати глядачі, чий особливий статус позначався на бере-
зільській концепції театру.

Задля зацікавлення майбутніх постановників проблемами драматургії 
Л. Курбас вдавався до різноманітних прийомів. Найперше — вимагав студіюван-
ня досліджень з проблем історії та теорії драми. Відомі його посилання на моно-
графії Гессена «Драматургія»496, В. Волькенштейна «Драматургія: метод дослі-
дження драматичних творів», І. Клейнера «Біля джерел української драматур-
гії: досвід обґрунтування досліджень драматичних творів». Про його пріоритети 
в цьому питанні свідчить доручення Т. Усенку: «Переписати і перекласти книжку 
Фрейтага “Техніка драми”»497.

Сам Л. Курбас регулярно знайомив своїх учнів із  актуальними проблемами 
драматургії, власними роздумами на цю тему, найчастіше звертаючись до твор-

494  Білецький А. Українська драматургія після Жовтневої доби / А. Білецький // Нове 

мистецтво. — Х., 1926. — № 28. — С. 12.
495  Василько В. Народний артист УРСР О. С. Курбас: Замість передмови […]. — С. 25
496  Напевне, йдеться про книгу дослідника Роберта Гессена «Драматургічне ремесло» 

(«Dramatische Handwerkslehre»), вперше опубліковану німецькою у 1895 році.
497  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

179

чості Шекспіра, Мольєра, Лессінга. Об’єктом уваги митця ставали як  окремі 
п’єси, так і наукові дослідження з проблем теорії драми. В цьому сенсі його по-
гляди могли бути досить несподіваними. Приміром, він пропонував замінити ка-
тегорію «жанр» категорією «аспект», повертаючись до цієї пропозиції неодно-
разово, висуваючи все нові аргументи на користь саме такої постановки питання.

Наразі учні Л. Курбаса, як мінімум, отримували нагоду безпосередньо зустрі-
тися зі специфічними технологіями наукового пошуку, який демонстрував їхній 
вчитель. Врешті, ця аналітична робота не була схоластичною, всі приклади, мо-
тивація кожної ідеї апелювали до театральної практики, пояснювалися реальним 
станом і потребами сучасного театру. Л. Курбас незрідка говорив, що «режисе-
ру треба бути дуже хорошим драматургом по відношенню до композиції виста-
ви», маючи на увазі і фігуральний, і буквальний сенс цих слів. Його учні мусили 
виявляти хист драматурга, принаймні — інсценізатора. Тож в Об’єднанні не бра-
кувало вистав за  інсценівками, які режлаборанти створювали самостійно або 
у співавторстві з професіональними драматургами. Приклад, як завжди, подавав 
сам Л. Курбас  — автор інсценізацій «Гайдамаків», «Шевченківської вистави», 
«Джіммі Гіґґінса», «Напередодні» (у  співавторстві з  режисером-лаборантом 
С. Бондарчуком).

Опрацювання «Джіммі Гіґґінса» в «Березолі» фактично стає виняткового зна-
чення пратикумом, який переконливо довів: мало бути добре обізнаним у тонко-
щах аналізу драми, треба вміти розгледіти сценічний потенціал у будь-якому лі-
тературному творі.

В цілому в МОБ широко використовували епічну літературу з педагогічною 
метою. Л. Курбас виховував у майбутніх режисерів необхідні навички, пропону-
ючи їм цілу низку спеціальних учбових завдань. Так, скориставшись сюжетом 
фейлетону «Це треба припинити» («Більшовик», 1925, 4 квітня), де йшлося про 
незадовільну роботу лазні, він запропонував створити з допису п’єсу. Аналогічні 
завдання стосувалися ще двох текстів у  тій самій газеті: «Профробота і  тром-
бон» та «Дальні печери». Він розгледів можливість розробити на їхній основі ес-
кізи п’єс з чітко окресленими жанром, конфліктом, ідеологією, тощо. Такого ро-
ду завдання могли інспіруватися навіть не газетною заміткою, а окремим життє-
вим фактом, про що свідчить його пропозиція звернутися до «бійки на бульварі 
Шевченка. Встановити: ідею, план, аспект, конфлікт, тему. Фабули не треба»498. 
Всі ці лабораторні екзерсиси розвивали здатність адаптувати до  вимог сцени 
практично будь-що.

Л. Курбас, по  суті, запроваджував у МО Бі режим безперервного творчого 
процесу. В цьому сенсі він не робив винятку для літньої відпустки. Тому перед 

498  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

180

закінченням сезону всі режлаборанти отримували індивідуальні завдання щодо 
опрацювання драми та створення режисерських експлікацій. В. Василькові на-
лежало докласти сили до п’єси «Любов і дим» І. Дніпровського, З. Пігулович — 
«Сави Чалого» І. Карпенка-Карого, П. Березі-Кудрицькому  — «Довбуша» 
Ю. Федьковича, І. Кризі — «Вія» Остапа Вишні за М. Кропивницьким та М. Го
голем, Ю. Лішанському  — будь-якої п’єси Мольєра, Х. Шмаїну  — роману 
«Ойс-Бройс»499. Водночас, режисери мали загальні для всіх завдання: «взяти 
одну з шекспірівських п’єс і зробити драматургічний розбір, з’ясувати там усю 
будову п’єси, що в цій п’єсі є конфліктом, темою, який сюжет, чого цим мож-
на досягти у глядача, як вона на нього може впливати, де там є зав’язка, куль-
мінаційна точка, розв’язка і  т. д.,  — всі ці етапи побудови драматичного тво-
ру. Якими особливими прийомами користується Шекспір у п’єсі для виявлення 
свого задуму? Коли ви візьметеся до п’єси, випливуть усі питання, на які ви му-
сите дати відповідь… нарешті — […] взяти будь-який твір Івана Франка і зроби-
ти сценарій на тему цього твору; сценарій, який би задовольняв потреби нашого 
репертуару… Можна брати його поеми, оповідання чи щось інше. А може, хто 
вміє й більше зробить, зробити п’єсу — ще краще»500.

Деякі з вищенаведених прикладів належать компетенції, так званого, драмсе-
мінару, який мав активізувати оволодіння технікою опрацювання драми та тво-
рення п’єси з  недраматургічного матеріалу. На  жаль, згадки про його роботу 
кількісно обмежені й стосуються лише весни 1925 року.

Влітку постає питання про створення окремої станції МОБу, на яку б покла-
далася відповідальність за якісне поліпшення драматургічного плану діяльності 
Об’єднання — про Драматургічну станцію. З цього приводу Л. Курбас говорив: 
«Практика минулого року нам показала — вона необхідна і просто є криком да-
ного моменту… Драматургічну станцію ми зможемо заснувати десь у жовтні мі-
сяці, тоді, коли повернуться з відпустки всі літератори»501. Цілком очевидно, що 
він добре розумів необхідність розділити процес спонукання режисерів до пра-
ці над драмою, чи, навіть, створення її та, власне, налагодження виробничих кон-
тактів із професійними драматургами, які могли б співпрацювати із МОБом твор-
чо та організаційно. Тому він закликає березільців: «В наступному сезоні ми му-
симо піднести інтенсифікацію праці, більше налягати на готові п’єси, ніж на са-
моробні. Погані з нас драматурги»502.

499  Встановити автора не вдалося.
500  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
501  Там само.
502  Там само.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

181

Слід зауважити: в Об’єднанні здавна існувала Репертуарна станція (керівник 
Л. Френкель). Її зусиллями створювався репертуар для різноманітних аматорів. 
Автори п’єс — березільці, чий кращий доробок, складений із таких драматургічних 
опусів як «Операційний план» (З. Пігулович, Л. Френкель), «Сількор Головко»503, 
«Ленін» (Ф. Лопатинський, Л. Френкель), — 1926 рокувидала «Книгоспілка». Цей 
факт не  лишився непомічений фаховою критикою, і, приміром, Ю. Смолич дав 
збірці схвальний відгук на  шпальтах популярного «Нового мистецтва»: «П’єси 
розраховано на клубні й сільські театри […], і в цих п’єсах клуби і сільбуди впер-
ше зможуть познайомитися з засадами нового театрального мистецтва й повчи-
тися нових прийомів гри, оформлення й будови дії. В цьому їх найбільша заслу-
га — бо переносять, бодай частково, в далеку провінцію надбання й досягнення, 
здобуті за цей час “Березолем”, які до цього часу могли знати лишень обмежені 
кола столичних глядачів. Безперечно ці […] невеличкі п’єски відіграють неабияку 
роль в справі популяризації засад нового театру й переведення одсталих драма-
тургів на рейки нових принципів театрального мистецтва»504. Автор порівнює бе-
резільську збірку з аналогічними зразками, наголошуючи, що «серед тієї навали 
бездарних, недбалих халтур для робітничих і сільських театрів, що їх так багато 
по журналах, збірниках та театральних бібліотеках видавництв, п’єси “Березоля” 
безперечно — найкращі й зразкові»505.

Репертуарним пошукам, як  цілком прагматичному процесу, Л. Курбас нада-
вав педагогічного забарвлення, постійно стимулюючи інтерес до літературного 
процесу. Кожен член Режлабу мав окремі репертуарні завдання, які Л. Курбас 
формулював дуже чітко: «Пропоную Василькові, Лішанському та Ирієві взятися 
до складання списку п’єс, які так чи інакше являють для нас інтерес. Я маю на ува-
зі, перш за все: 1) всю нову продукцію драматургічну, що є на ринку; 2) продукцію, 
яка іде в театрах, але її немає на ринку; 3) переглянути “Правду” та “Известия” 
за останній рік, переглянути всі засідання драматургічної асоціації; 4) перегля-
нути бібліотеку Ленінського театру; 5) переглянути публічну бібліотеку»506. Нові 
п’єси березільці звідусіль привозили, виписували, позичали та жваво їх обгово-
рювали.

Але тим у МО Бі не  обмежувалися, шукаючи творчо близьких «Березолю» 
літераторів. Тож, П. Березу-Кудрицького відрядили до  Харкова знайомитися 

503  «Сількора Головка» Ф. Лопатинський мав намір поставити на березільській сцені, 

проте від цієї ідеї згодом відмовився.
504  Смолич Ю. Драматургічна робота М. О. «Березіль» /  Ю. Смолич //  Нове мисте-

цтво. — Х., 1926. — № 19/20. — С. 3.
505  Там само.
506  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

182

з  представниками різних мистецьких угруповань, І. Кризі доручають розшука-
ти Ю. Яновського та з’ясувати можливість співпраці із ним. Радше за все, таких 
спроб було значно більше.

Системного характеру набуло читання та  обговорення п’єс, які мали ста-
ти основою наступних прем’єр. І сьогодні ретельність та принциповість цієї ро-
боти справляє сильне враження. Молоді режисери потрапляли в ситуацію, яка 
щоразу вимагала від них граничної концентрації сил і  великої відповідальнос-
ті. Загальна увага та зацікавлення в їхній роботі були водночас і стимулом, і ви-
пробуванням. Досить ознайомитися з презентацією та обговоренням «Жакерії» 
П. Меріме, «За двома зайцями» В. Ярошенка та  В. Василька за М . Старицьким, 
«Комуни в степах», «97» М. Куліша, «Любові і диму» І. Дніпровського, «Кар’єри» 
Ф. Лопатинського за «Вовчими душами» Дж. Лондона, «Вія» Остапа Вишні 
за М. Кропивницьким та М. Гоголем, «Учителя Бубуса» О. Файка, щоби зрозумі-
ти, наскільки конструктивними були педагогічні методи Л. Курбаса.

Дуже швидко березільці встановлюють тісні контакти з  ваплітянами 
–М. Куліш, І. Дніпровський, М. Йогансен, М. Хвильовий, Остап Вишня стають їх-
німи авторами, що мало доленосний вплив на Л. Курбаса та його учнів, відбив-
шись на естетичному, загальнокультурному й політичному сенсі їхньої творчос-
ті. Ці зв’язки інтенсифікуються у середині 1920-х років і далі впливатимуть вже 
на, так звану, харківську генерацію березільських режисерів.

* * *
У становленні березільської школи помітна роль належала процесам взаємо-

дії режисера і  художника. Координація їхніх зусиль збільшувала питому вагу 
просторових чинників у образній структурі вистави, уможливлюючи їхній вплив 
на сценічну дію.

Л. Курбас високо цінував здатність постановника розв’язувати сценічні проб
леми шляхом трансформації середовища, дбав про розвиток цього вміння у сво-
їх учнів. Характерний випадок наводить Х. Шмаїн, змальовуючи репетиції 
«Комуни в  степах»: «Курбас звернув нашу увагу на  те, що дуже приглушено 
сцену в  квартирі середняка Кошарного… За схемою все спланували начеб-
то добре, але справжнього життя на сцені не було. […] Курбас, вислухавши ре-
жисера П. Кудрицького, зразу поставив точний “діагноз”: причина невдачі  — 
в неправильному вирішенні сценічного простору. Вигородка інтер’єра (кварти-
ри Кошарного) займала лише невелику частину сцени, і всі мізансцени були спла-
новані на цій обмеженій площі. […] Звідси — придушеність, відсутність масшта-
бу і втрата динамічності»507.

507  Шмаїн Х. Режисер, педагог, учений […]. — С. 140.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

183

Схожий приклад знаходимо в спогадах Д. Власюка, де йдеться про постанов-
ку Б. Балабаном «Плацдарму» М. Ірчана: «Під брудною облупленою стіною, 
що протяглася через усю сцену, сиділи жовніри-пілсудчики. Ближче до першо-
го плану стояв столик, на якому лежала карта України. Навколо цієї карти зі-
бралися офіцери, намічаючи маршрути дальшого вторгнення в нашу республіку. 
Сцена якось не рухалася. Дебютант-режисер Б. Балабан міняв мізансцену, пере-
сував з місця на місце столик з картою — нічого не допомагало. Втомлені акто-
ри стояли в якійсь безнадії. Раптом з залу почулося плескання долоні і красивий 
баритон Курбаса:

— Хвилиночку, хвилиночку! — гукав він і вже біг через оркестр на сцену.
Постояв, подумав, оглянувся навкруги:
— Винесіть звідси цього столика. Карту залишіть. Дайте мені вашу шаблю.
Курбас надів на себе портупею з шаблею в піхвах, з легкою огидою взяв двома 

пальцями карту України — і ось уже офіцер-завойовник випустив з пальців кар-
ту і переможно став на неї ногою. Далі якимсь по-своєму граціозним, делікатним 
рухом вийняв шаблю з піхов і дуже картинно, але по-діловому почав розгортати 
план майбутніх операцій, проводячи шаблею по карті… І треба було бачити, чу-
ти реакцію глядачів на цю сцену, яка стала стрижневою в усій виставі»508. Таких 
прикладів було чимало в історії «Березоля».

В  цілому, стимулювання просторового мислення здійснювалося відповідно 
до  певного художнього методу, приміром, конструктивізму. Так, у  1920-ті ро-
ки особливо актуалізувалася його концепція, позначаючись не лише на худож-
ніх особливостях березільських сценічних торів, а й на змісті педагогічних сту-
дій Л. Курбаса, який, зокрема, стверджував: «Декорації не  прикрашають, вони 
не є ілюзорною картиною обстановки — це трамплін для актора. Декорації, стан-
ки мають метою обслуговувати актора, себто — давати йому такі умови на сцені, 
щоб він міг якнайзручніше провадити свої завдання»509.

В дусі конструктивістичної доктрини він окреслював і, сказати б, засади са-
мої режисерської професії: «Ми розуміємо світ не інакше як матеріал, який ком-
понується по самому завданню»510. Відтак, логічними видаються його педагогіч-
ні настанови: «І вся наука театру мусить звестися: а) до вивчення матеріалу — га-
йок, гвинтиків, що у нас розкидані по столу; б) до вивчення технології, законів 
конструювання — спеціальних законів, що вони є у фізиці, хімії, чи інженерії… 

508  Власюк Д. Сторінка минулого / Дмитро Власюк // Лесь Курбас: Спогади сучасників  

[…]. — С. 231–232.
509  Лекції Л. Курбаса для режисерів [Машинопис]. — ІМФЕ НАН України, Ф. 42., од. 

зб. 21.
510  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

184

В цьому відношенні зовсім нормально, що при певному загостреному нашому сві-
товідчуванні моментів індустріальної романтики, мусила постати аналогія, про 
яку говорив Мейєрхольд: режисер — те саме, що інженер»511.

Із поставанням Макетної майстерні діяльність Режлабу стає інтенсивні-
шою, а мистецький пошук — більш енергійним. В цілому, суголосся творчих зу-
силь учнів В. Меллера і Л. Курбаса створює передумови для опанування україн-
ським театром засадами конструктивізму, про що на початку 1930-х років писав 
Д. Чукін: «Сукупність засобів, їхня добірність наближує березільське оформлен-
ня цього часу до робіт конструктивістів»512. На противагу його досить обережно 
зробленому зауваженню, Л. Курбас ще у середині 1920-х років стверджував ка-
тегорично: «Що стосується форми, яка є фіксованим в матеріалі завданням, ми 
залишаємося конструктивістами»513.

Необхідного ефекту від спільної роботи режисерів і художників у МОБі до-
сягали, стимулюючи їхнє постійне творче спілкування, про це свідчить уся істо-
рія «Березоля». Характерним прикладом можуть стати спогади В. Василька про 
його та В. Шкляєва постановку «За двома зайцями». Зауваження режисера до-
зволяють побачити, якою ретельною та відповідальною була ця праця, в чому по-
лягав сенс мотивації специфічних березільських підходів. В. Василько у згадках 
про репетиції, унаочнив березільські підходи до  праці, її методику: «Валентин 
Шкляєв часто сидів на репетиціях, спостерігав, як рухається актор, вивчаючи йо-
го фігуру, ходу, і тільки після цього робив ескіз костюма»514.

Прийоми, до  яких вдавалися Л. Курбас і  В. Меллер як  педагоги, нагадували 
практику середньовічних цехів, де молода людина працювала біля майстра, під 
його наглядом, у  такий спосіб долучаючись до таїнств і  таємниць майстернос-
ті. Це значно поліпшувало процеси адаптації до  конкретної художньої тради-
ції. Навіть суто технічна робота за таких умов допомагала молодій людині збаг-
нути сенс мистецького пошуку, його вектори й мету. Найкращою ілюстрацію від-
повідних процесів є робота над «Газом», зафіксована в спогадах М. Симашкевич. 
У  фокус оповіді потрапив момент осягання художницею досвіду вчителя-
майстра, який у неї на очах разом із Л. Курбасом будував візуальний образ ви-
стави. Авторка виокремлює своєю увагою художні феномени, які створюють той 
чи інший настрій, акцентують ті чи інші ідеї або стани персонажів. Окреслюючи 
певні пластичні прийоми, вона, фактично, апелює до конкретних режисерських 
рішень, осягає сенси побудови окремих мізансцен.

511  Там само.
512  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
513  Лекції Л. Курбаса для режисерів [Машинопис] …
514  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 242.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

185

Погоджуючись із Д. Чукіним, що «Газ» — це радикальний крок у зміні кур-
су українського театру, слід визнати вкрай важливим і повчальним участь у цій 
праці режисерського та  сценографічного «молодняка»: «Оформленням “Газу” 
був нанесений рішучий удар безпринципному декораторству… Активність, узго-
дженість дій з  акторами характеризують вже цю першу спробу. Дальша робо-
та над “Машиноборцями”, “Новими йдуть”, “Джіммі Гіґґінсом” є конкретизаці-
єю наміченого в “Газі”. Крім виконання режисерських завдань щодо конфігу-
рації та  динаміки кону (переставлення елементів, зміни обсягу, глибини кону 
(“Машиноборці”) перед художником стояли завдання ритмізації вистави»515.

Фактично йдеться про ознаки «просторової режисури», характерної для шко-
ли В. Меллера, як  репрезентанта саме березільської культури. Закладаючи на-
ріжний камінь в основу цієї школи, В. Меллер переймався ідеєю виховання «іде-
ального» театрального художника. Певні висновки він оприлюднив на сторінках 
«Барикад театру», наголосивши: «В старому реалістичному театрі декоратор був 
ремесником. В умовному — ділєтантом. Сучасність потребує майстра»516.

Ідеологія конструктивізму сприяла актуалізації візуальних чинників театру 
авангардних форм. Власне в Україні візуальна складова національного сценічно-
го мистецтва роками перебувала на маргінесі уваги, гальмуючи процеси естетич-
ного поступу. Тож роль конструктивізму в радикальній перебудові української 
сценічної культури важко переоцінити і в цьому аспекті також.

Прихильність учнів Л. Курбаса і  В. Меллера до  ідеології конструктивізму 
в перший половині — середині 1920-х років — найпотужніший період становлен-
ня цієї школи — відчутно вплинуло на реформування національної сцени як та-
кої. Тож, недаремно досвід роботи над «Газом» її постановник визнавав особли-
во актуальним, висловивши цю думку на одній із лекцій для режисерів.

Еволюція конструктивістської доктрини, а  згодом і  певне притлумлення її 
впливу на практику «Березоля», тим не менше, не призвели до відмови від ба-
зових установок чи специфічного художнього арсеналу напрямку. Характерний 
приклад щодо цього наводить В. Галицький, який на початку 1930-х років здобу-
вав режисерську освіту у Харкові, де сценографію викладав Д. Власюк: «Власюк 
привчив нас шукати об’єми, вскриваючи площини. З  картону та  пластиліну ми 
створювали композиції геометричних фігур. Здавалося, це далеко від реальнос-
ті. Але Власюк переконливо доводив, що будь-який життєвий об’єм ховає у со-
бі як першооснову прості геометричні форми, треба лише навчитися їх вишуку-
вати. Цілий розділ занять він присвятив використанню фактури на сцені. Це був 

515  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
516  Меллєр В. Сучасність потребує майстра /  Вадим Меллєр //  Барикади театру.  — 

1924. — № 2/3. — С. 4.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

186

час фактур та об’ємів… […] На заняттях ми переглядали й підбирали фактури, 
складаючи з них композиції на запропоновану тему. Власюк відкривав нам зако-
ни пластичної побудови вистави, не оминаючи живописної системи оформлення 
з її принадами і вадами. Все своє театральне життя я знаходив спільну мову з те-
атральними художниками, міг підказати потрібне рішення»517.

Такі непрямі свідчення уроків березільської школи переконують у серйозно-
му впливі березільської культури на театральний процес в Україні. Характерно, 
що Д. Власюк, як  митець певних естетичних переконань, і  надалі позиціону-
вав свою художню приналежність, продовжував, розв’язуючи ті чи інші сце-
нічні проблеми, вдаватися до прийомів із конструктивістичним ухилом. Слова 
В. Галицького змушують розглядати березільську методу як  універсальну 
і в сенсі педагогічному, адже взаємодія режисера і художника в тому вигляді, 
в якому її культивували Л. Курбас і В. Меллер, не локалізувалася лише в межах 
березільської традиції, а була актуальною для театрального процесу поза межа
ми України.

* * *
Березільська концепція фахової підготовки режисера передбачала висо-

ку ступінь його (режисера) обізнаності в  музичному мистецтві. До  співпра-
ці у МО Бі запрошували таких високопрофесійних композиторів, як  А. Буць
кий, М. Вериківський, П. Козицький, М. Коляда, Б. Крижанівський, Ю. Мейтус, 
Н. Пруслін, Л. Ентліс, з  приводу чого П. Козицький нотував: «Композитори в 
“Березолі” завжди мали підпорядковувати свою роботу задуму і плану авторів 
постановки. І треба сказати, “Березіль” зміг знайти потрібних йому, співзвучних 
його спрямуванню музикантів, і  зміг найкращим чином організувати їхню ро-
боту. Тому музика у виставах “Березоля” не просто “театральна”, вона завжди 
гармонійно поєднується з цими виставами в єдине ціле, тим самим поширює ба-
гатство і різноманітність своїх в ній (виставі) функцій»518.

Виховуючи цілу генерацію українських режисерів, Л. Курбас послідов-
но озброював їх  навичками роботи з  композиторами. Ю. Мейтус  — співавтор 
одинадцяти березільських вистав (1927–1932 роки) — стверджував: сам засно-
вник МОБу не лише робив це віртуозно, а й успішно розвинув такі вміння у сво-
їх учнів.

Коли йдеться про зазначений аспект базових засад «Березоля», то до уваги 
слід брати цілий комплекс теоретичних проблем музичного мистецтва — об’єкт 
фахових зацікавлень березільців. Розглядаючи сценічний «текст» як партитуру, 

517  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 188–189.
518  Козицький П. Музика в «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

187

Л. Курбас вважав обов’язковою для режисера музичну освіченість, що знаходить 
підтвердження у завданнях, які отримували його учні. Так, приміром, він зажа-
дав, щоби вони уважно проштудіювали музикознавчу працю Е. Тоха «Вчення про 
мелодію», зміст якої сам розтлумачував на одному із засідань Режлабу.

Втім, пріоритетним для лідера «Березоля» лишався феномен ритму, проб
лемами якого він найбільше переймався ще від часів Молодого театру. Пере
конання, що експерименти з ритмом найрадикальніше змінюють естетичну при-
роду українського театру, склалися під час роботи над «Едіпом-царем» і далі 
лише міцнішали з опануванням експресіоністичної культури в започаткованому 
Л. Курбасом режисерському театрі. Його подальша виробнича практика інтерес 
до ритму постійно загострювала, водночас ставши важливим фактором педаго-
гічної методи. Тож, Л. Курбас звик оцінювати фахову спроможність котрогось 
із постановників, виходячи з переконання, що ігнорування законів «ритмового 
напруження» призводить до втрати здатності формувати режисерське «бачен-
ня». Тому він постійно скеровував навчальний процес до вивчення законів рит-
мової будови твору — незмінного об’єкту власної уваги.

До своїх найперших завдань Л. Курбас зараховував виховання у молодих по-
становників здатності «мислити музичними образами» та  вміння передавати 
композитору ці інтенції, на що особливу увагу звертав Ю. Мейтус: «Багато ре-
жисерів, зустрічаючись з композитором, не мають точного плану щодо викорис-
тання музики. Тому деякі покладаються на винахідливість і смак композитора, 
інші ж намагаються пояснити щось, що не зрозуміло ні композитору, ні їм са-
мим. Чи дасть користь спектаклеві така музика, якою б мелодійною й виразною 
вона не була? Зрозуміло, ні… Олександр Степанович точно знав, яка музика йо-
му потрібна в спектаклі»519.

Симптоматичною видається реакція березільців на проблему взаємодії ре-
жисера та композитора, яку спричинили обставини створення вистави «Вій» 
у франківців. На одному з засідань Режлабу П. Береза-Кудрицький, перепові-
даючи розмову із Н. Прусліним — автором музики до згадуваної вистави, зау-
важив: «Пруслін нарікає, що не може писати музики: “Коли треба було писа-
ти музику до “Вія”, Юра сказав мені: “пишіть”; що писати — невідомо, і Юра 
теж не знає; коли я побачив після першої репетиції, що твориться на сцені, по-
бачив, що це зовсім не те, що я написав, довелося змінити музику зовсім, і все 
одно вона тепер ще не відповідає тому, що треба: режисер сам не знає, чого він 
хоче»520.

519  Мейтус Ю. Спогади про Леся Курбаса /  Юлій Мейтус // М узика.  — К., 1972.  — 

№ 2. — С. 19.
520  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

188

Л. Курбас вимагав від своїх учнів аби вони, приступаючи до роботи з компо-
зитором, найперше посвячувати його у власне розуміння ролі музики в майбут-
ньому сценічному творі, точно визначаючи музичну ідею. Це якнайкраще уна-
очнювала його власна практика. Серед нечисленних свідчень на  особливу ува-
гу заслуговує унікальний у  своєму роді документ  — пропозиції Л. Курбаса 
М. Вериківському щодо музичних характеристик вистави «Напередодні».

Л. Курбас прагнув якнайповніше зорієнтувати композитора в тому, як сценіч-
на дія пов’язуватиметься з музичним текстом: «Основна ідея (вистави — Н. Є.) 
зводиться до  того, що 9-го січня актом кровопролиття цар всенародно вбив 
у масах свій авторитет… Маса прозріла у цьому акті. Так в результаті цих тра-
гічних подій (мотив траурного маршу, мінор), пролетаріат звільняється від ілю-
зій щодо самодержавства, стає на шлях активної революційної боротьби (звідси 
мажорна розв’язка)»521. Розвиваючи цю думку, Л. Курбас робить уточнення, які 
переконують, що музиці в його концепції вистави призначалася роль активного 
чинника сценічної дії: «Музика мусить бути в цьому разі не просто виявленням 
того, що на сцені відбувається, а нашим висвітленням цієї події. Самого розстрі-
лу показувати не будемо, сама музика повинна виявити наш жест стосовно тра-
гедії, її оцінку»522.

Після викладу загальної концепції вистави Л. Курбас конкретизував окре-
мі теми, образи, епізоди, ретельно мотивуючи кожну пропозицію: «Перед пер-
шою дією музичний вступ-увертюра, що має дати настрій 1905 року, але нічо-
го сумовитого, нічого замираючого… Друга дія починається з картини “в чай-
ній”. Тема цієї сцени  — народна темнота. В  другій дії, під час розстрілу буде 
вставний концертний номер. На сцені темно, лише прожектори освітлюють ор-
кестр. Цей вмонтований музичний номер має загострити, підкреслити нашу ре-
акцію на те, що відбулося… В сцені розстрілу, як фонове об’єднання, що три-
мало  б глядача в  напрузі, треба дати спеціальний звук, наче бринить басо-
ва струна, але  не  як  дзвін, а  як  гудок заводу. Вібрація цього звуку монумен-
тальна. Ритмічного наростання можна досягти поступовим вступом все нових 
інструментів»523.

Пояснюючи необхідність відмінних стилістичних і жанрових підходів у вирі-
шенні окремих епізодів, Л. Курбас, як правило, зауважував характер тембраль-
ного забарвлення тих чи інших сцен (інколи із вказівкою на конкретний музич-
ний інструмент, шумовий прийом), робив інші висококваліфіковані уточнення.

521  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
522  Там само.
523  «Напередодні»: зауваження Л. Курбаса [Машинопис].  — ІМФЕ НАН України, 

Ф. 42, од. зб. З8.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

189

Можливість вчитися правильно вибудовувати творчі стосунки з композито-
ром, спостерігаючи за  тим, як  це робив їхній вчитель, березільці не  втрачали 
й надалі. Таку нагоду мали, приміром, учасники вистави «Диктатура» (1930 рік), 
у тому числі й безпосередньо під час репетиції. Увесь драматургічний матері-
ал Курбас підпорядковував музиці й “омузиченому” слову. “В зв’язку з тим, — 
говорив він […] на  репетиції сцени “У  сільраді”,  — що основа покладається 
не на рух тіла, а на рух слова, на мелодику, то руху мало буде… [Це буде] від-
хід від драматичних моментів, акцентування звукової побудови…». Відповідно 
до цього був знайдений принцип мізансценування»524. Із цього уривку випли-
ває, що композитор брав безпосередню участь у формуванні сценічної дії як та-
кої, а березільська молодь, отримувала щасливу нагоду безпосередньо знайо-
митися із методичними принципами засадничими для особливого типу сценіч-
ної культури.

Ефективність цієї педагогічної методи засвідчила постановка Ф. Лопатинським 
«Пошились у  дурні» М. Кропивницького в «цирковому плані». Роль «уніфор-
ми» доручили оркестру. Музика, особливо її шумовий шар підтримували й уви-
разнювали цирковий образ вистави. Автор «оркестровки» (на той час студент) 
Л. Ентліс згодом став провідним педагогом Інституту ім. М. Лисенка. У спога-
дах Р. Черкашина композитор постає особою, яка мала «навчити нас музичної 
грамоти, але замість цього цікаво, у доступній нам формі розкривала історичну 
еволюції ладо-тональної системи музичного мислення. […] Завдяки Леонідові 
Ентлісу, я із захопленням сприймав твори Ігоря Стравінського, Бели Бартока, 
Альбана Берґа, Сергія Прокоф’єва, Дмитра Шостаковича»525. Цей приклад зай
ве підкреслює: «Березіль» притягував до  себе творчі особистості професіо-
нально особливим чином зорієнтовані, що також визначало специфіку Театру 
Л. Курбаса.

У  середині 1920-х років конструктивістична та  експресіоністична доктри-
ни, конче важливі для педагогічної діяльності Л. Курбаса, не  лише впливали 
на характер застосування музики у виставі, а й позначалися на мистецькій уя-
ві режисерського молодняка в цілому, про що П. Козицький писав: «Зрушення, 
злам, нищення минулого, поступ нового перетворювалися в їхній уяві на обра-
зи ходи стихії велетенської […], але не диференційованої, не конкретної, без 
тих рисок, що властиві життю. Хода історії відчувалася, але її життєве обличчя, 

524  Верхацький М. Скарби великого майстра / М ихайло Верхацький //  Лесь Курбас: 

Спогади сучасників […]. — С. 315–316.
525  Черкашин Р. Ми  — березільці: Театральні спогади-роздуми /  Роман Черкашин, 

Юлія Фоміна; упорядкування та  примітки В. Собіянського; передмова Н. Єрмакової.  — 

[Х.]: «Акта», 2008. — С. 25.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

190

її “побутовість”, її конкретність ще не впізнавалися. Звідси одмовлення від осо
бистого (від індивідуального голосу, від образу індивідууму) і  переключення 
роботи колективу на  мову “масових інтонацій”, одмовлення від мелодій і  пе-
рехід до ритму великих процесів, в яких губилося ліричне (такою була музи-
ка до “Газу”, “Джіммі Гіґґінса”. Новим несподіваним війнуло од музики до цих 
вистав, до  досить добре знаної звичної музики ще додалися звуки від зобра-
ження руху машин (“Машиноборці”, “Газ”), стрекіт друкарських машинок то-
що. […] Коли шукати перших проявів урбаністичності, індустріальної музики 
на Україні, — то безумовно розшуки приведуть до “Газу”, “Джіммі Гіґґінса”… 
Найголовніше, що ця музика була органічно поєднана з цілою виставою. Вона 
не була ілюстрацією, вона була звуковим компонентом єдиного сценічного об-
разу. Задум режисера знайшов у композитора відповідні фарби»526.

Найбільшу увагу привертає його міркування щодо взаємозумовленості всіх 
засобів творення сценічного образу, коли музичне і  пластичне, звукове та  ві-
зуальне постають у  неподільній єдності. «Газ» це неспростовно доводив. Тут 
Л. Курбасові пощастило реалізовувати програму синтетичної вистави з високим 
рівнем осмислення й організації музичних, просторових планів сценічної дії.

Композитора «Газу» — А. Буцького — цікавив саме такий тип театру. На сво-
їх лекціях у Муздраміні він запроваджував оригінальні методичні прийоми, що 
стимулювали синтезування візуальних і звукових образів. Під час лекцій він час-
то пропонував студентам ілюструвати малюнками свої музичні імпровізації, себ-
то шукав органічної єдності й спонтанності зорового і звукового начал527. Тож 
не дивно, що йому були близькими мистецькі пропозиції Л. Курбаса.

Погляди засновника «Березоля» на роль і місце музики в драматичній виста-
ві зазнавали змін і могли бути протилежними в різні періоди його творчого жит-
тя, аж до того, що він міг розцінювати її як негативний фактор. Втім, на почат-
ку 1920-х років, працюючи над «Газом», він свідомо використовував закони по-
будови музичного твору, про що згадував учасник вистави: «Дійові сцени із ма-
сою людей звучали радше, як  оркестр, що виконує симфонію, оскільки їх  бу-
ло ніби зсунуто в  інший шар сприйняття  — ближчий до  музичного»528. Згодом 
Ф. Лопатинський, працюючи над «Машиноборцями» і перебуваючи під сильним 
впливом «Газу», спробував застосувати схожі засоби відтворення колективних 
реакцій. Йому пощастило створити «довершені масові сцени, яким надано ви-

526  Козицький П. Музика в «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
527  Савченко М. «Романтики» [Рукопис] / М . Савченко.  — Зберігається у  фондах 

МТМК України, Ф. Р.: архів Савченко М., од. зб. 12572.
528  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

191

разної і красивої скульптурності. Великої похвали заслуговує чітка багатоголо-
са декламація»529.

Культивоване Л. Курбасом з початку 1920-х років використання музики у фор-
муванні образу вистави на довгий час визначало підходи до побудови сценічної 
дії у багатьох представників березільської школи. Найбільш вражаючою у цьо-
му сенсі слід визнати постановку Ф. Лопатинським «Сави Чалого», здійснену ра-
зом із композитором П. Козицьким. Останній відверто зазначав, що за зразок їм 
обом слугували «Гайдамаки» Курбаса з музикою до них Р. Глієра, К. Стеценка, 
Н. Прусліна, наголошуючи на тому, що робив це за вказівками режисера.

Особлива увага до музики у вихованні митців березільської школи позначи-
лася на діяльності режисерів, які згодом ефективно працювали не лише в драма-
тичному театрі. Л. Курбас переймався підготовкою творчих кадрів для україн-
ського театру музичної комедії — в МОБі здійснювали музично потужні виста-
ви, що прокладали шляхи для поставання театру відповідного типу. Йдеться про 
«Пошились у дурні» (Ф. Лопатинський), «Шпана» (Я. Бортник), «За двома зай-
цями» (В. Василько). У Харкові Б. Балабан, В. Скляренко, Л. Дубовик теж старту-
вали як режисери постановкою музичного спектаклю-ревю «Алло, на хвилі 477!» 
(1929) — першої в Україні вистави цього плану. Автор музики Ю. Мейтус оціню-
вав роботу режисерів-початківців як дуже винахідливу. Всі вони виявилися добре 
підготовленими для роботи, яка потребувала високої музичної культури.

Цілком очевидно, що у своїй майбутній успішній кар’єрі оперного режисера 
один із постановників березільського ревю В. Скляренко багато чим завдячував 
режисерській школі Л. Курбаса. Створенням музичних вистав рясніють біографії 
й  інших колишніх режисерів-лаборантів. Взагалі, культивований у «Березолі» 
тип режисерського театру передбачав постійний інтерес та  увагу до  музичної 
культури як до важливого джерела режисерських ідей, прийомів, підходів.

* * *
На  другому році існування МОБу його керівництвом був озвучений намір 

сконцентрувати всі теоретичні студії в спеціальному центрі, що постав 9 грудня 
1924 року як Станція фіксації та систематизації досвіду (СФІД). Про мету її ді-
яльності Я. Бортник сповістив читачів часопису «Життя й революція», наголо-
сивши  — ця робота розрахована на  тривалий час і  передбачає трансформацію 
всього досвіду МОБу «в певну науково розроблену систему»530.

529  А. Г. Гастроли мастерской «Березиль»: «Машиноборцы» Толлера /  А. Г. //  Харь

ковский проллетарий. — Х., 1924. — 22 мая.
530  Я. Б. [Я. Бортник] До  прийдешнього сезону мистецького об’єднання «Березіль» 

/ Я. Б. // Життя й революція. — Х., 1925. — № 8. — С. 75.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

192

Запроваджене в «Березолі» вивчення теоретичних основ сценічного мис-
тецтва не  науковцями, а  практиками сцени, виявилося дуже плідним, вкотре 
засвідчивши справедливість визначення М. Верхацьким МОБу як «інституту 
на  виробництві». Влучна аналогія зауважила єдність «аудиторних занять»  — 
лекцій, бесід, «виробничої практики»  — роботи над виставами, «лаборатор-
них досліджень»  — науково-теоретичні розвідки. Але ця словесна форму-
ла не зауважила того, що науку про театр започатковували, фактично, новач-
ки. Узагальнювати театральні враження, формулювати їх у понятійному пла-
ні, знайомити з результатами інтелектуальних зусиль аудиторію Л. Курбас вва-
жав обов’язковим для режисера. Тож нахил до  наукового осмислення різно-
планових чинників театральної практики, так само як до публіцистики та педа-
гогіки, був для лідера Об’єднання принциповою ознакою березільської школи. 
Він всіляко стимулював і розвивав у своїх учнів ці вміння — відтак періодичні 
видання 1920-х — 1930-х років на своїх шпальтах щедро презентували розвід-
ки його учнів, як публіцистів і, навіть, теоретиків (В. Василько, М. Верхацький, 
Г. Ігнатович та ін.). Те саме можна говорити і про педагогічні навички та нахи-
ли березільських режисерів.

Перші спроби аналізу та  теоретичного узагальнення сценічної практики 
розпочалися у МОБ ще до заснування СФІД. Йдеться про вивчення реакцій пу-
бліки на театральну продукцію Об’єднання. Для з’ясування ефективності діа-
логу з глядачами в соціальному, культурному плані, березільці запровадили ре-
гулярне анкетування глядачів. Ці анкети покривали собою, практично, весь ре-
пертуар київського періоду й  збереглися до  наших часів у  чималій кількості. 
Тож, розуміння необхідності аналізу механізмів дії театру як системи, що існує 
за певними законами в умовах соціальної детермінації, здавна було вкоріненим 
у березільському середовищі. Нарешті, панівний в Об’єднанні дух нестримно-
го творчого пошуку, зацікавлення у дослідженні природи театру, його струк-
тури та ґенези неабияк посилювали нахили керівника організації — інтелекту-
ала Л. Курбаса.

Перший досвід опанування технікою роботи над п’єсою, виставою  — те, 
без чого неможлива праця постановника, режисери-лаборанти здобули восе-
ни 1923 року, склавши «план роботи над виставою»531. Збереглося дев’ять таких 
планів: В. Василька, П. Долини, З. Пігулович, Ф. Лопатинського (решта без під-
пису). Всі, крім Ф. Лопатинського, на той момент ще не дебютували в МОБі влас-
ними постановками, тож не дивно, що для більшості це була суто «лаборатор-
на» праця.

531  План, по якому працює режисер при постановці вистави, 1923 р. [Машинопис]. — 

ІМФЕ НАН України, Ф. 42, од. зб. 46.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

193

Якщо з  моменту заснування Режлабу майбутні постановники досліджува-
ли окремі, не  завжди між собою пов’язані проблеми, то  надалі вони прагну-
ли до  комплексного вивчення й  узагальнення театральної практики, створюю-
чи підґрунтя систематичного дослідження теоретичних основ режисури. Ця ро-
бота відбувалася спорадично, хоча й  тривалий час: фактично, до  полишення 
Л. Курбасом «Березоля».

Подібні спроби вимагали від охочих особливої зосередженості на різноманіт-
них сферах не лише власної сценічної практики. Особи, мало знайомі з тонкоща-
ми театрального повсякдення, навряд чи зрушили б цю справу з місця. Втім, по-
при незначний практичний і майже нульовий теоретичний досвід, березільці бу-
ли добре вмотивовані, йшлося ж бо про безпрецедентну річ: не відриваючись від 
виробничого процесу, його ж таки науково осмислити. Певне уявлення про цю 
спробу унаочнюють одинадцять протоколів засідань СФІД, датованих груднем 
1924 — квітнем 1925 років.

Чи завершилася на тому діяльність осередку — точно невідомо. Напевне мож-
на лише стверджувати, що сам Л. Курбас теоретичного осмислення театраль-
ної практики ніколи не припиняв — про це свідчать численні документи. Радше 
за все, організаційно оформленої спеціальної інституції, яка б у МОБі чи театрі 
«Березіль» відповідала за науково-теоретичні розвідки, в подальшому не існува-
ло, що не означає припинення таких спроб окремими березільцями.

До складу Станції входили всі режисери-лаборанти разом із Л. Курбасом — 
керівником осередку, який регулярно виступав на засіданнях, часто — із допо-
відями, не обмежуючись короткими повідомленнями чи репліками, як більшість 
присутніх. Функції секретаря СФІД покладалися на В. Василька.

На першому ж засіданні очільник Станції задекларував її курс, якого нада-
лі намагалися дотримуватися. Він охоплював майже всі сфери професіональної 
роботи постановника. Попри чітко сформульовані цілі, реалізувати їх у повно-
му обсязі не пощастило: забракло часу, досвіду, навичок. Надто вже грандіоз-
ними виявилися плани, хоча, на момент заснування, перспективи здавалися рай-
дужними.

Серед проблем, озвучених на  перших засіданнях, центральне місце нале-
жало тим, що стосувалися режисури. В  дискусійному режимі присутні пого-
дилися з  домінуванням трьох базових категорій: «а) тектоніка; б) фактура; 
в)  сприймання»532. Найбільший інтерес учасників засідання викликає категорія 
«фактури». Згодом її визначення дістає кілька редакцій, а мовна «формула» — 
постійно уточнюється.

532  Протоколи станції фіксації і систематизації досвіду, 1924–1925 рр. [Машинопис]. — 

ІМФЕ НАН України, Ф. 42., од. зб. 25.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

194

З цього приводу варто зазначити, що тоді українські футуристи, з якими бе-
резільці підтримували міцний і  безпосередній зв’язок, саме категорію «факту-
ри» визначали провідною в творчому процесі. Крім того, з березільцями футу-
ристів єднало прагнення теоретично визначити природу суспільної функції мис-
тецтва, що дало О. Ільницькому підставу стверджувати: «Для жодної з літера-
турних груп 1920-х років, за  винятком футуристів, теоретичні шукання не  ма-
ли такого великого значення і не відбирали так багато уваги. Футуристи напо-
легливо шукали визначення, яке б могло окреслити системне бачення мистецтва 
й культури»533.

На  згадуваний момент припадає підготовка М. Семенком до  оприлюднення 
розвідки «Наука про фактуру». Він, навіть, висуває певну формулу: «Фактура 
складається: з матеріялу + форма + зміст. Вкладайте бажаний зміст в ці три син-
тезовані поняття фактури. Вони можуть поширюватися й ускладнятися, розкла-
датися й узагальнюватися, але ці три елементи є складові одиниці найбільш ужи-
вані й відомі»534.

Єдність підходів березільців і футуристів дається взнаки і в тому, як вони оці-
нювали категорію «ідеологія». Досить порівняти визначення Л. Курбасом ідео-
логії: «Це щось таке, що не мусить бути виявленим, воно існує, як певна надбу-
дова, воно може виявлятися і виявляється в усіх наших діях, вчинках, творах. Річ 
не в тому, що вона виявляється, а в тому, що вона є»535, — із тим, як ідеологію тлу-
мачив М. Семенко. Він, за спостереженням О. Ільницького, вважав: «термін “іде-
ологія” був створений, щоб означити те, що “ідентичне з філософією доби”»536.

Віддаючи належне фундаментальним проблем теорії мистецтва, березільці, 
на вимогу Л. Курбаса, мали рішучіше апелювати до сценічної практики. Тож не-
вдовзі предметом найпалкіших обговорень стають суто театральні феномени, 
приміром, мізансцена, до якої вони зверталися неодноразово.

Який вигляд мали засідання Станції? В який спосіб здійснювалися теоретич-
ні студії? За приклад можна взяти дослідження вже згаданої категорії «мізан
сцена». Одними з  перших дефініції «мізансцени» запропонували В. Василько 
та Ю. Лішанський. Л. Курбас, прокоментувавши їхні виступи, виклав власне ба-
чення предмету. Він не обмежився локальною словесною формулою, а розкрив 
її специфіку, зумовлену численними факторами: стильовими, жанровими, тощо. 

533  Ільницький О. Український футуризм, 1914–1930 […]. — С. 221.
534  Семенко М. Мистецтво як культ / Мих. Семенко // Червоний шлях. — Х., 1924. — 

№ 3. — С. 223.
535  Протоколи станції фіксації і систематизації досвіду, 1924–1925 рр. [Машинопис] …
536  Ільницький О. Український футуризм, 1914–1930 […]. — С. 233.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

195

Застерігши аудиторію, що «мізансцену треба визначати подвійно»537, Л. Курбас 
спочатку пропонує її, сказати б, понятійну іпостась: «У поняття мізансцена вхо-
дять розташування і  рух усього, що є на  сцені, живого і  мертвого матеріалу». 
Наступна дефініція  — ширша: «Розташування і  співвідношення речей і  фігур 
на сцені — це є мізансцена». Далі він ніби уточнює ці параметри: «Мізансцена, 
крім того, що вона будується, як проста необхідність для проведення і виявлен-
ня дії, має перебрати на себе функцію фокуса. Вона може замінити собою слово, 
вираз, образ. Мізансцена для режисера — це потужний засіб для насичення п’єси 
чи її частини відповідною кількістю динаміки. Мізансцена, як і інші засоби теа-
тру, є дуже важливою річчю». Нарешті митець вдається до акцентування окре-
мих аспектів, тоді на чільне місце потрапляє в його розмірковуваннях просторо-
вий чинник: «Просторовий момент це й буде основа, з якої треба виходити при 
виведенні мізансцени». Насамкінець він підсумовує: «Розташування людей плюс 
станків (матеріалу), що уможливлює реалізацію спектаклю, і, власне, реалізацію 
в певному плані це і є мізансцена»538.

За два місяці Л. Курбас пропонує ще один варіант, де на перший план вису-
ває рух: «Мізансцена є те, чим ми наповнюємо сцену в сенсі простору, руху. Рух 
як  моторний момент має відношення до  мізансцени, але  непряме. Мізансцена 
нам важлива не як моторний момент, а як просторовий». Врешті він збирає окре-
мі сегменти у  більш-менш сталу форму, об’єднуючи всі частини в  певне ціле: 
«Розташування живого і мертвого матеріалу на сцені, що уможливлює реаліза-
цію просторового і рухового боку спектаклю в певному плані, і сам рух — це є мі-
зансцена, або те, чим ми, як розплануванням для перебування і руху, наповнює-
мо порожню коробку сцени, це є мізансцена»539.

Наведена теза, на думку Л. Курбаса, зауважує універсальні ознаки мізансце-
ни. Поза тим існують окремі фактори, що активно впливають на  її параметри: 
«Мізансцена визначається принципом і планом постановки. В цьому ключі є два 
підвідділи, які відповідають за поділ театру на дві категорії:

а) спектакль, звернений до глядача;
б) спектакль звернений до персонажа;
а) спектакль впливу (плакат, маріонетка);
б) спектакль вияву (персонажі виявлені через власну внутрішню сутність, і ці 

внутрішні закони скеровують їх до вчинків);
а) в театрі впливу глядач збуджується, активізується;
б) в театрі вияву глядач споглядає, спостерігає;

537  Протоколи станції фіксації і систематизації досвіду, 1924–1925 рр. [Машинопис] …
538  Там само.
539  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

196

Прикладом театру впливу є театр комедії дель арте. Там мізансцена побудова-
на так, щоб найкраще показати фігуру в усіх її можливостях.

Прикладом театру вияву є Московський Художній театр, де актор часом грає 
спиною, видно лише частину фігури, ходячу тінь»540.

Увиразнення такого методологічного водорозділу між «театром вияву» й 
«театром впливу» було конче важливим як  концептуальна засада березіль-
ської культури. Л. Курбас, врешті, пропонує формулу, котра цей момент врахо-
вує і наголошує: «Мізансцена — це єдиний момент в театрі, який визначає про-
сторове відчуття (тіло театру) у глядача». Згодом він висуває ширше визначення: 
«Мізансцена — це найважливіший момент у спектаклі, який визначає у глядача 
певну просторову установку […] мізансцена, як і всякий інший елемент спекта-
клю, викликає у глядача відповідні асоціації»541.

Зауваження всіх фаз визначення Л. Курбасом «мізансцени» наближають нас 
до кращого розуміння того, що засновник «Березоля» вважав мистецтвом, адже 
в  результаті роздумів саме над феноменом «мізансцени» він робить висновок: 
«Мистецтво — це взагалі вміння викликати процеси у глядача»542.

Сформульована в  такий спосіб точка зору по  суті апелює до  центрального 
принципу березільської культури — перетворення. Щоби в цьому переконати-
ся, досить порівняти наведену формулу з визначенням перетворення як осно-
ви «лівого театру останніх років. Само по собі воно є: формула для театраль-
них засобів, що розкриває виображувану реальність в певній її суті (психоло-
гічній, соціяльній і т. д.) і викликає в глядача ту кількість асоціативних і взага-
лі психофізичних процесів, що як підняття тонусу сприймання є основою вся-
кого театру»543.

Таке позиціонування глядача в процесі створення вистави є незаперечно прин-
циповим, спонукаючи театр спрямовувати весь свій мистецький арсенал на про-
будження у глядачів асоціацій. З цієї точки зору мізансцена є лише інструментом 
для стимулювання у публіки відповідних процесів. Для Л. Курбаса вона, радше, 
провокація. Приміром, він стверджує, що рухом можна збудити у глядача певне 
внутрішнє слідування за відтворюваним процесом. І коли цей процес перервати, 
глядач намагатиметься його внутрішньо закінчити. Так, за словами Л. Курбаса, 
якщо в сцені бійки хтось замахується сокирою, а цей жест режисер покаже ли-
ше у початковій фазі, яку раптово змінить якась інша дія, то глядач сам «реалі-

540  Протоколи станції фіксації і систематизації досвіду, 1924–1925 рр. [Машинопис] …
541  Там само.
542  Там само.
543  Курбас Л. Шляхи «Березіля» й питання фактури / Лесь Курбас // Культура і по-

бут. — К., 1926. — 9 квіт.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

197

зує» цей жест у своїй уяві544. Передбачуваність саме такого впливу незавершеної 
дії не лише вказує на глибоке розуміння механізмів мізансценування, а й на ін-
терпретування цього процесу з точки зору природи саме березільської сценіч-
ної культури.

Чималий інтерес викликає розпочата ним спроба запису вистави, інспірова-
на дослідженням «мізансцени». Звертає на себе увагу думка, що для цього слід 
«знайти терміни з фізики або музики: театр близький до музики»545. Л. Курбасові 
бракувало розробленої термінології, без якої теоретичне осмислення практики 
гранично ускладнюється. Тож він пропонує почати з переліку елементів, за до-
помогою яких можна описати виставу: «Образ, емоція, рух, слово, дія, динаміка, 
ритм, мізансцена, грим, костюм, музика, сценічні помости, машинерія, аксесуар, 
освітлення, діапозитив, плакат, лозунг, тон, мелодія, темп, пластика, характер, 
спів, танок, піротехніка, звуковий ефект, фабула, сюжет, голос»546. Про подаль-
шу долю цих спроб нічого не відомо.

Щодо інших проблем, які викликали спеціальну увагу членів Станції, то їхній 
перелік знаходимо у протоколах осередку. Йдеться про «систему» (режисури), 
а також категорії: «режисер», «актор», «матеріал», «композиція», «драматур-
гія», «п’єса», «ідеологія», «ідея», «цільова установка», «сценарій», «сприйман-
ня», «метод».

В окреме «впровадження» вони виділили драматургію. Передбачався розгляд 
феноменів: «тема», «сюжет», «фабула», «конфлікт», «діалог», «монолог», «дра-
ма», «драматичне», «сценічне».

Участь режисерського «молодняка» в тих обговореннях була дуже активною. 
Кожен пропонував самостійно підготовлені дефініції. Важко переоцінити роль 
такої праці в становленні особистості митця попри коротку історію Станції фік-
сації та систематизації досвіду.

* * *
Створення березільської режисерської школи, вважав Л. Курбас, передба-

чає, насамперед, налагоджену ефективну взаємодію режисера та актора. Майже 
на кожному засіданні Режлабу лунав заклик реалізувати свої ідеї, головно, через 
актора, готуючись до цього у спільному фаховому навчанні — інакше, наголошу
вав Л. Курбас, режисер не зможе збагнути природу творчого єства актора. «Те, 
як з актором працювати — це річ, яку необхідно кожному з режисерів проро
бити. І ці практичні вправи, етюди, так як роблять актори, так само буде робити 

544  Протоколи станції фіксації і систематизації досвіду, 1924–1925 рр. [Машинопис] …
545  Там само.
546  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

198

режисер, щоб він міг поступово виробити собі питомий шлях, свій підхід до акто
ра. […] Це найкраще засвоювати поступово»547.

Розбудова режисерського театру для лідера «Березоля» зовсім не означала 
усунення актора з  центральної позиції в  творчому процесі. Ключовими в  цьо-
му сенсі був для нього вислів німецького режисера Г. Лаубе: «Режисерський те-
атр — це і є акторський театр у межах режисерської концепції вистави». В цій 
фразі відбилися березільські підходи до  зазначеної проблеми. Взагалі, інакше 
як крізь призму взаємодії режисера та актора не варто розглядати засади Театру 
Л. Курбаса із педагогічним аспектом включно. Саме тому він постійно дбав про 
озброєння режисера навичками роботи з  актором, засобами впливу на  нього 
в процесі створення вистави.

Оцінити все те, що Л. Курбас намагався розвинути в особистості постановника-
початківця, заважає брак документальних свідчень, через що сьогодні неможли-
во відтворити цілісну картину всіх його підходів і прийомів. Утім, можна заува-
жити окремі аспекти. Приміром, він вважав дуже важливим об’єднання зусиль 
режисерів та акторів довкола суто фахових завдань, призначав перших керувати 
навчанням з пластики, вокалу, сценічного слова, акробатики, тощо. І хоча всі во-
ни брали участь у згадуваних тренінгах, натомість цілі мали різні.

З активізацією виробничої діяльності увага Л. Курбаса до творчих стосунків 
постановників із виконавцями стає прискіпливішою. Це стосується готових ви-
став, сцен, епізодів, тощо, аж до «ембріональних» стадій роботи, включно. Його 
судження завжди були конкретними, однак, могли набувати стратегічного ха-
рактеру, заторкуючи загальні проблеми сценічного мистецтва.

Протоколи Режлабу рясніють такими прикладами, найвиразніші стосували-
ся роботи Б. Тягна над «Жакерією» — Л. Курбас аналізував природу психології 
та методики роботи режисера з актором. Він виходив з того, що «режисер може 
запалити актора до роботи або настроїти апатично. Треба вміти говорити з пер
спективами, з  емоціями. Актор  — це емоціональна худоба. Він весь тут зара
жається, в нього працює фантазія — він богом зробиться, його треба оживити, 
він легко піддається режисерові… Режисер може говорити найпотрібніші речі, 
але що з того, коли його не розуміють, не розуміють, чого він хоче. Треба приму-
сити актора робити так, щоб він почував план і так запалився, щоб працював»548.

Яким же чином, в який спосіб Л. Курбас планував зреалізувати настанови «за-
палити актора», «примусити його працювати»? Відповідь на це запитання знахо-
димо у виступі 1925 року, який, за словами самого Л. Курбаса, був «передвступ-
ною» лекцією до курсу режисури, що позиціонував його міркування як засадни-

547  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
548  Там само.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

199

чі. Йшлося, найперше, про те, що режисер «виховує людей, він впливає на акто-
рів, він веде їх часто цілком на свою відповідальність»549. Тож він зобов’язаний 
добре знати психологію актора, оскільки зв’язок між ними здійснюється на пси-
хологічному рівні. Це — найскладніший аспект професії, адже режисер повинен: 
«перемогти інерцію […], викликати певні асоціативні, психологічні процеси, щоб 
у актора […] запрацювала інтуїція, щоб він створив те, що вам треба, щоб він при 
цьому думав, що це він сам вигадав»550. Л. Курбас радив «давати актору необхід-
не непомітно», уникаючи всього, що «пригашує» ініціативу, неможливу без віри 
в себе. Варто при цьому розуміти: така стратегія, мотивація до режисерської пра-
ці зовсім не вважалася незаперечною навіть у колі березільців.

Опанування належними навичками, вважав Л. Курбас, починається з адапта-
ції режисера до становища актора, для чого він має навчитися тонко розбиратися 
у специфіці акторського фаху. «Вміти з актором говорити — це половина режи-
сера», — зауважував він, врешті, звертаючись до власної театральної біографії, 
коли сам «не мав щастя мати режисера, який би мене виховував», тож самотуж-
ки «брав, схоплював, як актор, із цілком незначних речей щось для своєї ролі»551. 
Виходячи з власного досвіду, він учив березільську молодь опанувати мистецтво 
втілення сценічних ідей через актора, шляхом його духовного пізнання.

У МОБі окремі режисери починали з акторства, що Л. Курбас вважав позитив-
ним фактором: «Той час, який ви граєте, — це для вас надзвичайно цінна, і необ-
хідна, і важлива школа, без якої ви ніколи добре не зможете режисирувати. У ду-
же невеликих винятках трапляється, що режисер є добрим режисером, не бувши 
ніколи актором… Нормальна справа стоїть так, що добрим режисером може бу-
ти той, хто на власній шкурі спробував акторського ремесла, хто вник у процеси 
акторської роботи»552. Л. Курбас, вважаючи обидві професії цілком відмінними, 
головно, за способом мислення, був, однак, переконаний: «Справжній майстер-
актор — це куди важче, ніж майстер-режисер. Режисером можна бути, не буду-
чи режисером по натурі, а актором не станеш»553.

Робота над виставою й одночасне набуття в цьому процесі безцінних знань 
про психологію актора, про важелі активізації його потенціалу,  — додавали 
досвіду, знань. Нарешті у більшості учнів Л. Курбаса з часом з’явилася нагода 
«випробувати» режисерську науку свого вчителя у власних педагогічних спро-
бах.

549  Там само.
550  Там само.
551  Там само.
552  Там само.
553  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

200

Про результати титанічної праці Л. Курбаса на  ниві виховання цілої плея-
ди українських режисерів свідчить перелік акторів-майстрів, які зазнали цього 
впливу і водночас творчо зростали в безупинній співпраці з режисерським «мо-
лодняком» «Березоля». Йдеться про А. Бучму, М. Крушельницького, Й. Гірняка, 
Л. Сердюка, Д. Мілютенка, С. Шагайду, В. Чистякову, Л. Гаккебуш, Н. Ужвій, 
Н. Титаренко, П. Нятко, О. Доценко, С. Федорцеву та  багатьох інших майстрів. 
Набутки МОБу і «Березоля» у формуванні режисерських кадрів мали неабиякий 
резонанс, вплинули на  програмні заходи державних учбових закладів. Досить 
звернутися до  Навчально-методичних планів Музично-драматичних інститу-
тів, затверджених у Харкові в 1928 р. Народним комісаріатом освіти, аби відчу-
ти вплив «Березоля», насамперед, у спробі поєднати фахові студії з гуманітарни-
ми дисциплінами. Приміром, поруч із «Системою виховання актора і режисера», 
«Драматургії», «Режисури», «Аналізу сучасних театральних течій» та ін. зустрі-
чаємо історії театру, музики, літератури, «Театральну етнографію», «Вчення 
про поведінку людини», «Анатомію і фізіологію людини»554. У роз’ясненнях міс-
титься обґрунтування основних позицій плану викладання. І  тут важко не  по-
мітити перегуку з березільським педагогічними настановами, сформульованими 
на  5–6 років раніше. Найперше у  цьому плані акцентовано момент єдності ху-
дожніх засад праці режисера й актора, що уможливлює «в живому органічному 
сполучанню синтетичну побудову сценічної дії, як такої»555.

Поставання творчої особистості режисера розглядали як  результат добре 
скоординованих дій, відтак, «курс під назвою “режисура” повинен дати теорію 
режисерського майстерства в його різноманітних проявах, одночасно подаючи 
наукову і спеціяльну естетичну критику сучасних режисерських шкіл і напрям-
ків. При викладанні цього курсу окрему увагу потрібно звернути на виявлення 
і оформлення творчої індивідуальности. […] Практикум, що за навчальним пла-
ном проходить через всі курси, є органічна частина обох вищезгаданих осно-
вних курсів: це години, де опрацьовується в практичнім і синтетичнім оформлен-
ні все, що набули студенти на основних і допоміжних фахових курсах»556. Тож, 
цей документ свідчить про резонанси ідеології та практики березільської школи 
на українську театральну дійсність.

Щодо МОБу, то тут власну режисерську молодь за найменшої нагоди нама-
галися познайомити з театральним процесом і не лише в Україні. «Щоби підня-
ти культуру майбутніх режисерів, їхній кругозір, — згадувала З. Пігулович, — 

554  Навчальні плани музично-драматичних інститутів / НКО УСРР, Держ. наук.-метод. 

комітет, секція профосвіти. — Х., 1928. — С. 30.
555  Навчальні плани музично-драматичних інститутів […]. — С. 20.
556  Там само. — С. 21.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

201

О. С. Курбас влаштовував творчі поїздки молодих режисерів до М оскви для 
ознайомлення з  театральними течіями, які тоді там були… Після повернен-
ня з Москви вони робили доповіді й звіти на колективі про свої поїздки. Добре 
пам’ятаю, яка велика суперечка розгорілася на засіданні режисерської лабора-
торії з приводу ідейного спрямування Пролеткульту… Як режисери, ми мусили 
дивитися всі вистави, які відбувалися у нас в театрі, та постановки всіх театрів, 
що гастролювали у місті. На засіданнях режисерської лабораторії ми розбирали 
ці вистави, аби мати своє, березільське судження про них. Олександр Степанович 
не  дозволяв зледащити нашим мізкам, це він вважав порочним та  згубним для 
людини-митця»557.

МОБ, по суті, закладав фундамент культури майбутнього високоефективно-
го, соціально енергійного, демократичного суспільства, метою якого було сти-
мулювання творчих прагнень кожної людини. Таке «забігання наперед», «соці-
альна футурологія»  — характерна ознака настроїв певної частини творчої ін-
телігенції першої половини 1920-х років  — формували атмосферу соціально-
го оптимізму. Ясна річ, відповідні настрої не могли довго лишатися незмінними, 
тим не менш, епоха заснування МОБу свідчить якраз про нестримний соціальний 
оптимізм її творців.

Режлаб, зорганізований у перший сезон існування МОБу, був головним осе-
редком виховання режисерів, а  всі майстерні, комісії, станції разом  — цари-
ною його мистецьких, соціокультурних експериментів. На Режлаб покладалася 
функція дослідницького апарату, який збирав і узагальнював інформацію з різ-
них питань технології театру, його теорії та  практики. Фактично, його надза-
вдання полягало у вирішенні кадрової проблеми на принципово новому рівні, то-
му він був експериментальним полем для творчих (практичних та теоретичних) 
спроб постановників-початківців, які невдовзі стануть лідерами театрального 
процесу України.

Започаткований Л. Курбасом педагогічний процес мав серйозний моральний 
аспект — об’єкт його невтомної уваги. Характерний, хоча й рідкісний приклад 
реакцій учнів на вчинки й роздуми вчителя над долею українського театру — за-
пис у щоденнику В. Василька, датований вереснем 1925 року: «Сьогодні Курбас 
запросив до себе до дому “активну режисуру”, себто, мене, Тягна, Кудрицького 
й Бортника, і між нами відбулася двогодинна щира і дуже цікава розмова на тему 
“камо грядеші”? Курбас зробив широку батьківську сповідь про те, що на Україні 
всі процеси, які відбуваються в  Росії, цілій Москві в  багатьох театрах, у  нас 
на Україні все в одному. Згущена ситуація. Революція не дала поки що іншого 

557  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

202

керівника. Всі вийшли з рук Курбаса — і Юра, і Терещенко, і всі Предславичи, 
Болобани, Воловики і т. д. Народився тип театрального діяча, що коротко можна 
схарактеризувати — КАР’ЄРИСТ. Ці люди хворі на “манію величності”. Курбас 
боїться за майбутнє українського театру, в чиїх вона руках?! Така самовпевне-
ність є і між нами — база некультурність. Далі Курбас розбирає кожного з нас 
окремо. Особливо відчитував Тягна за його хлопчачу самозакоханість. Щодо ме-
не, то він сказав: саме цінне у мені, це щире служіння ідеї, але в мене ідеологія 
розходиться з психологією. Успіх “Зайців” закрутив мені голову. Я вже ставлю 
собі бала. А взагалі на нас його надії, і він боїться за нас, аби ми теж не стали фе-
єрверковими кар’єристами. Надалі буде нас суворіше виховувати»558.

Заслужити таку довіру у  своїх учнів можна було лише самовідданим твор-
чим служінням мистецтву. Жодні розмови, бесіди, лекції не мали того ефекту, 
як знайомство із буденним щоденним розкладом робочого дня Л. Курбаса. Запис 
В. Василька, майже нічого не коментуючи, лише констатує, насправді, небуден-
ні речі: «Цікаво відмітити в яких умовах працює Курбас, якої він працездатнос-
ті. Скажімо, 21/Х з  ранку були до  третьої години репетиції, з  дев’ятої години 
вечора писали до одинадцятої вечора (йдеться про роботу над текстом “Джіммі 
Гіґґінса”  — Н. Є.). З  одинадцятої вечора до  четвертої ранку було засідання 
Правління МОБ. А після засідання Курбас, скинувши черевики, щоби не будити 
сім’ї, почав о четвертій годині ночі диктувати IV дію “Джіммі” далі. Але перевто-
ма виявила себе, і нічого з того писання не виходило. О четвертій тридцять но-
чі прийшлося йому погодитися, що треба лягти спати. О дев’ятій тридцять ран-
ку 22/Х Курбас уже приймав секретаря по справах журналу, Меллера по спра-
вах костюмів та різних драморобів, що приходили з вимогами прочитати та по-
ставити їх останні твори»559.

Стиль життя та роботи засновника МОБу відігравав у його педагогічній ме-
тоді далеко не останню роль. Лідером Об’єднання, главою режисерської школи 
Л. Курбаса робив не тільки великий талант, а й моральний авторитет, що з рока-
ми лише зростав.

Заснування ним першої в  Україні режисерської школи створило базу для 
всіх подальших принципових перетворень національного театру, підготувало 
загартованих у  творчих шуканнях митців, які могли реалізувати накреслений 
Л. Курбасом курс подальшого реформування українського театру. Політичний 
тиск, нищення активної національної інтелігенції значною мірою притлумлював 
інтенсивність започаткованих процесів. Втім, усе, що ввійшло «у плоть і кров» 

558  Василько В. Щоденник. Т. 7: 1925–1926 рр. [Рукопис] /  Василько В. С.  — МТМК 

України, Ф. Р.: архів В. С. Василька, од. зб. 10342.
559  Василько В. Щоденник. Т. 5: 1923–1924 рр. [Рукопис] …

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

203

представників березільської школи, давалося взнаки в подальші роки, резонува-
ло у практиці послідовників її лідера, навіть якщо не було належним чином поі-
менованим, приписувалося іншим чинникам, особам.

Перетворення природи національного театру першої третини ХХ століття ви-
значило всю його подальшу долю. Педагогічній діяльності Л. Курбаса тут нале-
жала ключова роль. Власне, вся історія вітчизняного театру потребує перегля-
ду з позицій конкретних набутків його педагогічної діяльності, з позицій дослі-
дження й аналізу всього, що він здійснив як видатний театральний педагог.

З  переїздом до  Харкова діяльність Режлабу трансформувалася відповідно 
до нового статусу колективу. Втім, і за нових умов не припинялася ретельна пра-
ця Л. Курбаса  — вихователя режисерських кадрів для національної сценічної 
культури.

ЛЕСЬ КУРБАС — ВИХОВАТЕЛЬ АКТОРІВ

В  історії становлення березільської школи чільне місце належить Курба
сівській концепції акторської творчості. Як фундаментальна — ця проблема ви-
магає відповідних підходів, у нашому ж випадку можна лише зауважити її окремі 
ознаки та деякі факти принципового характеру. Почати слід із категорії Система 
Курбаса, без, бодай, побіжних згадок про яку не можна братися за цю проблему.

Насправді, говорити про Систему Курбаса саме як про «систему» не дуже ко-
ректно: її творець не  встиг надати відповідним пошукам закінченого вигляду. 
В цьому сенсі, радше, слід говорити про окремі тексти, висловлювання, заува-
ження; брати до уваги лекції, виступи, тощо. Врешті, не бракує спроб його учнів 
переказати або прокоментувати ті чи інші тези, що, однак, не може замінити її 
послідовного викладу самим Л. Курбасом. На  загальному фоні таких «тлума-
чень» варто виокремити ескізний «портрет» Системи, зроблений В. Васильком 
у вступній статті до книги спогадів про вчителя. Однак його можна розглядати 
лише як рефлексію, можливо, найбільш організовану, органічну, але лише реф-
лексію.

Сам засновник МОБу розглядав рівень акторського мистецтва як вираз ста-
ну сценічної культури в цілому. Його високі вимоги до психофізичного апарату, 
пластичної та мовної виразності виконавця лишалися незмінними. Втім, самими 
лише «вимогами» він не обмежувався, створивши режим роботи, який змушував 
акторів регулярно й всебічно розвивати власну творчу особистість. Домінування 
експресіоністичної чи будь-якої іншої художньої доктрини не відміняло жодної 
з вимог до фахового навчання. Вправи, етюди, студії могли варіюватися, проте, 
ніколи — скасовуватися.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

204

Л. Курбас (і не лише він) вважав рівень українського акторського загалу нена-
лежним. Як катастрофічний його розглядав, приміром, І. Мар’яненко — на його 
думку, принципово цю ситуацію не поліпшила навіть школа, згодом Інститут іме-
ні М. Лисенка: «Програми ніякої не було, робота проводилась самотужки і до-
сить безпланово. Я  опрацьовував зі  студентами уривки переважно з  тих п’єс, 
в яких доводилося грати»560.

Що вже казати про значно радикальніше налаштованого Л. Курбаса, який 
із заснуванням МОБу пов’язував, насамперед, рішучі зміни у цій царині, без чо-
го ні про який поступ у національному сценічному мистецтві не могло бути й мо-
ви. Врешті, режисери інакше не  змогли  б реалізувати жодної оригінальної ху-
дожньої ідеї. Л. Курбас добре це розумів, навіть, вважав: залучення до експери-
ментальних постановок «недовчених акторів» ледь не спричинило творчу стаг-
націю МОБу.

Він вірив у  пряму залежність стану режисури від виконавської культури. 
Навіть більше: творчу ситуацію в  сценічному колективі будь-якого мистецько-
го спрямування, на  його думку, можна було оцінити, розглянувши творчі сто-
сунки актора та режисера. У доповіді «Актор в нашій системі і праця над роллю» 
Л. Курбас відверто говорив: «Ми віддавна, коли тільки режисер вступив на шлях 
“єдиновладдя” в  театрі, ми тоді, власне, вважали, а  дедалі підкреслювали, що 
прийде час, коли на перший план театру вийде актор; так що в усьому цьому пе-
ріоді аналітичної роботи ми поступово все-таки прямували до цього»561. Через 
рік, доповнюючи цю тезу іншими аргументами, він твердив: «Всякий новий ме-
тод мусить проникнути в театр до кінця — мусить відбитися на акторі; адже ак-
тор в концепції нового театру є головною підйомною силою, складовою, чинни-
ком театру; на ньому будується мислення в театрі»562.

Якщо за  часів Молодого театру Л. Курбас вважав, що режисер повинен бу-
ти «дзеркалом актора і в такий спосіб допомагати йому пізнати себе, свої сили 
та засоби», то в МОБі він делегував йому роль «подразника», який змушує ак-
тора діяти. Трохи згодом і актор і режисер поставали в його роздумах як рів-
ноцінні партнери, які впливають один на одного з психологічно рівноцінних по-
зицій: «Будь-який актор у своїй ділянці є режисером, в усякому разі майстром, 
який знає свою фактуру, свої засоби і вміє їх доцільно використати в такому пла-
ні, в якому забажає режисер, тому що режисер як об’єднуюче начало має право 

560  Мар’яненко І. Автобіографічний нарис [Машинопис] /  І. Мар’яненко.  — МТМК 

України, Ф. Р.: архів І. О. Мар’яненка, од. зб. 5697.
561  Лекції Л. Курбаса про теоретичні основи сучасного театру, 1924–1925 рр. [Маши

нопис]. — ІМФЕ НАН України, Ф. 42, од. зб. 19.
562  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

205

дещо вимагати, саме те, що об’єднує. Актор у своєму обсягу є таким самим хазя-
їном, як режисер, чи який-небудь інший художник-майстер. Не майстер той ак-
тор, у якого натура, його нутро, його індивідуальна звичка бере верх над обра-
зом, який мусить бути на сцені. Вся майстерність якраз в тому, щоби ідея, яку по-
ставив у своєму завданні режисер, виявити в своєму матеріалі без решти, поборо-
ти матеріал, підкорити його певному завданню, а завдання це — певна ідея, пев-
ний образ»563.

Немарні й продумані зусилля Л. Курбаса реалізуються народженням у МОБі 
митця відомого як «березільський актор». Цей свого часу популярний термін 
не  лише засвідчував приналежність до  певного сценічного колективу, а  й  по-
значав тип образного мислення, спрямованість пошуку та  рівень техніки. 
Представники цієї школи вміли точно визначати місце власної ролі в загальній 
концепції вистави; могли врівноважити інтелектуальну та емоційну складові сце-
нічного образу, тощо.

Слушно буде нагадати, що коли сам лідер «Березоля» знаходив щось спільне 
в творчих підходах акторів власної школи та школи Є. Вахтангова (йшлося, го-
ловно, про М. Чехова та  Г. Орочко), він, насамперед, вказував на  єдність «теа-
трального в сполуці з величезною глибиною чуттєвого та  інтелектуального»564, 
у такий спосіб, позначаючи привабливе для нього поєднання певних творчих за-
сад.

Тут, мабуть, варто згадати про оцінку його учнів у фахових критичних колах 
1920-х років. Приміром, постановка Б. Тягном «Жакерії» викликала до  життя 
знамениту статтю В. Волховського «П’ять», в якій автор, буквально з пієтетом, 
писав про А. Бучму, Й. Гірняка, М. Крушельницького, Б. Балабана та Л. Сердюка. 
Невдовзі В. Хмурий створив блискучі літературні портрети окремих березільців. 
Цими відгуками справа не обмежувалася, хоча узагальнених підходів було вкрай 
мало. На загальну думку, високим рівнем сценічної культури всі березільці завдя-
чували, насамперед, добре налагодженому фаховому вихованню, плюс, звичай-
но, природний талант. Але його шліфування вимагало великої системної роботи. 
Її «родзинкою» в житті МОБу з початку 1920-х років стають заняття з Практики 
сцени. Попри те, що тренажі в Об’єднанні відбувалися щоденно та кількагодин-
но, Л. Курбас вважав їх недостатніми. Йому була потрібна спеціальна територія 
для експериментальної праці акторів та режисерів із різними театральними тех-
нологіями. До певної міри, цю програмну мету пощастило реалізувати на занят-
тях Практики сцени, що лишила по собі кілька протоколів, датованих періодом 
між 1920-ми та 1930-ми роками.

563  Протоколи станції фіксації і систематизації досвіду, 1924–1925 рр. [Машинопис] …
564  [Курбас Л.] Тексти, документи різних років: 1920–1933 рр. [Рукопис; машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

206

За всю історію українського театру ХХ ст. в ньому ніколи не з’являлося нічого 
подібного. Йдеться про справжній, як тоді казали, вишкіл для акторів і режисе-
рів, полігон для фахових експериментів, де учасники студіюючи і ази, і «вищу ма-
тематику» акторської праці, здобували практичні навички та знання в широко-
му діапазоні прийомів та засобів. Режим їхніх студій змінювався: процес то при-
швидшувався, то гальмувався.

Потребу саме такого ставлення до навчання Л. Курбас пояснював так: «Наша 
система, оскільки вона була в залежності від шукань у наших постановках, оскіль-
ки вона не могла бути до кінця завершеною (система гри актора), через те лиши-
лося чимало прогалин у нашому вихованні»565. Тож робота, з одного боку, мала 
поліпшити культуру сценічної гри, а, з іншого — зафіксувати набутий досвід для 
його подальшого вдосконалення як засадничої бази березільської школи.

Здебільшого заняття з Практики сцени відбудувалися у такий спосіб: спочатку 
актори показували підготовлені заздалегідь самостійні роботи, потім їх ретель-
но обговорювали (першими, як правило, режлаборанти), і, нарешті, — Л. Курбас, 
який, окрім усього, коментував висловлювання режисерської молоді. Тож, мож-
на сказати, що фокус його уваги концентрувався на всіх учасниках творчого про-
цесу, не оминаючи нікого. Так, приміром, застерігши одну з актрис від надмір-
ного форсування формального прийому («Чесала волосся. Біомеханічну робо-
ту робила. Воно однозначне. Воно не  викликало у  нас інших асоціацій, проце-
сів, які перетворення мусить викликати»), Л. Курбас апелював і до реакції на цей 
етюд режисера П. Берези-Кудрицького, який, відмітивши «превалірування фор
мального моменту», робить, словами Л. Курбаса, висновок, що «це є велика по-
зитивна якість роботи»566. Вчитель йому заперечував, не ухиляючись від пояснень 
своєї позиції, апелюючи до вимог саме березільської школи як певної методоло
гічної константи.

Або, приміром, режисер М. Верхацький демонстрував етюди на розв’язання 
просторових завдань за  участі трьох акторів. Л. Курбас, проаналізувавши най-
дрібніші рухи, жести виконавців у їхній взаємодії, взаємопідпорядкованості й за-
лежності, потім, у відповідях на запитання присутніх пояснював, що і як спричи-
няло той чи інший рух, зміну поз, пластику в цілому. Окремо він розглядав режи-
серську ділянку праці. Такі «абстрактні» екзерсиси, на його переконання, розви-
вали просторову чутливість майбутнього постановника, що Л. Курбас вважав ду-
же корисним з точки зору творчої технології, ідеології та психології. Він вима-
гав участі у таких студіях усіх березільців, і ця робота розглядалася ним виключ-
но у педагогічному плані, на чому Л. Курбас наголошував: «Коли не будете вміти 

565  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис] …
566  Там само.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

207

абстрактно організувати матеріал, то ніколи в дієвому матеріалі цього не будете 
вміти. Ось для чого це потрібно»567.

Серед характерних екзерсисів звертають на  себе увагу ті, що мали, сказа-
ти б, системний характер. З. Пігулович згадувала: «Ми робили етюди, пов’язані 
з трьома законами Ньютона, як члени режлабу, так і актори. На сцені великий 
бутафорський шар вагою 1 кг. Треба переконати всіх, що він важить 500 кг, і цей 
шар потрібно зсунути з місця. І посунути його слід так, щоби глядач відчув ва-
гу шара. Або — людина стрибає з вагона потяга чи машини під час руху. За за-
коном Ньютона, він повинен пробігти шляхом руху вагона чи машини, поки йо-
го не зупинить тертя ніг об землю. Але якщо на шляху він зустріне несподівану 
перешкоду, то що повинно з ним трапитися? Розв’язання цієї задачі пропонува-
лося режисеру. Подібних етюдів було багато. Серед них — важкі та цікаві… Ми 
вчилися володіти предметами як реальними так і уявними, долати супротив тіл, 
застосовувати силу під час фізичної боротьби на кону двох або більшої кількос-
ті тіл»568.

Незрідка довкола таких показів розгорталися дискусії, здебільшого пов’язані 
з фундаментальними проблемами театру. Л. Курбас ніколи не стояв осторонь тих 
суперечок, радше, намагався використати кожну нагоду для загострення й ви-
рішення проблеми. Він часто вдавався до розгорнутих виступів, а, інколи — ці-
лих лекцій. Рівень ерудиції, вміння наводити влучні приклади, вдаватися до ори-
гінальних аналогій дозволяли йому заглиблюватися в історію питання, звертати-
ся до схожих явищ в інших видах мистецтв, літературі тощо.

Тексти обговорень дають підстави припустити існування базових оцінок, 
на які слід було спиратися при аналізі етюдів. У лекції «Актор в нашій системі 
і робота над роллю» Л. Курбас перелічив деякі з них, переконуючи, що поза ни-
ми належним чином реалізувати творче завдання неможливо. Йшлося про вмін-
ня зробити жест, зафіксувати його, володіти ракурсами свого тіла, грати аксесу-
арами, вдаватися до імпровізації, тощо569. До цього переліку варто додати оцінку 
ритмічного малюнку, зміни темпів, будь-які формальні прийоми тощо.

Особливий інтерес викликають заняття з  Практики сцени, присвячені та-
ким універсальним феноменам як, приміром, «імпровізація», «інтуїція», «пе-
реживання», «ритм», тощо. Оскільки, вочевидь, до нас дійшли не всі протоколи 
Практики сцени, то можна припустити: таких тем і занять було значно більше.

567  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
568  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …
569  Лекції Л. Курбаса про теоретичні основи сучасного театру, 1924–1925 рр. [Машино

пис]. — ІМФЕ НАН України, Ф. 42, од. зб. 19.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

208

У  колі акторів-початківців особливий інтерес викликала імпровізація, увагу 
до якої Л. Курбас прищеплював своїм учням ще в Молодому театрі. Втім, теоре-
тично визначити та обґрунтувати природу імпровізації Л. Курбас спробував де-
що пізніше і навіть створив «формулу», за якою «основні чинники імпровізації: 
1) абсолютне регулювання та корегування того, що робиш; 2) постійне тривання 
в тому, що буде, а не в тому, що є; 3) абсолютна ритмова напруженість»570. Щодо 
останньої позиції, то варто нагадати: категорії «ритм» належала ключова роль 
у Курбасівській концепції сценічного мистецтва і він ніколи не полишав її своєю 
увагою.

Проблеми ритму завжди знаходилися в  епіцентрі творчих зацікавлень за-
сновника березільської школи та його учнів. Недаремно саме цей феномен став 
об’єктом спеціального дослідження, завершити яке йому, на жаль, не судилося. 
В цілому він розглядав особистість актора крізь призму проблеми сценічних рит-
мів, стверджуючи: «Актор — це людина, яка має здатність тривати в наміченому 
уявою ритмі. У нього мусить бути почуття, що над ним панує сила, яка не дає йо-
му раніше чи пізніше зробити рух; змушує його робити те, що ритму цього образу 
притаманне, зробити так, а не інакше. Ця сила — є процесом тривання в наміче-
ному ритмі. […] Актор мусить вміти відокремлюватись не тільки від власних рит-
мів, а й від тих випадкових ритмів, що його під час роботи оточують. […] Перше 
завдання актора — свою фактуру довести до ритмової незалежності, до вміння 
діяти в якому забажається ритмі»571. З опануванням законів ритму, вмінням во-
лодіти ними Л. Курбас пов’язував здатність митця до імпровізації. Врешті, актор, 
на його переконання, може примусити глядача співпереживати сценічним поді-
ям у потрібних виставі ритмах.

Розмірковуючи над природою акторської творчості, Л. Курбас говорив, що 
невправного виконавця «демаскує», головно, нерозуміння ним того, що саме він 
робить із глядачем. У такому випадку актор надсаджується, натискає на всі кла-
віші своїх емоцій, а результат лишається мізерним. Натиск, сильний акцент не-
зрідка зовсім не зачіпає глядача і, навпаки, «“незначний”, але виразний рух мо-
же викликати безкінечно більше асоціацій»572. Те, що Л. Курбас пов’язував імп-
ровізацію зі сприйманням — не є випадковим. На це зорієнтований метод пере-
творення.

Вимога доцільності, фіксованості сценічної поведінки, чіткого усвідом-
лення її впливу на  аудиторію позитивно вплинула на  розвиток інтелектуаль-

570  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
571  Практичні вправи на  Режлабі [Машинопис] /  записав Б. Балабан.  — ІМФЕ НАН 

України, Ф. 42, од. зб. 35.
572  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис] …

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

209

них засад акторської творчості. Але, твердив Л. Курбас, інтелектуальне не му-
сить витісняти емоції з акторського арсеналу. Якось, відповідаючи на запитан-
ня І. Мар’яненка про роль і місце інтуїції в процесі створення ролі (актор непра-
вильно зрозумів установку на доцільність, вмотивованість сценічної поведінки 
як наполягання на переважанні догматичного раціоналізму в творчій роботі, що 
змусило його полемічно «боронити» позиції інтуїції), Л. Курбас вказав на по-
милковість такого припущення: «І. О. Мар’яненко боїться, що він звик виходи-
ти з інтуїції, а ми начебто вимагаємо сухого розрахунку. Нічого подібного»573. 
Л. Курбас, взагалі, заперечував «розмежування» чи «протиставлення» свідомо-
го та підсвідомого, раціонального та емоціонального. Ніякого домінування од-
нієї грані акторського «я» над іншими ми не декларуємо, інтуїції ніхто не відки-
дає — стверджував він. Інша справа, яка роль їй призначалася в березільській 
системі.

Л. Курбас, апелюючи до  фаз поставання сценічного образу в  процесі робо-
ти над роллю, закликав виконавців передбачати результати впливу на  гляда-
ча кожної творчої пропозиції: «Основна схема така: через інтенсивне видуму-
вання у  сценічний факт, образ, через поступове інтенсивне видумування, коли 
ні на хвилину не випускати з уваги думку, яку слід передати, — в процесі такої 
роботи матеріал, над яким працюєте, звільняється від непотрібного і переробля-
ється в найбільш гострі і виразні форми. Це і є мистецька робота»574.

Вважаючи інтуїцію річчю важливою, хоча і  не  головною, Л. Курбас тлума-
чив момент інтуїтивної піднесеності як  вияв напруження підсвідомого. Але це 
для нього було бажаною передумовою творчого акту, а не самим творчим актом, 
адже домінування інтуїтивного загрожує безконтрольною рефлексією, згубно 
впливає на форму і зміст сценічної роботи.

Митець не протиставляв свідоме підсвідомому в акторському мистецтві, а шу-
кав засоби їхнього гармонійного поєднання. Запорукою майстерно зробленої 
ролі для Л. Курбаса була точно знайдена пропорція раціонального та інтуїтивно-
го: «І. О. Мар’яненко каже, що він більше звик почувати, аніж бачити себе на сце-
ні. Це природно. Дійсно, якщо весь час лише бачити себе на сцені — то це найгір-
ше, що може бути. Найкращий засіб побачити себе на сцені — це притягти контр-
олюючий момент; дуже добре, коли хто виявив у собі таке вміння. Ідеалом є для 
нас актор, який одночасно “перебуває” і на сцені, і за кулісами, і в залі І у всіх по-
ложеннях акцент буде на третьому пункті — актор в цьому випадку завжди точ-
но уявляє, що саме він робить з глядачем»575.

573  Там само.
574  Там само.
575  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

210

Оскільки вміння діяти на  сцені відповідно до  законів сприймання Л. Курбас 
вважав проявом майстерності, то, відповідно, актор мусив бути свідомим того, 
що у публіки чергуються моменти напруженої та послабленої уваги, і відчувати 
це як ритм, котрий слід свідомо використовувати. Врахування цього моменту зу-
мовлювало цілеспрямований вплив на аудиторію.

Крім того, Л. Курбас озброїв своїх учнів методом перетворення  — засобом 
формування образної мови, шляхом транспортації життєвої реальності в сценіч-
ну. Перші перетворення в його творчості, як відомо, з’явилися під час роботі над 
«Шевченківською виставою». Цю категорію він визначав як загальне поняття, що 
містить у собі вузьке його розуміння як технічного прийому, і широке — як засо-
бу художньої інтерпретації.

Ґенеза перетворення, за Л. Курбасом, сягає прийому відчуження. Посилаючись 
на В. Шкловського та К. Ланге, він стверджував, що «здвиг у іншу площину уяв-
лень про сутність якоїсь речі (як це буває, скажімо, в байках) і зміна їх на інший 
ряд уявлень, викликає процес асоціативних збурень»576, і в цьому, його словами, 
центральному моменті виникає ефект відчуження — один зі «збудників» образ-
ного перетворення.

Л. Курбас надавав величезного значення здатності мистецького твору вклю-
чати у глядача механізм асоціювання, стимулювати його уяву, фантазію. Він на-
віть стверджував: «Мистецтво театральне є уміння через організацію певного ма-
теріалу і певний ряд умовних знаків викликати у глядача таку кількість психо-
фізичних процесів, і  вужче сказати асоціацій, яка потрібна, щоб він не  прохо-
див біля того, що йому показується на сцені, так байдуже як він біля того само-
го у житті»577.

Перетворення — сценічні метафори, символи, образні алегорії — як вважав 
Л. Курбас, постійно видозмінюються, приміром, ілюстративні перетворення з ча-
сом поступаються перетворенням образним. Митець не  вважав перетворення 
прерогативою березільської школи. 1925 року він їх знаходив у роботах відомої 
російської актриси О. Полевицької, поширюючи у такий спосіб дію цього есте-
тичного феномену за межі власного театру.

ДРУГИЙ СЕЗОН (1923–1924)

Другий сезон Об’єднання виявився щедрим на події. Відбулося шість прем’єр, 
було відновлено «Гайдамаки». Л. Курбас показав три нові роботи («Джіммі 

576  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
577  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис] …

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

211

Гіґґінс», «Макбет», «Протигази»), його учні — стільки ж. Це були перші бере-
зільські режисерські дебюти: двома виставами заявив про себе Ф. Лопатинський 
(«Нові йдуть», «Машиноборці»), однією — Г. Ігнатович («Людина-маса»). По за-
кінченні сезону березільці гастролювали у Харкові та Полтаві. Було започатко-
вано кілька нових структурних ланок.

«Нові йдуть» — перша й остання вистава Другої майстерні. «Джіммі Гіґґінсом» 
стартувала Четверта майстерня, і всі подальші роботи колективу належали саме 
до її репертуару.

В квітні 1924 року Л. Курбас оголосив про реорганізацію МОБу: Перша, Друга 
та Четверта майстерні об’єдналися в одну — київську. Він це пояснював фінан-
совою скрутою, звинувативши владу в  байдужості до  проблем організації, яка 
не могла матеріально утримувати співробітників, попри їхню, як він стверджу-
вав, «фанатичну відданість справі».

Втім, поза Києвом продовжували виникати нові березільські осередки: П’ята 
майстерня — в Борисполі та Шоста — в Одесі.

Влітку, перед початком другого сезону в складі МОБу з’явилася Макетна май-
стерня, очолювана В. Меллером, утворивши в такий спосіб першу в Україні сце-
нографічну школу.

Л. Курбас влітку 1924 року зняв в Одесі на ВУФКу два кінофільми за участі 
своїх учнів.

З  жовтня в МО Бі почав виходити перший в  Україні друкований орган теа-
трального закладу — часопис «Барикади театру».

Бурхливий другий сезон став для березільців часом активних експериментів 
у формальній сфері, головно, в царині експресіонізму, інтерес до якого не вщухав.

7 листопада 1923 року, на  відкритті другого сезону кияни побачили «Нові 
йдуть» за Ю. Зозулею в постановці Ф. Лопатинського. Його три дебютні режи-
серські роботи небезпідставно вважають чи не  найрадикальнішими зразками 
українського театрального авангарду. Цей, на думку багатьох сучасників, най
улюбленіший учень Л. Курбаса створив в українському ліворадикальному мисте-
цтві цікавий і промовистий прецедент виставами: «Нові йдуть»578 за Ю. Зозулею, 
«Машиноборці» Е. Толлера (6 січня 1924), «Пошились у  дурні» В. Ярошенка 
за М. Кропивницьким (8 листопада 1924 — третій сезон). Стилістично відмінні, 
вони виявили гаряче бажання постановника зруйнувати упереджене ставлення 
до українського театру, створити його новий образ.

Одним із  важливих естетичних орієнтирів була для Ф. Лопатинського теа-
тральна продукція російського Пролеткульту, про що свідчать, власне, сама йо-
го вистава та спогади З. Пігулович — дружини режисера. Своїм захоплення він 

578  Інша назва — «Буревій».



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

212

частково мав завдячити Л. Курбасу, який з-поміж найоригінальніших москов-
ських колективів на  перше місце висунув очолюваний С. Ейзенштейном Театр 
Пролеткульту.

У заявах режисера-дебютанта середини 1920-х років можна розчути відлун-
ня популярних пролеткультівських ідей, приміром, заклик знищити кордони між 
професійним і  аматорським театром. Виголошуючи програмні цілі своєї пер-
шої вистави, він задекларував можливість «звести роль актора до minimum’a, що 
в  ідеалі свойому дало б можливість притягувати до серіозної роботи мінімаль-
но технічно підготовлений матеріял, як робітничі чи червоноармійські студії»579. 
Однак, реалізувати цей намір він так і не зібрався, принаймні, в театрі.

Всі три його спроби свідчили про бажання якнайшвидше інтегруватися в мис-
тецький простір сучасної ліворадикальної художньої культури. Роль рушійного 
фактору тут, радше, відігравала внутрішня полеміка з концепцією національно-
го театру, міцно «вкоріненою» в суспільній свідомості. Апеляцію до театральної 
минувшини зустрічаємо в роботах, практично, всіх березільських режисерів. Цю 
тенденцію можна розгледіти ще у практиці Молодого театру. В часи існування 
МОБу, коли політичний, культурний ландшафт зазнав серйозних змін, все ще ак-
туальним лишалося звуження можливостей українського театру до однієї тільки 
міметичної концепції. Тож не дивно, що творчий радикалізм березільського мо-
лодняка мав саме таке скерування.

«Нові йдуть» створено за  мотивами прозового твору Ю. Зозулі «Про Аку 
та людство», який був оприлюднений 1918 року580. Цій ядучій антиутопії письмен-
ник надав блискучої сатиричної форми, виразних експресіоністичних рис, чим, 
вочевидь, і привабив режисера. Втім, захоплення не завадило Ф. Лопатинському 
знехтувати авторською оцінкою подій, змальованих у повісті. Адже Ю. Зозуля 
недвозначно заперечував право суспільства самочинно, часом без будь-яких під-
став, вирішувати, хто має право на життя, а хто — ні. Зображену письменником 
ситуацію Ф. Лопатинський використав, щоби весь свій сарказм спрямувати в бік 
соціального минулого. Ще до прем’єри режисер заявляв: у його виставі йтиметь-
ся про наступ «нових» на буржуазний світ, а тих, хто не підтримає пролетарі-

579  Ф. Ч. Нові ідуть. Грандіозна трюкова фільма на  3 дії, 4 картини, з  прольогом: 

(Розмова з т. Ф. Лопатинським, з приводу його постановки, силами театральної Майстерні 

Березіль № 2, в  день роковин Жовтневого свята 7. ХІ в  будинку театру ім. Шевченка) 

/ Ф. Ч. // Барикади театру. — К., 1923. — № 1. — С. 10.
580  Ю. Зозуля, ймовірно, бачив виставу Ф. Лопатинського. Відомо, принаймні, що він 

брав участь у святкуванні першої річниці Другої майстерні, де цю виставу було здійсне-

но. Див.: Театральна майстерня Березіль Ч. 2 // Барикади театру. — К., 1924. — № 2/3. — 

С. 19. — Без підпису.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

213

ат у його боротьбі, «притягнуть» до «провірки їхнього права на життя. Не тіль-
ки активним ворогам відбирається це право, але й усім тим, що нічим не допо-
могли до  будування нового. Невтральних, пасивістів не  може бути в  новому 
суспільстві»581.

Така позиція постановника законно викликає запитання про реакцію 
Л. Курбаса на  надто вже радикальні зміни ідейного спрямування літературної 
першооснови. Хоча чітко проартикульованої позиції керівника МОБу історія 
нам не  лишила, тим не  менше, з  його допису в «Барикадах театру», оприлюд-
неного ще до  прем’єри, дізнаємося  — ця проблема не  пройшла повз його ува-
гу. Принаймні, він стверджував: «Сценарій дотепний у всіх відношеннях, ідеоло-
гичний бік викликає, чи вірніше може викликати деякі непорозуміння. Очевидно 
треба справити»582.

Запровадженою постановником зміною ідеології твору російського письмен-
ника його корекція на березільському кону не завершилася. Режисер поводився 
з повістю надто вже рішуче, викликавши в одного з рецензентів гідне подиву за-
хоплення: «із “Ака” — цієї арлекінади мудрої людяності — зроблено серйозну 
агітку, шляхом пристосування тексту і його фільтрації засобами руху»583. Термін 
«агітка» тут вжито небезпідставно, врешті, так вважав сам режисер: «Мета: 1) 
агітувати, але  не  відкрито […], а  так, щоби вагаючийся робітник чи обиватель 
і сам не зглянувся, коли він піддасться впливу. Замість сумного иноді мітинґу, да-
ти цікаву, яскраву й захоплюючу дію»584.

Чи насправді «Нові йдуть» у МО Бі були тільки агіткою? Відгук, приміром, 
Б. Розенцвейга дозволяє вважати перший режисерський опус Ф. Лопатинського 
значно складнішим: «ми бачимо чудовий пролог, де в їдкий манері запропонова-
на критика пересічних уявлень про любов, істину, милосердя та парламентську 
чесність; далі перед нами постає 1-й акт, витриманий у таких самих тонах трюко-
вої сатири, де в гуморі відчувається глибока серйозність, де присутня яскрава ча-
плініада культури, яскрава і подеколи надзвичайно вдала»585. Йдеться про досить 
примхливу естетичну «формулу» дебютної вистави Ф. Лопатинського, яка на-
вряд чи була б потрібною для прямолінійного та примітивного політичного гасла.

581  Ф. Ч. Нові ідуть […]. — С. 10.
582  Курбас Л. Перший виступ Березіля № 2. (Після генеральної) / Лесь Курбас // Ба

рикади театру. — К., 1923. — № 1. — С. 10.
583  Розенцвейг Б. Театр им. Шевченко: Спектакль студии № 2 «Нові ідуть». Постановка 

Ф. Лопатинського / Б. Розенцвейг // Пролетарская правда. — К., 1923. — 24 нояб.
584  Ф. Ч. Нові ідуть […]. — С. 10.
585  Розенцвейг Б. Театр им. Шевченко: Спектакль студии № 2 «Нові ідуть» […].



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

214

Сам режисер, приступаючи до  постановки, задекларував свої наміри 
на шпальтах «Барикад театру»: «Прінціпи постановки? Про це можна б сказа-
ти в  чотирьох словах: точність, ясність, організованість, економіка»586. Щодо 
засобів реалізації  — постановник обіцяв «знищення психольоґізму, заміну 
нудного переживання цікавим трюком»587. У цих сентенціях важко не помітити 
протесту проти некерованих рефлексій, неконтрольованих емоцій, формаль-
ної «анемії» — серйозної та цілком реальної загрози для майбутнього націо-
нальної сцени.

Ф. Лопатинському, попри категоричність висловлювань, не  бракувало під-
став звинувачувати в «нудному переживанні» десятки пересічних труп, які сво-
єю продукцією продовжували насаджувати все те, що викликало в нього щиру 
відразу. Його власна позиція, хоча й виглядала ідеологічно однолінійною, проте, 
цілком могла «детонувати» у театральному просторі початку 1920-х років, на що 
постановник щиро сподівався.

Одну із програмних для «Нові йдуть» — ідею циркізації театру часто брали 
на озброєння митці авангардного мистецтва. В Україні її першим і найбільш по-
слідовним адептом був саме Ф. Лопатинський, який будував дію на  трюку, що 
найперше зауважили рецензенти, сповіщаючи про створення вистави «ексцен-
тричним трюковим методом»588.

Трюк  — модуль образної «матерії» вистави, яку сам постановник називав 
«кінофільма». Цим він визнав естетичним джерелом «Нові йдуть» не лише цирк, 
а й кінематограф. Згадка в одній із рецензій про «яскраву чаплініаду» підтвер-
джує не риторичність позиції Ф. Лопатинського. Ім’я Чапліна постає в контек-
сті його вистави закономірно — і з точки зору її художнього змісту, і з точки 
зору березільського «табелю про ранги» того чи іншого митця, адже посилан-
ня на Чапліна траплялося в їхньому колі постійно. Ім’я артиста часто згадував 
Л. Курбас, коли хотів навести приклад найвищого класу акторської майстер
ності.

На перший режисерський дебют МОБу його лідер відгукнувся невеликим до-
писом, де, насамперед, зауважив послідовне використання нових технологій 
(новітні театральні технології мали для досвіду української сценічної культу-
ри виняткове значення і  виокремлювалися Л. Курбасом за  найменшої нагоди): 
«Економно. […] Глибоко і  шляхетно. Велике почуття міри. Точність. Режисер 
як органичний конструктивіст не любить “малої режисури”. Він увесь у кістяку 
спектакля. Поверхню ладить сяк-так. […] Режисер “Нові ідуть” більше чує, чим 

586  Ф. Ч. Нові ідуть […]. — С. 10.
587  Там само.
588  З. Б. «Буревій» / З. Б. // Більшовик. — К., 1923. — 10 листоп.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

215

бачить. Чує ухом і м’язами. Ритмично спектакль крайно переконуючий. […] Певне 
зловживання темнотою. Проте місцями вона навіває трепет. […] Початок 2-ої дії 
по яскравости замислу мало знайде собі рівних у сучасній режисурі. Прегарно 
використані слухові фони. Трюки живі»589. Отже, в цілому, Л. Курбас позитивно 
оцінив першу режисерську спробу свого учня.

Вистава, побудована на  трюках, потребувала особливого середовища. 
Художник-постановник В. Меллер запропонував візуальне рішення, відмінне від 
того, що було у «Газі»,  — відтак зробив наступний крок в  опануванні можли-
востями, які надавав конструктивізм тодішньому театрові. Цього разу художник 
діяв, сказати б, більш прагматично: нова установка не мала інших ознак, окрім 
функціональності, що робило її в  безільській практиці, можливо, найортадок-
сальнішим зразком театрального конструктивізму. Це, вочевидь, спонукало 
Д. Чукіна говорити, що «конструкції “Нові йдуть” побудовані на легко вхоплюва-
них, однонастроєвих ритмах, створюючи враження суцільності»590. Йшлося про 
лаконічну й виразну споруду «з непофарбованих дошок і рейок, що нагадувала 
кількапляновий ешафот, з драбинами й кількома площадками. Із задньої стінки 
сцени проходила через ту конструкцію сталева линва, через усю залю глядачів 
аж до балькона другого поверху. З цього поверху підіймалася мотузяна драбина 
до четвертого поверху (ґальорки). З правого боку з ґальорки була протягнена та-
ка ж линва до конструкції на сцені. Із стелі залі глядачів висіла трапеція — поміж 
канделябром у центрі залі і порталем сцени. Трапеція була прив’язана до бар’єра 
ґальорки з лівого боку»591.

В тому, як Ф. Лопатинський використовував сценічний простір, багато що на-
гадувало кінофільм пригодницької тематики: дію творили трюк, ґеґ, атракціон. 
Інтенсивний вплив цього популярного кіножанру позначився на авторській тех-
ніці, прийомах творення сценічних образів. У відповідних для змалювання тако-
го видовища виразах Й. Гірняк описував одну з типових мізансцен, коли герой, 
ухопивши пристрій над «найвищим станком конструкції, пролітає понад голо-
вами глядачів через усю залю аж до балькона другого поверху. Тут по звисаючій 
мотузяній драбині підіймається до ґальорки. По бар’єрі ґальорки пробігає лівим 
боком залі до прив’язаної трапеції, обома руками хапається за неї і пролітає зно-
ву ж понад головами глядачів, на протилежний, правий бік ґальорки. Трапеція, 
яку відпустив з рук революціонер, відлітає знову на лівий бік, і там переслідувач, 
який у той час проробив той же шлях, що й революціонер, хапає її і теж пере-
літає понад глядачами навздогін за революціонером. На правому боці ґальорки 

589  Курбас Л. Перший виступ Березіля № 2. […]. — С. 10.
590  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
591  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 166.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

216

між ними йде боротьба, яка кінчається, револьверним пострілом. І ось з ґальор-
ки злітає по линві труп поліциста на верхній станок конструкції. Революція за-
кінчена, “нові прийшли”»592.

Барвиста суміш політики, цирку та  кінематографу захопила публіку, чого, 
власне, домагався режисер, коли щедро використовував у виставі не лише різ-
ні стилістики, а й види мистецтва, про що зазначав один з рецензентів: «В ньо-
му (тобто у спектаклі — Н. Є.)намічаються можливости нового напрямку в укра-
їнському театрі — яскравий ексцентрізм»593. Ексцентріадою буде ще одна поста-
новка Ф. Лопатинського — «Пошились у дурні», втім, після успішної прем’єри 
«Нові йдуть», він, не гаючись, розпочав підготовку до своєї наступної програм-
ної роботи — «Машиноборців». Суспільний резонанс змусив Ф. Лопатинського 
та Г. Ігнатовича з потроєним ентузіазмом узятися за створення власних експре-
сіоністичних вистав, що, крім усього, виглядало рефлексією учнів на творчі до-
сягнення вчителя. «Газ» не міг не вплинути на пошуки прихильників художньої 
ідеології експресіонізму та конструктивізму.

Вплив експресіонізму на  лівий революційний театр був незаперечним, його 
форпостом в  Україні стають майстерні МОБу, демонструючи особливу чутли-
вість до образної мови напрямку, який вони ототожнювали з революційним мис-
тецтвом в цілому.

Успіх дебютної вистави Ф. Лопатинський розвинув у посталих через два місяці 
«Машиноборцях». Сучасники вбачали у новій роботі режисера апеляцію саме до 
«Газу». Крім того, його, вочевидь, дуже вабила тема Машини та Маси — принци-
пова для авангардної культури 1920-х років. Але учневі забракло досвіду, куль-
тури, таланту вчителя, через що черговий опус постановника-початківця, в ство-
рення якого він вклав величезну енергію, помітно поступався експресіоністсько-
му шедевру Л. Курбаса.

Щодо п’єси Е. Толлера, то так само як і «Людина-маса», вона була щойно на-
писаною і мала непересічну історію. Місцем народження обох творів була тюр-
ма. «Машиноборці» з’явилися  — 1922, а «Людина-маса» 1921 року. Над пер-
шою драматург працював менше, ніж два місяці, проте, згодом ретельно її пе-
реписував.

Приступаючи до  опрацювання «Машиноборців», Ф. Лопатинський зно-
ву вдався до  переробки, як  він раніше вчинив із  твором Ю. Зозулі, хоча п’єса 
Е. Толлера також не належала традиційному репертуару. Проте, це не завадило 
Ф. Лопатинському «боротися з автором» не менш послідовно, в усякому разі, об-

592  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 166–167.
593  П. Б-к. Нові ідуть. (Агітка, поставлена театральною майст. «Березіль» № 2 під керу-

ванням режісера Ф. Лопатинського) / П. Б-к. // Більшовик. — К., 1923. — 25 листоп.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

217

межитися використанням лише 10 відсотків тексту драматурга, про що він спові-
стив читачів «Барикад театру».

І знову режисер знехтував не лише текстом, а й ідеями драматурга. У відо-
мій монографії К. Кендлера наводиться лист Е. Толлера до Тессе, де письмен-
ник наголошував: «Етична людина — виконавець виключно власного внутріш-
нього закону. Політична людина — борець за соціальні форми… Борець навіть 
у  випадку заперечення свого внутрішнього закону. Якщо етична людина ви-
ступає проти свого внутрішнього закону, якщо етична людина стає людиною 
політичною, хіба вона зможе уникнути на цьому шляху трагедій?»594. Ці сло-
ва дають німецькому досліднику серйозні підстави стверджувати: в своїх тво-
рах драматург робив спробу окреслити героя, який міг бути особистістю «од-
ночасно етичною і політичною»595, що гранично загострювало внутрішні про-
тиріччя особистості. Однак Ф. Лопатинський виявився байдужим до проблем, 
якими переймався Е. Толлер, драматизм внутрішньої боротьби його цікавив 
найменше. Інша річ  — тема повстання, політична боротьба. Власне, через те 
він знехтував авторською «рефлексією», лишивши без уваги загально гуманіс-
тичні ідеї.

Чи не тому тодішнім критикам вибір Ф. Лопатинського не припав до душі, що 
він безжально п’єсу перекроїв? В одній із рецензій дописувач, ймовірно не зна-
йомий із  текстом драми, пише: «“Машиноборці” побудовані лише на  одному 
принципі (схема: машина — ткач) здаються одноактівкою розтягнутою на чоти-
ри дії»596. Водночас вартий уваги той факт, що Ф. Лопатинський зарекоменду-
вав себе у перших спробах невтомним шукачем нового, сміливо експерименту-
вав із формою, врешті, зробив досить ризиковану спробу «перескочити» з «від-
чайдушної» сатири «Нові ідуть» у патетичну трагедію «Машиноборців» за ко-
роткий період, до того ж, без досвіду й належної підготовки.

У суспільній оцінці «Машиноборців» не останню роль могли відігравати неви-
гідні для новонародженої вистави порівняння не лише з «Газом», а й тільки-но 
оприлюдненим «Джіммі Гіґґінсом» — відтак рецензенти подеколи не шкодува-
ли безжальних закидів другій самостійній роботі Ф. Лопатинського. Приміром, 
харківський оглядач березільських гастролей, не  надто переймаючись амбіці-
ями новачка, декларував: «Після живої роботи Л. Курбаса “Джіммі Хіггінз” 

594  Кендлер К. Драма и  классовая борьба: Проблемы эпохи и  конфликт в  социалис-

тической драме Веймарской республики: пер. с  нем. / К лаус Кендлер.  — М.: Прогресс, 

1974. — С. 218.
595  Там само.
596  А. Г. Гастроли мастерской «Березиль»: «Машиноборцы» Толлера / А. Г. // Харьков

ский пролетарий. — Х., 1924. — 22 мая.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

218

“Машиноборці” справляють враження чогось украй умоглядного, украй помір-
кованого. “Кабінетність” роботи полишає глядачів байдужими»597. Однак найчас-
тіше «Машиноборців» порівнювали саме з «Газом», головно, завдяки тематично-
му плану обох вистав. Характерним, у цьому сенсі, було судження Й. Шевченка: 
«Обидва спектаклі і особливо “Газ” — робота в високій мірі викінчена, продума-
на до найменших дрібниць — спектаклі “машинових” тенденцій і всепожираючої 
техніки»598.

Естетично березільські «Машиноборці» виникли на  перетині експресіоніз-
му та  конструктивізму і  посіли чільне місце поміж найрадикальніших зразків 
українського авангарду. З іншого боку, чи слід дивуватися, що джерелом есте
тичної наснаги стає для Ф. Лопатинського «Газ» — свого роду еталон подібно-
го синтезу. Впливи «Газу» є очевидними, приміром, у  відтворенні колектив-
них реакцій. На загальну думку, це стало найбільшим набутком постановника, 
який, за висловом критика, створив «довершені масові сцени, яким надано ви-
разної і красивої скульптурності. Великої похвали заслуговує чітка багатоголо-
са декламація…»599.

Те, що критик насамперед зауважив масові сцени — закономірно, як і те, що 
він, фактично, апелював до попереднього, молодотеатрівського досвіду, ствер-
джуючи: «Натовп машиноборців це хор Есхілової трагедії»600. Навіть грим одного 
з центральних персонажів — Коббета (А. Бучма) — своєю виразністю та експре
сією нагадував грими персонажів Курбасівського «Едіпа-царя». Високої дум-
ки про масу в «Машиноборцях» був і  гарячий прихильник МОБу Я. Савченко. 
Він із захопленням реагував на акторський ансамбль, режисуру: «Актори — ма-
си, вистудіюваний і випробуваний матеріал. Високоцінна жива фактура, яка має 
в собі нечувані можливости. […] Постановки “Березіля” події великого культур-
ного значіння»601.

Можливо, через помітні переваги постановок Л. Курбаса над роботами йо-
го учнів, у  вітчизняному театрознавстві побутує дещо зневажливе ставлення 
до  другої спроби Ф. Лопатинського. В. Ревуцький з  приводу «Машиноборців» 
обмежується фразою: «Це було індустріальне видовище, де актор зливав-
ся з машиною»602. Щодо сучасників тих події, то найпалкішим був Я. Савченко: 

597  А. Г. Гастроли мастерской «Березиль»: «Машиноборцы» Толлера […].
598  Шевченко Й. «Березіль» […]. — С. 64.
599  А. Г. Гастроли мастерской «Березиль»: «Машиноборцы» Толлера […].
600  Там само.
601  Савченко Я. «Машиноборці» Фавста Лопатинського / Я. Савченко // Більшовик — 

Х., 1924. — 12 січ.
602  Ревуцький В. Нескорені березільці […]. — С. 26.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

219

«Ф. Лопатинський  — режисер молодий. “Машиноборці”  — другий його де-
бют. Але вже зараз можемо без вагань сказати  — Лопатинський майстер. […] 
Лопатинський до  надбань від “Березіля” додає власних, оригінальних методів 
трактовки і переборювання матеріялу»603. Впадає в око, що більший інтерес кри-
тика викликали не режисер, а актори, які «звучать якось оновлено. Ті — і не ті. В 
“Березілі” ця кваліфікація досягла ще більших надбань. Кожний з них дивує і ра-
дує. Особливо — Бучма і Мар’яненко. Міцні моноліти. Велика організована ак-
торська сила»604.

У виставі справді було чимало майстерних акторських робіт, особливо виді-
лялися А. Бучма (Джіммі Коббет і Байрон), І. Мар’яненко (Нед Луд), В. Василько 
(Жебрак і  Лорд). Кожен  — активний герой. Коббет  — герой інтелектуальний, 
трагічний, відстоювання власних переконань вартує йому життя.

Ще один учасник вистави — В. Василько, фактично, єдиний спробував зафік-
сувати вимоги постановника до побудови сценічних образів, і, навіть, зауважити 
реакцію публіки на їхню працю: «Заборона режисером виявляти за логікою по-
дій різні психологічні стани і тільки комбінувати формальні елементи ролі при-
зводила, в основному, до епатації глядачів новизною форми»605. Роль В. Васильку 
довелося саме «комбінувати», адже за його словами: «Жебрак-Лорд — дуаліс-
тичний образ. Він одночасно і старий прошак, і молодий шахрай, пройда. Граючи 
цю роль, я  мусив триматися до  глядачів лише профілем. Тобто раптово, мит-
тю повертатися то одним, то другим боком. Це було найтяжче. В один профіль 
я мав вигляд старця в лахмітті — бліде, зжовкле старе обличчя, довге, прилизане, 
миршаве волосся, сива борода. Спирався на милицю. Другий профіль — молоде, 
рум’яне, безвусе обличчя»606.

Інший формальний прийом був експериментом на перетворення дії, «де міміч-
ний вираз вивертає її скрите значіння як рукавичку, безпощадно оголюючи дій-
сний сенс того, що говориться…»607. В. Василько це проілюстрував на такому при-
кладі: «В образі Лорда я мав побудувати свій політичний монолог на жонглюван-
ні, себто навчитися грати умовними предметами»608. Знаковий принцип будови 
ролі відбився й  на  її інтонаційному малюнку. Симптоматично, що виконавець, 

603  Савченко Я. «Машиноборці» Фавста Лопатинського […].
604  Там само.
605  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 232–234.
606  Там само. — С. 232.
607  Лопатинський Ф. Машиноборці. 3 дії і прольоґ по Толлєру: (До постановки Т. М. Б. 

№ 4, 4 січня 1924 р.) / Фавст Лопатинський // Барикади театру. — К., 1924. — № 2/3. — 

С. 13.
608  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 232.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

220

згадуючи про розв’язання цього «подвійного» об’єкту, вдавався до  музичних 
термінів (майже як на репетиціях «Газу»), і тому висловлювався, сказати б, у му-
зичному ключі: «За основу я взяв тонально контрастні ритми. Голосоведення ста-
рого на півтонах високого регістру, ритм кволий, тягучий. Ритм молодого шах-
рая — наступальний, ударний, уривчастий. Голосоведення мажорне, на низькому 
грудному регістрі»609. Наведений приклад демонструє, що зусилля Л. Курбаса-
педагога не були марними, а його добре знайоме всім березільцям зауваження 
(«образ має претензії до тембру і регістру») таки спонукало до дії. Для вистави, 
яка претендувала на формальну довершеність, це мало особливе значення.

Очевидно, що у  виставі такого спрямування мало бути особливе візуальне 
рішення, про що Ф. Лопатинський говорив на  самому початку роботи: «Най
болючішим в даній постановці було для мене питання місця і часу. Будинок теа-
тру, це тісне помешкання зі своєю коробкою сценою, ніяк не відповідає вимогам 
і бажанням сучасного режісера. Примітивність дотеперішньої театральної тех-
ніки рішуче не задовольняє. З нашими (в сьогоднішньому театральному будин-
кові взагалі, не тільки у нас) кустарними засобами, неможливо втілити і десятої 
частини задуму, поскільки хочеш пропустити через призму своєї роботи, сучас-
не життя з його шаленим темпом і дінамікою»610.

Проблему невідповідності технічних можливостей творчим завданням, типо-
ву для мистецьких закладів авангардного спрямування,  — у МО Бі намагалися 
розв’язати у  спосіб, який навіть у  багатій на  експерименти історії Об’єднання 
не  мав аналогу. Й. Шевченко згадував, що «будувати театральну конструкцію 
для “Машиноборців” було закликано знаменитого тепер авіаконструктора, ін-
женера Калініна»611. Йшлося про технічне забезпечення побудови гігантсько-
го станку — Машини у формі колеса, яке матеріалізувало метафору про колесо 
Історії. Попри всі зусилля постановника і чималий ефект, який справляла спору-
да, просторове рішення вистави не задовольнило найвибагливішу частину публі-
ки. «Конструкція як така, в три поверхи, що їх один за одним відкриває задра-
поване колесо, яке крутиться на передньому плані, ця конструкція дуже дотеп-
на, але вона зацікавлює лише до того моменту, поки не розгаданий секрет меха-
нізму. В подальшому, а це подальше — всі три акти після першого — нудно»612. 
Справа тут, ясна річ, була не в художникові, а в неналежній організації режисе-
ром сценічної дії.

609  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 232.
610  Лопатинський Ф. Машиноборці. 3 дії і прольоґ по Толлєру […]. — С. 13.
611  Шевченко Й. «Березіль» […]. — С. 64.
612  А. Г. Гастроли мастерской «Березиль»: «Машиноборцы» Толлера /  А. Г. //  Харь

ковский пролетарий. — Х., 1924. — 22 мая.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

221

Власне, Ф. Лопатинському забракло рішучості та творчої волі, щоби його сце-
нічний опус став творчим відкриттям, хоча рівень режисури був цілком прийнят-
ний. Виразно проартикулювавши прихильність до радикальних естетичних ідей, 
постановник, втім, не зміг втілити їх художньо переконливо. Звичайно, коли по-
рівнювати «Машиноборців» із «Нові йдуть», важко не  зауважити сміливості, 
з якою режисер експериментував у стилістичній сфері, особливо у пошуках ори-
гінального ракурсу позиціонування особи та маси.

Досвід опрацювання твору Е. Толлера виявився дуже корисним для лю-
дини, здатної робити висновки з  власних прорахунків. Наступна робота 
Ф. Лопатинського, ознаменувавши початок третього сезону, за своїм естетичним 
спрямуванням не мала нічого спільного з експресіонізмом, тож всі три київські 
вистави режисера-початківця об’єднував, хіба що, протестний характер естетич-
ного висловлювання.

Інший дебютант другого сезону Г. Ігнатович, талановитий актор і перспектив-
ний театральний педагог, своє захоплення експресіонізмом теж виявив у вибо-
рі драми — «Людини-маси» Е. Толлера613 і також публічно сповістив про її ради-
кальну переробку: «П’єса Толлера прислужилася матеріалом, з якої було викро-
єно і пошито цілком иншу річ. Добру третину […] довелося доробляти»614. Тож 
авторською позицією знехтували в черговий раз.

Щодо вибору «Людини-маси» Г. Ігнатович у листі до В. Грачової (від 20 квітня 
1972 року) зазначив: «Мою увагу п’єса привернула своїм трактуванням пробле-
ми підпорядкування інтересів окремої особистості інтересам і  прагненням ко-
лективу (так, принаймні, звучала основна думка вистави). Коли маса піднімаєть-
ся на  повстання, тоді вона монолітна, і  доля кожної особистості залежить від 
долі класу. Кожна жертва — в ім’я великої мети. А жертви неминучі. Ось саме 
в цьому ідейному звучанні, в цьому агітаційно-пропагандистському спрямуванні 
п’єси Толлера і було для мене і всього колективу звучання вистави»615.

Молодий режисер надто сміливо тлумачив ідейний сенс п’єси, яка з моменту 
народження приречена була на  бурхливу реакцію суспільства. «Навколо п’єси 
“Людина-маса” відразу ж після її опублікування і перших вистав розпочалася го-
стра полеміка. Автор зазнав звинувачень з різних боків. Реакційна преса буржу-
азної Німеччини стверджувала, що п’єса “більшовицька”, що в ній прославлені 

613  Спеціально для МОБу переклад п’єси Е. Толлера здійснив М. Йогансен.
614  Ігнатович Г. Людина–Маса. 4 дії за  Толлєром /  Г. Ігнатович //  Барикади театру. 

–К, 1924. — № 4/5. — С. 12.
615  Грачова В. До  історії перших вистав Леся Курбаса в  театрі «Березіль»: (Драми 

Ернста Толлера на українській сцені) / В. М. Грачова // Радянське літературознавство. — 

К., 1987. — № 2. — С. 28–29.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

222

революція і революційні маси. Ліва критика осуджувала драматурга за образ ге-
роїні, яка заперечувала насильство»616. Отже, драматург зовсім не був переко-
наний у справедливості так званої «революційної доцільності». Врешті, героїня 
п’єси у відповідь на гасло «Маса — свята» відповідає запереченням: «Насиллям 
створена маса». Це твердження визначає пафос драми, наполягаючи на мораль-
ній перемозі людини «етичної» над людиною «політичною».

Напередодні прем’єри Г. Ігнатович виступив на сторінках «Барикад театру» 
з  викладом деяких міркувань про цей твір, заторкнувши і  проблеми її сценіч-
ного втілення. По-перше, він не крився, що послуговувався п’єсою лише як ма-
теріалом: «Зміст  — подія клясової боротьби; звідси дієві особи: два кляси, 
Безіменний — провідник маси в боротьбі та Жінка — міжклясова інтелігенція. 
Тема — питання права на життя людини»617. По-друге, він наголосив: «Будую 
свій спектакль на  акторі, висуваючи його емотивний підклад, використовую-
чи переважно рух, не як вираз, а як динамічну цінність»618. Ясно, що такий під-
хід гранично формалізував рух, залишаючи йому роль примітивної механічної 
функції.

Розглядаючи цей твір як експресіоністичну трагедію, Г. Ігнатович трагедійні 
обертони сконцентрував на постаті героїні — Жінки — етичної людини, і при
значив на  цю роль Л. Гаккебуш  — досвідчену актрису трагедійного плану. Її 
персонаж, протиставляючи власну мораль волі маси, прирікав себе на загибель. 
Зі щоденників В. Василька відомо, що актриса мала у виставі «сильний по ви
разності вихід, коли з’являлася в  гарному зелено-чорному костюмі на  чор-
ній конструкції»619. Бідність документальних свідчень значно обмежує кон-
кретизацію сценічного буття вистави. Можна зробити певні припущення що-
до «Людини-маси», спираючись на враження С. Нагая, який, помилково при-
писавши Л. Гаккебуш участь у «Газі», втім, змалював у  своїх споминах тако-
го ґатунку мізансцену, яка, радше за все, могла існувати в «Людині-масі». Те, 
що пропонує читачеві С. Нагай, цілком відповідало вищенаведеній декларації 
Г. Ігнатовича про суто «динамічну цінність» руху як такого. Дописувач згаду-
вав, що спочатку він довідався про велике творче значення символіки жестів 
і рухів: «І ось тепер на сцені, Л. М. Гаккебуш […] дійсно показала високу кля-
су… Мавши гарні руки, тонкі довгі пальці — вона володіла ними просто… сюр-
реалістично. Незвичайні рухи і особливо якесь неприродне скручування паль-

616  Грачова В. До історії перших вистав Леся Курбаса в театрі «Березіль» […]. — С. 27.
617  Ігнатович Г. Людина–Маса. 4 дії за Толлєром […]. — С. 12.
618  Там само.
619  Василько В. Щоденник. Т. 6: 1924–1925 рр. [Рукопис] / Василько В. С. — МТМК Ук

раїни, Ф. Р.: архів В. С. Василька, од. зб. 10368.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

223

ців — все це робило на мене враження нелюдських страждань матері, що — оче-
видно — було метою такої гри. Та я зовсім остовпів, коли ця мати в страшних 
корчах стрибнула на стіл, вхопилась руками за стовп біля нього і акробатично, 
як в цирку, стала на голову вверх ногами повздовж стовпa… У нагороду одер-
жала багато оплесків»620.

Партнер актриси  — І. Мар’яненко (Безіменний) нещодавно дебютував у 
«Джіммі Гіґґінсі» та «Машиноборцях» і все ще мав певні проблеми з новими для 
себе акторськими технологіями. Мабуть тому він виявився особливо чутливим 
до  новацій, запроваджених Г. Ігнатовичем: «У  групових мізансценах, подібних 
до хвилі рухах, і відповідних голосових засобах був зовнішній, ілюстративний ви-
яв внутрішніх станів. Вистава не відображала класової боротьби, а колективним 
рухом, несподіваними інтонаціями і жестом ілюструвала жах капіталістичного 
визиску, біль і зойки робітників тощо»621.

Маса у  Г. Ігнатовича була не  монолітною, а  розмежованою за  змістовими, 
емоційними, жанровими і  візуальними характеристиками. Пізніше він згаду-
вав, що «світле, бадьоре враження справляла робітнича маса»622. Іншу емоційну 
реакцію викликали її антиподи. «Коли з усіх кінців сцени вибігало понад трид-
цять біржовиків і усі у фраках і циліндрах, то складалося повне враження по-
шесті пацюків»623 — так зі слів самого режисера описувала цей епізод В. Грачова. 
Вона небезпідставно стверджувала: «Сцена з біржовиками “пацюками” була од-
ним із вдало знайдених елементів публіцистичного гротеску»624.

Тож, цілком очевидно, що режисер у  такий спосіб змістив акценти п’єси, 
зробивши головним протистояння «двох мас», а  не  Жінки і  Безіменного, або 
Жінки і маси. Трансформуючи конфлікт у площину протистояння класів, він йо-
го, врешті, спростив. Втім, попри очевидну симпатію постановника до концепції 
вищості маси, він не втримався від відтворення індивідуально-неповторних рис 
особистості, хай би в якому формально ексцентричному вигляді вони не вияв-
лялися.

Зазначена тенденція  — малопомітна у  Г. Ігнатовича  — набуває вражаючого 
виразу в новій роботі Л. Курбаса — «Джіммі Гіґґінсі». Саме тоді керівник МОБу 
переосмислював досвід, здобутий у попередній роботі: «Після “Газу” ми дійшли 

620  Нагай С. Лесь Курбас / С. Нагай // Наш театр: Книга діячів українського театраль-

ного мистецтва, 1915–1991. /  ред. кол.: Г. Лужницький (голова) [та  ін.]  — Нью-Йорк; 

Париж; Сідней; Торонто: ОМУС, 1992. — Т. 2. — С. 90–91.
621  Тернюк П. Іван Мар’яненко / П. І. Тернюк. — К.: Мистецтво, 1968. — С. 133.
622  Грачова В. До історії перших вистав Леся Курбаса в театрі «Березіль» […]. — С. 29.
623  Там само.
624  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

224

до того, що певну динамічну ідею, так само, як всяку психологічну реальність, ми 
виводили максимально і виводили до такого ступеня, що побудували навіть піра-
міду, яка особисто мені здається переломним пунктом у всьому моєму світогля-
ді. Цей момент, який упевнив мене, що далі в цьому напрямку йти не можна»625.

Цього разу, попри сталий інтерес до експресіонізму, він обрав не класичний 
експресіоністичний твір, тож Р. Мовчан має рацію стверджуючи: «Курбас у сво-
їй режисурі зробив його (твір — Н. Є.) таким»626. Насправді, він зробив виста-
ву не лише експресіоністичною. Програмою Об’єднання передбачалося невпин-
не розширення діапазону пошуку, тож Л. Курбас у новій виставі синтезував різ-
ні образні чинники.

До  формального змісту вистави рецензенти виявилися дуже чутливими 
й у найбільш адекватних критичних судженнях знаходимо реакцію на розмаїття 
прийомів, багатство образної мови. З часом висновки критиків ставали, хіба що, 
більш виваженими: «В “Джіммі Гіґґінс” стільки ж від прийому агітки, як і від точ-
ности й економности конструктивізму, більше того — тут взагалі немає якогось 
звичного театрального плану — драми, комедії, рев’ю і т. д. Бажаючи, очевид-
но, якнайповніше відбити в своїй роботі многогранність узятої теми, режисер 
широко тут застосовує переміщення окремих частин спектаклю з одного пла-
ну в інший — гротеск і трагедія, побут і театр маріонеток, символізм і карика-
тура переплітаються разом з  певною дозою кіна (в  багатоплановості “Джіммі 
Гіґґінса”, так само, як  і  в  виборі й  почасти в  трактуванні “Газу”, позначив-
ся вплив німецького експресіонізму). Звичайно, досконально треба знати сце-
ну, бути першорядним її майстром, щоб, при схарактеризованій методі будови 
спектаклю, надати йому, як це є в “Джіммі Гіґґінс”, одности стилю й суцільнос-
ти, найти той художній цемент, що зв’язав би таку складну будову в струнку сце-
нічну композицію»627.

Л. Курбасу таке естетичне багатство потрібне було для оприлюднення нової 
для української сценічної культури концепції людини. Саме це найбільше врази-
ло глядачів.

Режисер інсценізував прозовий твір Е. Сінклера, майже одразу після публі-
кації заборонений на батьківщині письменника. Роман мав гучний резонанс і за-
жив слави, такого собі, «соціалістичного катехізису». Особливо гучний розголос 
у нього був у Країні Рад, де частково відбувалися події твору.

625  Лекції Л. Курбаса для режисерів [Машинопис] …
626  Мовчан Р. Український модернізм 1920-х: Портрет в  історичному інтер’єрі: моно-

графія / Раїса Мовчан; Ін-т літерат. ім. Т. Г. Шевченка НАН України — К.: Стилос, 2008. — 

С. 340.
627  Шевченко Й. «Березіль» […]. — С. 65–66.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

225

Опрацювання «Джіммі Гіґґінса» в МО Бі здійснювалося в  шаленому темпі 
й уся історія постановки укладається в два місяці. Наприкінці вересня режисер 
зібрав трупу для розподілу ролей, а двадцятого листопада показав прем’єру.

Великий інтерес становить репетиційний період, відтворений у щоденикових 
записах В. Василька — безцінному джерелі інформації про події, пов’язані з по-
становкою «Джіммі Гіґґінса». Записи уможливлюють часткове відтворення уні-
кального досвіду поставання літературної основи майбутньої вистави й одночас-
но унаочнюють імпровізації Л. Курбасом її «сценічного тексту».

З кінця вересня до початку жовтня В. Василько занотовував окремі епізоди цієї 
оригінальної праці. Від нього дізнаємося, що схожим чином створювалися сце-
нарії перших березільських виставав: «Цікаво, що, коли ми всі, хто уперше брав 
участь у такій роботі, намагалися сидіти тихо, Оля Гавриленко, що уже на своє-
му віку пережила утворення Курбасом “Жовтня” та “Руру”, весело сміялася і го-
лосно балакала. Коли ми їй зауважили це, то вона одповіла, що він однаково ні-
чого не чує: “Ми на “Рурі” і не таке робили!”»628.

Тут очевидним є певний відгомін нещодавно актуального «методу колектив-
ного дійства». Більше того, у  щоденнику є тому прямі підтвердження: «Текст, 
як казав Курбас, будемо складати під час роботи “самі”»629. Втім, насправді, текст 
складав лише сам постановник, а актори записували свої репліки та мізансцени. 
Нарешті, за п’ять діб В. Василько занотував: «Тепер сцени пишемо тільки удвох: 
я і Курбас. Він диктує — я пишу, так робота йде скорше»630. Щодо характеру цьо-
го процесу, то В. Василько прямо про це пише: «Як же ми складали цей текст? 
А  от  як: в  кімнаті за  столом сиділи Германія (Мар’яненко), Англія (Василько), 
Франція (Панченко), Бельгія (Стешенко), Сербія (Гавриленко), а К урбас, пе-
репросивши, що перші репетиції будуть нудні, почав ходити ритмічно кругом 
по кімнаті і диктувати нам саму дію, ритм її і текст з ремарками. […] П’єса одра-
зу ж виходила вже написана ритмічною прозою. Курбас диктував поволі, але зо-
всім без помилок. За півтори години, з дев’ятої до пів десятої вечора він продик-
тував на шість писаних сторінок зошита — ніяких матеріалів під рукою у ньо-
го не було»631. Власне, весь сценічний текст епізод за епізодом (репліки, ремар-
ки, мізансцени) режисер озвучував одразу, одномоментно. Він, сказати б, наго-
ворив усю партитуру майбутнього сценічного опусу, що зразу поставав як завер-
шена мистецька річ.

628  Василько В. Щоденник. Т. 5: 1923–1924 рр. [Рукопис] …
629  Там само.
630  Там само.
631  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

226

В романі Е. Сінклера Л. Курбаса цікавили, насамперед, пафос, сюжет і голо-
вний герой. Виступаючи 1925 року перед робкорами, він спеціально на тому наго-
лошував: «П’єса пройшла вже до 80 разів. Пройшла тому, що там був момент долі 
однієї людини»632. Особистість Джіммі привертала увагу Л. Курбаса значно біль-
ше, ніж будь-що інше в цьому творі, в тому числі — маса, з приводу чого він ви-
словився зовсім відверто: «Масовість зробилася нудною. Взагалі, не можна нія-
кого такого моменту, як масовий момент у театрі, фіксувати надовго. Мистецтво 
йде шляхом діалектики: сьогодні так, завтра інакше»633.

Привертає увагу, що навіть у найближчому колі учнів Л. Курбаса надзавдан-
ням його останньої роботи дехто вважав зовсім інші мотиви. Так, приміром, 
для Й. Шевченка: «Цей спектакль, так само як  і  попередні агітки, мав відпові-
сти на певні запитання поточного політичного дня. Згідно з цим, вихідні точки в 
“Джіммі Гіґґінс”, основне завдання — дати картини клясової боротьби в обстано
ві світової війни»634.

Історію американського робітника, який втратив дружину і сина під час вибу-
ху на заводі, зазнав каліцтва на фронтах Першої світової війни, а потім у складі 
експедиційного корпусу Антанти був відправлений до Архангельська, де потра-
пив до контррозвідки за зв’язок із російськими більшовиками і після тортур збо-
жеволів — цю історію Л. Курбас розгорнув у поліфонічний сценічний твір склад-
ної образної фактури, синтезуючи різні стилі, техніки, манери, жанри і, навіть, 
види мистецтва.

Режисер почав із  того, що, «переписуючи» роман, змінив ритміку автор-
ської мови. Цей ритм можна також розчути у  вірші Б.  Б’єрнсона у  перекладі 
Л. Курбаса, що став для МОБу поетичним кредо. Варто нагадати  — Л. Курбас 
не випадково вибрав поетичний текст саме цього автора. На межі ХІХ та ХХ ст. 
норвезький письменник здобув чималу популярність на  українських теренах, 
особливо в Галичині635. Його твори українською мовою перекладали І. Франко, 
М. Павлик, А. Крушельницький та ін. Про нього як про видатного майстра зга-
дувала й Леся Українка і, за словами Г. Ноги, високо оцінюючи творчий внесок 
Б. Б’єрнсона в становлення нової драми, вважала «його більшим за Ібсена но-
ватором у драматургії»636, а І. Франко ставив їхні імена поруч. Відомо, що і сам 
класик норвезької літератури виявляв зацікавлення в  українській літературі, 

632  Курбас Л. Шляхи і завдання «Березоля» [Машинопис] …
633  Там само.
634  Шевченко Й. «Березіль» […]. — С. 65.
635  Нога Г. Ювілеї великих: Б’єрнсон /  Геннадій Нога //  Слово і  час.  — К., 2010.  — 

№ 11. — С. 75.
636  Там само. — С. 78.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

227

знав поезію Т. Шевченка, І. Франка, Лесі Українки, прозу М. Коцюбинського 
та  В. Стефаника. Наведені факти допомагають краще зрозуміти мотиви ре-
форматора українського театру, коли в  пошуках літературного маніфесту но-
воутвореного Об’єднання він, нарешті, зупинився на  віршованих рядках саме 
Б.  Б’єрнсона, хоча й  змінив у  своєму перекладі назву весняного місяця квітня 
на березень — березіль. Рядками

Я вибираю березіль,

Він ламає все старе,

Пробива новому місце,

Він зчиняє силу шуму,

Він стремить…

була прикрашена обкладинка «Барикад театру». В тому ж таки емоційному ре-
гістрі, відтворюючи ту саму метрику, дзвенів зі  сцени МОБу білий вірш зімп-
ровізованого Л. Курбасом тексту інсценівки. Вочевидь на  березільському кону 
він набув ще драматичнішого звучання, особливо у фінальному монолозі героя 
(А. Бучма, Й. Гірняк):

Я людина, я перемагаю,

Я перемагаю плоть слабу,

Розчавлюю тіло й підношусь над ним,

Я глузую з його тюрем,

З його мук, з його страхіть,

Я — істина, і голос мій почує світ…637

Можливо, мовностилістичні резонанси вистави та вірша-емблеми МОБу ма-
ли унаочнити специфічний внутрішній діалог театру з  літературним твором. 
Відбиток цих процесів знаходимо й у деяких особливостях просторового рішен-
ня. Приміром, сценічній появі Джіммі передував короткий візуальний «затакт», 
коли театральний прожектор, «мазнувши» по  рухливій ширмі, потім повільно 
«проходився» по щитах та афішах МОБівських вистав, які знаходилися в цей час 
на сцені. Театр тим нібито заявляв право «демаскувати» власне ставлення до іма-
нентного змісту вистави. Цей прийом міг позначати ще й  мотивацію суто кон-
структивістичного походження — Л. Курбас у такий спосіб боровся з «декора-
торством». Він це пояснював так: «Будова сцени виходить од завдання спектаклю 

637  Березіль: Із творчої спадщини / Лесь Курбас; упоряд., прим. М. Лабінського; вступ. 

стат. Ю. Бобошка. — К.: Дніпро, 1988. — С. 444.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

228

і далека від “форми для зору”; тим самим пусті площини, щоб уникнути декора-
тивного моменту, використовуються утилітарно для реклям. Це останнє врешті 
стає в сучасному театрі з’явищем буденним»638.

Хай там як, але застосований Л. Курбасом прийом був з арсеналу методу «від-
сторонення», до якого режисер звертатиметься ще не раз. Приміром, у першій 
сцені, так званому, Європейсько-Американському концерті — блискучій карика-
турі. Справжнє обличчя Молоха — державної машини — уявлялося Л. Курбасові 
гротескним, вульгарним і  банальним одночасно, що спонукало його звернути-
ся до образної лексики політичного карнавалу чи, навіть, балагану — щедрому 
на прийоми буфонади, часто з героями-«масками».

Пропозиції В. Меллера щодо простору вистави суттєвим чином підтримува-
ли режисерське рішення вистави. На кону художник побудував складної форми 
станок, прикрашений телеграфними стовпами, вежами у павутині дротів, які асо-
ціювалися з «райком» базарних «зазивал». Д. Чукін, порівнюючи цю конструк-
цію з конструкцією, створеною художником для «Нові йдуть», зауважив, що різ-
ниця полягає в  ритміці об’єкту. Цього разу «конструкції “Джіммі” побудовані 
на дрібних ритмах, що перебиваючи один одного, надають оформленню неспо-
кійного, суперечливого характеру»639. Вежі здіймалися амфітеатром попід за-
дньою стіною сцени і слугували «плацдармом» для розгортання політичних де-
батів Держав: Америки (П. Долина), Англії (В. Василько), Бельгії (І. Стешенко), 
Франції (Л. Гаккебуш), Росії (С. Бондарчук), Германії (І. Мар’яненко) та  Сербії 
(С. Карпенко).

Дослідниця творчості В. Меллера З. Кучеренко вважає, що апеляція до принци
пів конструктивізму в «Джіммі Гіґґінсі» «знаменувала наступний етап в еволю-
ції театру, була також оформлена у принципах конструктивізму. Проте поряд 
з використанням формальних прийомів попередніх постановок робота йшла те-
пер по лінії розкриття індивідуальних характерів»640. Але найбільше ця еволюція, 
на її думку, стосувалася змін у костюмах, які «в основному вирішено в реалістич-
ному плані. Це пояснюється тим, що і від акторів вимагалося мотивування вчин-
ків дійових осіб. Навіть в ескізах костюмів “Держав”, де за основу, як і в “Газі”, 
взяті фрачні пари та сюртучні трійки, вже немає такої суцільної геометризації, 
утрируваного гротеска. А робітники не сприймаються як монолітна маса — ко-
жен персонаж має власну зовнішню індивідуальну характеристику»641.

638  Авлег. До  відкриття сезону «Березіля»: «Джіммі Гіґґінз». Режісура (розмова 

з т. Курбасом) / Авлег. // Більшовик. — К., 1923. — 20 листоп.
639  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
640  Кучеренко З. Вадим Меллер […]. — С. 45.
641  Там само. — С. 46–48.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

229

На  початку вистави персонажі Європейсько-Американського концерту, пе-
ребуваючи на своєму політичному «піднебессі», азартно торгувалися за світові 
сфери впливу. Все починалося в тональності дипломатичних нот. Але дуже швид-
ко Держави втрачали самоконтроль і  переходили на  брутальну лайку, гавкан-
ня й гарчання. Згодом окремих сановних небожителів режисер спускав на долів-
ку, у коло звичайних людей, де ці фрачно-мундирні маріонетки перетворювали-
ся на вповні побутові фігури. До цього жанрового аспекту режисер сміливо до-
давав пронизливу лірику родинного світу Джіммі, наївність, безпосередність ре-
акцій і стосунків героя та Ліззі. Без найменших ознак мелодрами, м’яко, людяно.

Існування в березільському «Джіммі Гіґґінсі» політичних «небес» і світу зви-
чайних людей, візуальний розтин реальності на «верхи» та «низи», могло свід-
чити про вплив вертепної традиції. На її присутність «натякали» й інші елементи 
тропіки спектаклю, врешті, його пафос. Йдеться про зумовленість долі окремої 
людини глобальними, передусім, соціально-політичними катаклізмами. Навіть 
загибель маленького сина Джіммі — заручника жадоби, владолюбства сильних 
світу цього — апелювала до відповідного змістового шару вертепу, теми нищення 
немовлят. Із вертепними інтермедійними героями асоціювалася низка сцен пере-
важно сатиричного плану, які відчутно збагачували жанровий та стильовий ре-
гістри вистави. Так, у прийомах скетчу інфантильні соціалісти-доктринери пус-
тодзвонно «переробляли» світ на зборах та мітингах; у дусі квасного патріотич-
ного лубка, під грюкіт барабанів вербувальники «розписували» принади військо-
вого життя; у стилістиці салонних мелодрам втомлені від неробства пани та пані 
«балували» себе адюльтером і т. ін.

Своєрідність режисерської інтерпретації головного героя твору полягала 
в тому, що Джіммі у виставі теж позиціювався як персонаж інтермедії. Він був 
людиною із  натовпу, точніше, маси. Але театр пересував цю пересічну фігуру 
в центр особливого мистецького «всесвіту», де їй належала провідна роль.

Л. Курбас у «Джіммі Гіґґінсі» зіштовхував приватну людину з Історією не ли-
ше для демонстрації очевидних трагічних наслідків такого зіткнення. Йому важ-
ливо було показати, в який саме спосіб агресія інституту держави, диктат масо-
вої свідомості, тиранія традицій та ідеологій прагнуть підкорити будь-яку інди-
відуальність, навіть найменшу і негероїчну. Березільський Джіммі — «етична лю-
дина», яку силоміць намагаються зробити «людиною політичною», якщо вдати-
ся до вислову Е. Толлера. Джіммі гине через те, що обирає, врешті, шлях «етич-
ної людини». Трагічний злам його долі в березільській виставі траплявся, коли 
обидва ці статуси героя, сказати б, стикалися, що, врешті, вартувало йому життя.

Роль Джіммі виконували А. Бучма та Й. Гірняк. Кожен створив у цій виставі 
одну із кращих своїх робіт. Й. Гірняк залишив по собі змістовні спогади, в яких 
описав свою роботу над першою великою роллю в МО Бі. Вона розкрила його 



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

230

колосальний потенціал, сформувала як актора, здатного створювати образи ве-
ликого масштабу, трагедійної сили, трагікомічної гнучкості. В. Хмурий, примі-
ром, зауважував обертони, які, вочевидь, найбільш яскраво обарвлювали образ 
Джіммі: «Гірняків Джіммі Гіґґінс написаний ліричним олівцем. Опоетизований. 
Теплий. Зігрітий любов’ю. Не Джіммі Гіґґінс, а Джіммі. Образ усіх Джіммі, що 
в Америці, Англії, Франції, Німеччині, Італії»642. Автори, які описували роботу 
А. Бучми, насамперед, зауважували її виключний мистецький рівень. І. Стешенко, 
взагалі, вважала, цю роль переламною в біографії актора, з якої розпочався по-
тужний розвиток виняткового обдарування актора як майстра великого творчо-
го діапазону643.

Джіммі на березільському кону — «людина із натовпу», але роль і місце, які 
він посів у Театрі Л. Курбаса, переконують у антропоцентричному характері цьо-
го Театру.

Герої А. Бучми та Й. Гірняка були схожими, проте, не однаковими особистос-
тями. Їх єднала безпосередність і щирість вдачі, довірливість і людяність. Зовні 
вони теж були подібними — невисокі на зріст, сутулі, високочолі зі змарнілими 
обличчями, прикрашеними надміру пишними вусами. Одяг на них був ніби «з чу-
жого плеча»: комбінезони — мішкуваті, чоботи — завеликі. Здавалося, на бере-
зільському кону опинився пролетаризований молодший брат Чапліновського во-
лоцюжки, який потрапив сюди прямо з  американської «комічної». Близькість 
березільських виконавців ролі Джіммі Гіґґінса до згадуваного кіноперсонажу бу-
ла такою очевидною, що вже не виглядає випадковістю публікація в «Барикадах 
театру» в день прем’єри вірша актора С. Бондарчука «Чарлі Чаплін»:

Нові ідуть.

І Курбас…

Мейєрхольд.

І… Чаплін…

Чарлі Чаплін. Так природно.

Що? Талант? Пророк? Чи геній?644

642  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд /  В. Хмурий //  Хмурий В. В  масках 

епохи: Йосип Гірняк / В. Хмурий, Ю. Дивнич [Ю. Лавріненко], Є. Блакитний; [передмов. 

Юр. Дивнич]. — [Мюнхен]: Україна, 1948. — С. 32.
643  Див: Стешенко І. Про навчителя мого і  друга /  Ірина Стешенко //  Лесь Курбас: 

Спогади сучасників […]. — С. 169.
644  Бондарчук С. Чарлі Чаплін / С. Бондарчук // Барикади театру. — К., 1923. — № 1. — 

С. 11.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

231

Наведена літературна ремінісценція, певне, провокувалася непоодиноким 
запровадженням кінообразів у «Джіммі Гіґґінсі». Адже саме в  цьому спек-
таклі Л. Курбас вперше в  Україні вигадливо та  різноманітно використав кіно 
у драматичній дії.

Відомі його власні коментарі щодо такої своєї новації. Згадаймо, приміром, 
як він проникливо зауважив відмінність між використанням кіно у театрі та ви-
користанням кіно як органічної частини сценічної дії. Навіть більше, режисер 
пояснював появу кінозображення у  власній виставі «як  момента і  зовнішньої 
і  внутрішньої дії, заміна зоровим слухового, механичним  — органичного»645. 
Так, кінозображення підхоплювало й продовжувало драматичну дію: в епізоді 
вибуху на  заводі стрімкий біг Джіммі на  екрані зупинявся вже безпосередньо 
на сцені, а його гримаса жаху завмирала на крупному плані кінокадру. Або — 
сходження солдатів на корабель та його відплиття дотепно комбінувалося поєд-
нанням руху людей, які піднімалися на станок-трап, та руху завіси, створюючи 
разом із кінозображенням ілюзію відходу пароплаву від пірсу. Зняті «під хроні-
ку» напівобморожені солдати продовжували на сцені пантомімічно проживати 
ті самі ситуації. Справжня кінохроніка створювала паралельний сюжет драма-
тичній сценічній дії — зображувала реальні епізоди підготовки до війни у Росії 
та Німеччині.

Різнобарвна матерія сценічної оповіді вимагала від виконавців віртуозної 
акторської техніки. І  такий особливий глядач, яким був О. Мандельштам, не-
даремно зауважив, що А. Бучма у «Джіммі Гіґґінсі» «грає так, що мороз йде 
поза шкірою»646. Хоча художньо, філософськи напружений образ головного 
героя режисер і виконавці розробляли не в прийомах психологічного театру, 
проте засоби його творення були інакшими аніж, приміром, у «Газі». Л. Курбас 
тоді шукав шляхів поєднання «театрального видовища та  акторської гри». 
Виняткове формальне багатство спектаклю не звільняло виконавців від необ-
хідності демонструвати індивідуальну майстерність. «Ховатися» за виразними 
сценічними прийомами в «Джіммі Гіґґінсі» не було куди. Режисер був дуже ви-
могливим щодо мистецької вартості кожного сценічного руху, жесту. Й. Гірняк 
згадував, що і  він, і  А. Бучма «були зобов’язані дотримуватись одного ритму 
й руху, встановленого режисером, одного рисунку жесту й одного інтонацій-
ного звуку слова, бо найменше відхилення від режисерської партитури руйну-
вало всю симфонію видовища і  дуже складні синхронізовані компоненти цієї 

645  Авлег. До  відкриття сезону «Березіля»: «Джіммі Гіґґінз». Режісура (розмова 

з т. Курбасом) / Авлег. // Більшовик. — К., 1923. — 20 листоп.
646  Мандельштам О. «Березіль» / О . Мандельштам // К иевский пролетарий.  — К., 

1926. — 7 мая.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

232

вистави: перехід персонажів із сцени на кіноекран, моментальне переміщення 
Джіммі з одного середовища персонажів і місця дії у друге тощо»647.

Стилістичне потрапляння в  образний контекст вистави становило серйоз-
ну виконавську проблему, втім, майстерність якраз і  полягала в  умінні зберег-
ти органічність і виразність навіть у такій ситуації. Саме на це звернув увагу ре-
жисер В. Галицький, коли описував враження від роботи А. Бучми, який, за його 
словами, «існував у виставі не сам по собі. Він виростав із неї, висувався на пер-
ший план і потрясав, і у цьому, поза сумнівом, був точний розрахунок майстра-
режисера»648. Останній, за Н. Кузякіною, у «“Джіммі Гіґґінсі” насправді не втра-
тив здатності відчувати психологічне»649, натомість досягав його («психологіч-
не»  — Н. Є.), не  послуговуючись прийомами психологічного театру, вдаючись 
до інших засобів. Як це, приміром, Л. Курбас зробив у фіналі вистави засобами 
з арсеналу експресіонізму, особливо у диспозиції: герой — маса.

Цей мотив Л. Курбас почав розробляти ще в «Едіпі-царі», де хор був водно-
час і фіванським народом, і голосом совісті Едіпа. Згодом, у «Гайдамаках», він 
ускладнив систему стосунків героя  — Гонти і  народу, оскільки народ поста-
вав тут у двох іпостасях: сучасних Гонті людей та «позаісторичного» етносу — 
Десяти слів поета. Реакції кожної з  іпостасей народу на вчинки та долю героя 
могли радикально не співпадати. У «Джіммі Гіґґінсі» позиціювання героя та ма-
си мало інакший вираз.

Під час тортур Джіммі божеволів, починав марити. Й. Гірняк згадував, як йо-
го герой хапався за мотузку, «яка моментально переносить його на середину сце-
ни, де на авансцені є маленька площадка, оточена гуртом людей. Він опустився 
в інші часи, в минуле… Люди у темряві, чути тільки їхні голоси: “Джіммі, що та-
ке?”, “Куди тебе ведуть?”, “Що з тобою буде?”. Це голоси не привидів, не тіней, 
вони — в дії, це ніби робітники. Ось вони відходять у глибину, у темряву, але їх-
ня присутність триває. В освітленого Джіммі відчувається яскраве усвідомлення 
дійсності. Шнур перекидає його знову на станок. Знову допит, але Джіммі уяв-
ляє собі, що він покинув своє тіло, його немає. Тільки думки його доносяться від 
гурту людей у темряві»650.

Цей прийом дозволяв режисерові розв’язувати одразу кілька проблем. Насам
перед, унаочнювати картину «розпаду свідомості» героя і, водночас, акценту-
вати його прагнення єднання з  іншими людьми, що в них він шукав підтримки. 
Життя маси ставало життям духу Джіммі, чий внутрішній світ отримував неспо-

647  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 178.
648  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 168–169.
649  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры […]. — С. 38.
650  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 183.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

233

дівану, але  вражаючу можливість «оприлюднитися». Гурт персоніфікував ге-
роя, сказати б, поділяючи з актором творчу відповідальність за відтворення осо-
би Джіммі. Остання сцена вистави була справжньою ораторією зі сольною пар-
тією для актора-майстра, якому насамкінець належало відтворити трагедію за-
гибелі героя.

Фізичне та духовне життя Джіммі уривалося несподівано: змучений, самотній, 
він раптом починав сміятися. Через чотири роки, вже на сцені театру «Березіль», 
трагічним, моторошним сміхом закінчиться життя іншого знакового героя Театру 
Л. Курбаса — Малахія Стаканчика («Народний Малахій» М. Куліша). А ще через 
два роки захлинеться в пароксизмі божевільного реготу німецький вояк А. Бучми 
в експресіоністично гострому кінообразі з «Арсеналу» О. Довженка (1929). Сміх 
в Театрі Л. Курбаса, культурі, яку він формував, міг ставати знаком біди, особли-
вим трагедійним виразом екстатичної напруги, що в ній піднесеність і гострота 
мистецького висловлювання викликали у глядачів щире співчуття людині — за-
ручнику Історії.

Згодом, 1925 року, коли активно дебатувалося питання мистецьких контек-
стів доробку МОБу, Л. Курбас зауважив: «“Джіммі Гіґґінс” безконечно більше 
зв’язаний генетично з  до-Газовським “Руром”, аніж з  театром Меєрхольда»651. 
Власне, не  лише він, але  й  деякі його сучасники вважали, що з  виставою 
за Е. Сінклером завершився період курбасівської творчості, розпочатий «Руром» 
і «Газом», і виникли передумови для настання нової ери в історії МОБу. В 1927 ро-
ці Ю. Смолич з цього приводу висловив думку, «що тільки тепер на весь зріст стає 
її епохіяльне значіння не тільки для колективу “Березоля”, а й для цілого укра-
їнського театру»652.

Перша вистава Четвертої майстерні мала гучний резонанс — вона привер-
нула увагу найширших кіл глядачів. Ще до  оприлюднення «Джіммі Гіґґінса» 
«Барикади театру» анонсували: Л. Курбас готується розпочати репетиції 
«Макбета». Натомість цій прем’єрі (1 квітня 1924 року) передувало понов-
лення «Гайдамаків», з  яким публіку познайомили у  шевченківські дні (пер-
ший спектакль відбувся 11 березня). Свого часу Ю. Бобошко зауважив: «Цей 
крок не можна вважати простим поповненням репертуару, — “Гайдамаки” для 
Курбаса залишаються принципово важливою постановкою. Недаремно вони 
зберігаються на  афіші “Березоля” аж до  початку 1930-х років»653. Цікаво, що 
1920 року Л. Курбас теж спочатку здійснив постановку «Гайдамаків» і тільки 

651  Курбас Л. Шляхи «Березіля» й питання фактури […].
652  Смолич Ю. Державний драматичний театр «Березіль»: «Джіммі Гігінз» / Ю. Смолич. 

// Вісті ВУЦВК. — Х., 1927. — 16 жовт.
653  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 83–84.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

234

після цього — «Макбета». Така послідовність навряд чи була випадковою, оби-
два твори в уяві режисера могли один від одного «відлунювати». Втім, між пер-
шим і другим «циклами» відбувалося занурення Л. Курбаса в авангардну куль-
туру. Однак «Гайдамаки» зберегли свою естетичну природу, а «Макбет» за-
знав принципових змін. «Гайдамаки», сказати б, зафіксували рубіж модерніс-
тичних впливів та авангардних зацікавлень постановника. Для МОБу — фор-
посту експресіонізму в українській театральній культурі — поява «Гайдамаків» 
означала вірність курсу Молодого театру, досвід якого лишався для керівника 
Об’єднання актуальним.

Л. Курбас майже нічого не  змінив у  виставі 1924 року, крім кількох реплік 
та  деяких виконавців, призначивши на  головні ролі Ф. Радчука, Л. Сердюка, 
Й. Гірняка, А. Бучму (його шинкаря сучасники вважали справжнім шедевром, по-
рівнюючи актора з Чапліним). Величезний успіх спектаклю 1924 року засвідчив: 
вистава з роками не втратила точності попадання в резонанс із геніальною пое-
мою Т. Шевченка.

«Гайдамаки», в  цілому, добре вписалися у  мистецьку концепцію МОБу. 
Промовистим у цьому сенсі був відгук молодого режисера В. Галицького, твор-
чо сформованого, за  його власним визначенням, на  театрі Вс. Мейєрхольда: 
«Перша ж вистава Курбаса, на яку я потрапив, — “Гайдамаки” Шевченка — стала 
для мене джерелом театральних відкриттів, навіть після Мейєрхольда. Художній 
рівень видовища, його режисура та виконання були на порядок вище всього того, 
що мені довелося бачити раніше в українському театрі. […] Я зустрів театр із ще 
не баченою мною культурою жесту, руху, мови»654.

Повернення до «Макбета», радше за  все, відбулося через те, що ключова 
для постановника тема тирановладдя з  часом не  втрачала актуальності. Тож, 
«Макбет» зразка 1924 року, радше за  все, був контекстуальним своєму попе-
реднику — змальовуючи крах особистості в боротьбі за трон, недвозначно по-
значав жахливу «ціну» участі в «творенні історії», в чому можна розчути пев-
ний перегук із «Гайдамаками». Втім, у  новому звертанні до  Шекспіра режи-
сер, вочевидь, свідомо руйнував ознаки трагедійного жанру, чого концепція 
«Макбета» 1920 року не вимагала — тоді проблема тирановладдя розглядала-
ся як вираз честолюбних прагнень героя655. Тепер він концентрувався на зако-
нах світоустрою, дія яких розкручувала маховик влади  — цю пастку для лю-
дини. Якщо перша вистава досліджувала процеси деформації совісті донедавна 
могутньої особистості, то друга — навіть не передбачала для героя трагедійних 

654  Галицкий В. Театр моей юности […] — С. 168.
655  Л. Курбас називав темою «Макбета» саме честолюбство. Див.: [Курбас Л.] Лекція з 

«Практики сцени» від 2 березня 1926 р. — ІМФЕ НАН України, Ф. 42, од. зб. 20.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

235

котурнів. Нового Макбета (І. Мар’яненко) — боягузливу, спустошену істоту ци-
нічні закони життя тільки розбещували. Недаремно режисера так приваблюва-
ла можливість занурюватися в суспільні проблеми, які нищать людяність в гро-
маді й в особі.

Щодо конфлікту другого «Макбета», то через рік після прем’єри Л. Курбас, 
розмірковуючи над природою протистояння головних протидіючих сил п’єси, 
робив висновок: «Де конфлікт у “Макбеті”? Жажда влади — це тема. Відьми — це 
зав’язка. Конфлікт — це те, з чого твориться вся п’єса. Макбет стоїть і думає: чи 
вбити Дункана, чи ні — це конфлікт душевний, моральний; може бути багато ду-
шевних дрібних конфліктів. Це не те, що нас цікавить […], а те, що викликає ві-
йну, те, що мусить викликати війну — це є конфлікт. […] Не Макбет центр кон-
флікту п’єси, він частка його; конфлікт криється у тому стані речей, який викли-
кає війну, тобто в суперечностях суспільного життя»656.

Таке тлумачення п’єси Шекспіра викликало певний жанровий «зсув», тому, 
на слушну думку Н. Кузякіної, на березільському кону «Макбет» набув, врешті, 
вигляду політичного фарсу. Тож, естетична природа вистави засвідчує тяжіння 
до образів політичного театру. Такий підхід у зазначений період не був чимось 
несподіваним для європейського театру. Ось що, приміром, пише дослідниця ні-
мецької сценічної культури доби експресіонізму: «І “Ричард ІІІ”, і “Макбет”, і 
“Отелло”, і “Гамлет” в постановці Йєсснера — насамперед політичні трагедії, при-
свячені боротьбі за владу. Режисер послідовно перетворював сцену або в етичну, 
або в політичну трибуну, з якої викривав та висміював різного роду диктаторів. 
Яскраві плакатні прийоми мали на меті виявити політичний зміст п’єси»657.

Новий «Макбет» Л. Курбаса не  був трагедією, але  був політичним твором, 
і така постановка питання позбавляла героїв величі й значущості, врешті, пова-
ги, натомість збуджувала іронічне ставлення до них, їхніх прагнень, цілей, мрій. 
Чи ж варто говорити, що запропонований постановником підхід ускладнив ак-
торську мотивацію, в цілому акторську працю?

Те, що для Л. Курбаса головні дійові особи були лише частиною конфлікту, 
не відміняло їхнього міжособистісного протистояння, породженого конкрет-
ними людськими рисами. Так, для героя І. Мар’яненка, за  словами режисера: 
«Трагедія  — пристрасність Макбета. Не  можуть ужитися Макбет з  Дунканом 
через те, що у них різні характери і діяння їхні різні, це доводить до конфлік-
ту. Дункан добрий, проте, яким би він не був, все одно Макбет його уб’є»658. Для 

656  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
657  История западноевропейского театра театра /  под. общ. ред. А. Образцовой 

и Б. Смирнова. — М.: Искусство, 1985. — Т. 7.: 1917–1945. — С. 407.
658  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

236

Л. Курбаса було неважливо, хто або що штовхає героя на злочин, мала сенси лише 
його причетність до головного конфлікту, який визначає природу світоустрою. 
Аналогічним чином він підходив до образу дружини героя: «Леді Макбет — це 
фігура потрібна для того, щоби штовхати Макбета, вона — один бік його душі. 
Це фігура не головна»659. Отже, у виставі реалізувалися конфлікти різної зміс-
товної ваги, різної ідейної «вартості», що спонукувало виконавців до напруже-
ної інтелектуальної роботи.

Виразного сучасного звучання п’єса Шекспіра набула, головно, завдяки ре-
жисерській концепції й одразу по прем’єрі опинилася в центрі гострої дискусії, 
спровокувавши різнополярні оцінки та судження. Втім, найбільше публічне збу-
рення викликали засоби реалізації мистецьких ідей, надзвичайний і  незвичний 
образний лад вистави.

Розпочавши роботу над «Макбетом», Л. Курбас задекларував своє невтручан-
ня в літературну основу. На його думку, злободенні текстові додатки можна да-
вати тільки в тих місцях, що їх Шекспір немовби залишив для імпровізації вико-
навців, як-от у сцені базікання воротаря з нічними гостями. Виконавцем майже 
всіх інтермедій, тексти до яких написав С. Бондарчук, був А. Бучма — на нього 
покладався тягар імпровізацій на злободенні політичні та внутрішньо театральні 
теми. «У другій інтермедії Воротар-блазень мав кожного дня виступати зі злобо-
денними репліками. Це завдання вимагало від Бучми неабиякої підготовки до йо-
го “експромтів”»660. Одяг актора в цьому епізоді складався зі строкатого костю-
му з ромбами на лівому рукаві, довговухої шапки на голові криворотого та лупо-
глазого дурника, чия високо піднята ліва брова повсякчас сигналізувала про неу-
гавний подив та іронію. Цей клоунський грим робив зовнішність героя особливо 
блюзнірською. Відповідними були прийоми гри, ніби позичені з арсеналу ярмар-
кового балагану, обарвлюючи у відповідні тони сценічні події та водночас апелю-
ючи до популярних агітмасових видовищ, щедрих на прийоми майданового теа-
тру. В іншій інтермедії, в образі селянина-косаря А. Бучма, долаючи по діагоналі 
весь простір сцени і щось при тому наспівуючи, косив удаваною косою удаваний 
луг. У фінальній інтермедії в подобі єпископа помазував на царство безкінечних 
претендентів на престол.

У всіх тих іпостасях персонажі А. Бучми у різний спосіб відсторонювали по-
дії п’єси і тим самим уможливлювали особливий, концептуальний погляд на них.

Публіка тоді вперше в українському театрі зустрілася з прийомом відсторо-
нення, до  того  ж здійснюваного в «неортодоксальний» спосіб. Втім, відсторо-
нення набувало у другому «Макбеті» й цілком «канонічного» вигляду, — якщо, 

659  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
660  Крига І. Самобутній педагог […]. — С. 191.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

237

звичайно, так можна назвати прийом, раніше відсутній на  українському кону. 
Його застосування викликало шок не лише у пересічних глядачів. Йдеться про 
демаскування виходу виконавця «з образу» безпосередньо на сцені під час ви-
стави, що, приміром, І. Крига пояснював педагогічними цілями: «Працюючи над 
“Макбетом”, Курбас поставив перед учасниками вистави одне експериментальне 
завдання: настільки опанувати виражальні засоби мистецтва актора, щоб вільно 
ними діяти — вміти на очах глядачів включатися в образ і, закінчивши сцену, ви-
ключатися з нього. Це було ще одним ступенем до опанування майстерності»661. 
Вихід актора «на мізансцену» здійснювався «поза образом». І тільки з початком 
дії починалося існування в  образі, як  правило, викликаючи у  глядачів нерозу-
міння та  відразу. Новаторський сенс цього прийому оцінять через півстоліття. 
Серед тих, хто висловив найбільш принципове припущення щодо його застосу-
вання Л. Курбасом, першість належить Н. Кузякіній, яка вважала, що він не хотів 
допустити, аби глядачі чуттєво захоплювалися перебігом сценічних подій і спів-
переживали героям: «Руйнуючи здатність глядачів до співпереживання, режисер 
вчить актора виходити з образа у процесі сценічного існування»662.

Щодо педагогічного аспекту, то  робота над «Макбетом» переконувала: цей 
аспект був і  лишався важливою частиною виробничої діяльності МОБу, його 
можна зауважити, практично, на всьому обширі березільського творчого жит-
тя. Зокрема відомо про доручення З. Пігулович спеціальними вправами нала-
штувати мовний апарат акторів у відповідності до вимог вистави. За її словами: 
«Доводилося працювати з деякими акторами у відповідності до ролі, над розши-
рення діапазону голосу, над утвердженням високих регістрів голосу, не забува-
ючи про емоційне забарвлення, у якому вони повинні були звучати»663. Тим ча-
сом у репетиціях «Макбета» застосовували також «систему Куніна», про що зга-
дувала І. Авдієва: «Актори, що пройшли кунінську школу, легко розуміли Леся 
Степановича, коли, проводячи репетиції “Макбета”, він радив Бучмі: “Бронеку, 
спробуй блазня на другій, він же філософ”»664.

Творчий тандем Л. Курбас — В. Меллер, зазнавши великого успіху в «Газі» та 
«Джіммі Гіґґінсі», у роботі над «Макбетом» сягнув нових висот. Втім, спочатку 
митці, мабуть уперше, зіткнулися з конфліктом концептуального порядку: про-
позиції художника не знайшли схвалення у постановника. Досить швидко їм по-
щастило досягти порозуміння. Ось як це описує режисер-лаборант «Макбета» 

661  Там само. — С. 191.
662  Кузякина Н. «Макбет» Шекспира в постановках Леся Курбаса […]. — С. 59.
663  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …
664  Авдієва І. Про найкращу людину, яку я знала в юнацькі роки […]. — С. 150.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

238

І. Крига: «В. Меллер подав кілька оригінальних і цікавих ескізів, які довго обго-
ворювались. Сукна з інтер’єрами, ширми, незважаючи на їхню яскравість і кольо-
ристість, були, на думку Курбаса, надто статичними. Режисер домагався від ху-
дожника монументальності, а водночас дієвості й додержання принципу шекспі-
рівського театру. Нарешті зупинилися на щитах-плакатах півтораметрової ши-
рини і триметрової вишини з написами: “Поле”, “Печера”, “Ліс”. Щити на тросах 
переміщувалися, підіймалися й опускалися на визначених місцях сцени й освіт-
лювалися відповідним світлом»665.

Світлозелені щити з червоними написами та півтораметровий зелений поміст 
виглядали дуже ефектно на чорному тлі заднику сцени. Можливо, саме це ро-
било простір особливо динамічним: рухливі щити, включаючись у дію, помітно 
її прискорювали, чим, власне, а не лише масштабами, відрізнялися від табличок 
для позначення місця та часу шекспірівської доби. У них була й інша роль, зау-
важена самим постановником: «Наприклад, щити в третій дії “Макбета”. Вони 
розраховані на магічний вплив і навіюють жах. Він поза нашою свідомістю»666. 
Ці емоції посилювали епізоди з найманими вбивцями, коли жертви намагалися 
сховатися за щити, а ті їх не лише не боронили — «заганяли», утворюючи паст-
ку глухого кута. Недаремно в спогадах і Н. Пилипенко і Л. Сердюка можна зу-
стрітися з визначенням щитів як дійових осіб — суб’єктів, а не об’єктів сценіч-
ної дії.

У «Макбеті» Л. Курбаса могли персоніфікуватися й інші елементи простору, 
набуваючи ролі безпосередніх учасників подій. Таким, за свідченням В. Василька, 
був, промінь в епізоді з привидом Банко: «Дуже динамічна сцена банкету, на яко-
му з’являлася тінь Банко. Рух щитів, перебіжки дійових осіб створювали велике 
емоційне напруження під час переслідування Макбета тінню Банко. Усі привиди, 
що з’являлися перед Макбетом, були “зроблені” рухом на авансцені снопа світла 
з колосників. Крізь нього глядачі виразно бачили обличчя Макбета»667. Тож при-
вид Банко у виставі Л. Курбаса лякав, заманював, нарешті, наздоганяв й «охо-
плював» собою здеморалізованого Макбета.

Так само винахідливо вирішувалися постаті трьох відьом: коли герой вперше 
з  ними стикався, вони були для нього не світлом, як  Банко, а  тінями. У  Н. Ку
зякіної читаємо про вихід Макбета і Банко: «Відьми на станку за ними. Світло 
збоку, знизу й позаду відьом, їхні тіні величезні й падають на бічні ложі бельета-
жу. Банко та Макбет розмовляють з тінями, відьом вони не бачать»668.

665  Крига І. Самобутній педагог […]. — С. 191.
666  Протоколи станції фіксації і систематизації досвіду, 1924–1925 рр. [Машинопис] …
667  Василько В. Народний артист УРСР О. С. Курбас: Замість передмови […]. — С. 30.
668  Кузякина Н. «Макбет» Шекспира в постановках Леся Курбаса […]. — С. 60.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

239

Грайливо-моторошного вигляду відьмам надавали руді перуки та сизо-сіро-
білі костюми, химерно прикрашені електричними лампочками, які час-від-часу за-
горалися. Практично всі костюми «Макбета» наближалися до травестії. Макбет 
був убраний «у довгу блузу з мішковини, солдатські штани й черевики з обмот-
ками, на голові мав полотняний шолом, а при боці — шпагу»669. Вдягнена в до-
вгий сірий плащ (у Н. Кузякіної — безрукавку) леді Макбет лишалася у сцені со-
мнамбулізму в білій сорочці, ніби перед смертю скидаючи з себе кокон. Воротар, 
він же Блазень, Єпископ, Селянин — усі вони були ніби театральними масками 
однієї «персони від театру», і кожна зміна личини виглядала специфічним бере-
зільськім коментарем Шекспірівського твору.

Здатність до трансформацій демонстрував, практично, весь обшир вистави. 
Ось, тільки-но на кону стояло трійко чортів, аж раптом із невеличкою зміною 
костюмів і  міміки вони перетворювалися на  єпископів. Справжню сутність ре-
чей не менш приголомшливо міг розкрити окремий епізод, приміром, так звана 
«чехарда королів»: «настромлену на спис голову забитого Макбета вносив його 
вбивця Макдуф, виголошуючи славу новому королеві Малькольму. Лунали зву-
ки органа, на сцені з’являвся Єпіскоп (Бучма), який ніс корону. Малькольм ста-
вав перед ним навколішки, і Єпіскоп коронував нового короля, говорячи: “Нєсть 
власті, аще не  від бога”, Малькольм з  короною на  голові підводився, відходив 
набік. На нього нападав новий претендент на престол, убивав його мечем, заби-
рав корону, підходив до Єпіскопа, ставав навколішки, і Єпіскоп таким же спокій-
ним тоном, коронуючи вбивцю, знову промовляв: “Нєсть власті, аще не від бо-
га”. Підводився новий король — і з ним те саме проробляв ще один претендент 
на престол… На цьому вистава кінчалася»670.

Оголення сутності рушійних сил, що визначали поведінку особистості, могло 
відбуватися і  без посередництва будь-яких об’єктів речового світу  — саме так 
вирішувалася сцена читання листа леді Макбет (Л. Гаккебуш). «Втомившись від 
напруження, вона видихала затримане повітря, з посмішкою знову заплющува-
ла очі, повернувши руки долонями назовні і, не розчіплюючи пальців, витягала 
їх вперед. Позіхаючи з котячою грацією, закидала руки, все ще не розчіплюю-
чи пальців, за голову. Кидала погляд на своє зображення в дзеркалі, на уявну ко-
рону. Подих, захоплення, щастя, переможний сміх…»671. Схожим було образне 
розв’язання одного з монологів Макбета, де також фігурувала корона — символ 
влади. Про це говорив сам постановник: «Макбет виголошує монолог, який про 

669  Тернюк П. Іван Мар’яненко / П. І. Тернюк. — К.: Мистецтво, 1968. — С. 135.
670  Василько В. Народний артист УРСР О. С. Курбас: Замість передмови […]. — С. 21–22.
671  Чистякова В. «Наша енциклопедія» / Валентина Чистякова // Культура і життя. — 

К., 1977. — 14 лип.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

240

одне говорить, а друге те, що справді є підсвідомим процесом. Це виявлено рухом 
фігури довкола корони. Увага глядача розділяється на два процеси. Глядач сте-
жить за тим, що Макбет говорить, і за тим, що він робить, і це викликає загостре-
не сприймання у глядача»672. Для Л. Курбаса мало значення те, як сценічний об-
раз резонує в уяві глядача, і кожну інспірацію відповідних асоціативних процесів 
він називає «перетворенням у «Макбеті».

Насправді весь образний ряд вистави  — від декорацій та  костюмів до  пер-
сонажів і мізансцен — змушував згадувати про перетворення, якими, на думку 
Й. Гірняка, рясніла вся режисерська концепція вистави. У  певному сенсі зміну 
жанру тут теж можна розглядати як специфічне перетворення.

Щодо жанрової трансформації «Макбета», то  Л. Курбас її здійснював, 
не втручаючись у авторський текст. Для цього, власне, і створювався інтермедій-
ний шар вистави. «Фарсова соковитість сарказмів Бучми врівноважувала морок 
злочинів, “відчужувала” епоху від глядачів, робила історію Макбета повчальною 
притчею»673,– стверджувала Н. Кузякіна, розглядаючи цей прийом як «детраге-
дизацію» «Макбета», а образи відьом, деякі інші сценічні тропи — як їхню «де-
містифікацію». Фінальна балаганно блюзнірська коронація остаточно розвінчу-
вала й дегероїзувала головних героїв вистави.

Експерименти «Макбета» 1924 року, численні новації формального пла-
ну, радикальне жанрове переосмислення, непередбачувані Шекспіром інтерме-
дії, — все це збентежило багатьох сучасників. Окремі виконавці, чий душевний 
стан ускладнювала реакція зали, виявилися надто вразливими. Найперше йдеть-
ся про І. Мар’яненка, який перебував, мабуть, у найскрутнішій психологічній си-
туації. Його не могла не заторкнути оцінка І. Туркельтауба, оприлюднена під час 
гастролей МОБу у Харкові, слова, що актор «часами зглибока захоплює траге-
дією безвольного, підвладного злочинця. Але це буває в нього щоразу, скоро він 
забуває, що йому треба якось стилізувати ролю (от лиха година!) і грає просто, 
натхненно, вживаючи звичайну експресію актора трагика. Але ж скоро артист 
згадує, що він у театрі Курбаса, і починає “стильно декламувати”, на театр наля-
гає нудота»674.

Значно кращим слід визнати становище Л. Гаккебуш, передусім тому, що во-
на вдруге працювала над образом Леді Макбет. Її героїня — похмура й жорсто-
ка, була більш вольова та владолюбна, ніж її чоловік. Тому сцена сомнамбуліз-
му, в якій глядач бачив зовсім іншу жінку, справляла особливо сильне вражен-

672  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис] …
673  Кузякина Н. «Макбет» Шекспира в постановках Леся Курбаса […]. — С. 61.
674  Туркельтауб І. Гастролі М. «Березіль»: «Леді Макбет» /  І. Туркельтауб //  Вісті 

ВУЦВК. — 1924. — 30 трав.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

241

ня. У підступному і мізерному світі загального здичавіння найменший прояв люд-
ської природи виглядав украй несподівано: «Сцена нічних галюцинацій. Артистка 
з’являлась у ній вже смертельно хворою жінкою. Негарний одяг, в якому була во-
на протягом вистави (біла хустка на голові, підтримувана залізним обручем, тем-
на одежина на довгій білій, у складку сорочці), нарешті скинуто. Гаккебуш вихо-
дила на сцену в білій сорочці, з розпущеним довгим волоссям, протягнена вперед 
рука тримала світильник. Важко хвора леді Макбет присіла на край лави, ухопи-
лась за серце, але налякана якимсь новим видивом, піднялась, заточилась, упала, 
тремтливо-застережливо підняла вгору руку — не бийте, змилуйтесь!»675. На від-
міну від раціональної, локально-суворої манери попередніх сцен із характерною 
для них загострено-експресивною пластикою, тут актриса демонструвала філі-
гранну техніку психологічно точного відтворення найтонших порухів душі та сві-
домості героїні. Роль Леді Макбет розглядалася як полістилістична, — можливо 
тому в сцені галюцинацій вона «здобувала право на трагедію».

Своєю оригінальністю, експериментальним характером новий «Макбет» на-
віть у МОБівських колах викликав неоднозначну реакцію. Закиди, на разі, адре-
сувалася, здебільшого, акторським роботам. Саме цю сферу рецензенти виста-
ви визнавали найбільш уразливою — навіть через десятиліття акторам закида-
ли схематизм. Ю. Бобошко категорично заявляв: «На жаль, гра основних вико-
навців — Мар’яненка в ролі Макбета і Гаккебуш в ролі леді Макбет — була ске-
рована на заповіданий конструктивізмом “емоційний аскетизм”, “розклад емоцій 
на дрібні раціоналістичні елементи”, ритмічно організовані, і це надавало вико-
нанню штучності й холодності»676. Дуже різко про своїх колег більш як через пів-
століття висловився Й. Гірняк: «Ні Мар’яненко, ні Гаккебуш своїми внутрішніми 
темпераментами не були в стані подолати згаданих персонажів»677. Тим не мен-
ше, одразу після прем’єри В. Василько занотовує в щоденнику прямо протилеж-
не: «Мар’яненко (Макбет), Гаккебуш (леді Макбет), Бучма (подвірний) так звані 
у нас “старі” актори, про яких Терещенко на конференції казав, що всьому свій 
час, — показали себе такими майстрами, що довго ще молоді треба працювати 
над собою, щоб явити на сцені таке майстерство. Я радий за український театр, 
за акторів. Ми українці молодші, ми прагнемо ще цвісти, а, як сказав Курбас, дех-
то хоч пізно розцвів (Мар’яненко), але розцвів!»678. Не шкодували високих слів ін-
ші сучасники прем’єри: Я. Савченко, М. Могилянський, О. Гатов.

675  Кузякіна Н. Леді Макбет та  інші /  Наталія Кузякіна //  Вітчизна.  — К., 1969.  — 

№ 3. — С. 194.
676  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 86.
677  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 197.
678  Василько В. Щоденник. Т. 5: 1923–1924 рр. [Рукопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

242

Різні думки висловлювалися і з приводу режисури. Найбільш полярними ви-
явилися погляди Г. Хоткевича  — різко негативні та  Я. Савченка  — нестримно 
компліментарні. Перший заперечував існування у виставі оригінальної концеп-
ції (?!). Другий — підносив на неймовірну висоту, передусім, режисерську робо-
ту. Не лишився осторонь дебатів і Л. Курбас, публічно висловивши свою позицію 
у харківських «Вістях»: «“Макбет” розклав публіку на захоплених і незадоволе-
них. За “Макбета” був весь київський лівий фронт, проти неокласики, старе гро-
мадянство і деякі присяжні вороги Березоля»679.

Якою  б надмірно емоційною не  була реакція Л. Курбаса, він досить тверезо 
оцінював свою останню роботу, розуміючи, що вона посіла стратегічну позицію 
в сучасній українській театральній культурі. Вже в наш час Н. Кузякіна досить чіт-
ко визначила справжню місію постановки в національній культурі: «Своєрідний 
в усіх своїх протиріччях, “Макбет” Курбаса в “Березолі” лишається цікавим фак-
том розвитку радянського театру 1920-х років, а художні відкриття й знахідки 
режисера у цій виставі були адресовані майбутньому»680.

Майже слідом за «Макбетом» відбулася прем’єра «Протигазів» за твором ро-
сійського лефівця С. Третьякова — приятеля Б. Брехта, Е. Піскатора, Ф. Вольфа, 
автора п’єс, які ставили Вс. Мейєрхольд і  С. Ейзенштейн. Постановка останнім 
«Протигазів» у Театрі Пролеткульту здійняла бурю в московських мистецьких 
колах. Режисер працював тоді дуже енергійно, з приводу чого Г. Козінцев писав: 
«Він здійснював кожну роботу, навіть не встигаючи її як слід обдумати, і йшов 
уперед. “Протигази” (п’єса Сергія Третьякова) грали вже прямо у цеху газового 
заводу. Спектакль не народився. Народився великий кінематографіст»681.

Л. Курбаса могла захопити атмосфера дискусії навколо цієї вистави, втім, 
важливішим було суголосся його та С. Ейзенштейна творчих настанов і спряму-
вання режисерського пошуку.

Свого часу С. Третьяков, називаючи три типи режисерів, які на його думку, 
склалися на початку 1920-х років, зарахував С. Ейзенштейна до останнього рід-
кісного типу: «Він цілком у  завданні. В  тому соціальному ефекті, який мусить 
справити на  аудиторію. Його матеріал  — аудиторія в  найширшому розумінні 
слова… Від прогнилого болота шарлатанства, жрецтва та знахарства — до нових 

679  Бор. Сім. [Б. Сіманцев] До гастролів майстерні «Березіль». (Розмова з гол. режісе-

ром і організатором майстерні тов. Л. Курбасом) / Бор. Сім. // Вісті ВУЦВК. — 1924. — 

18 трав.
680  Кузякина Н. «Макбет» Шекспира в постановках Леся Курбаса […]. — С. 66.
681  Козинцев Г. Собрание сочинений в пяти томах. / Григорий Козинцев; ВНИИ кино-

искусства Госкино СССР, ЛГИТМиК; состав. В. Козинцева, Я. Бутовский. — Ленинград: 

Искусство, 1982. — Т. 1.: Глубокий экран: о своей работе в театре и кино. — С. 165.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

243

форм режисури, що межують із соціальною інженерією […], ось шлях режисера 
нової формації; від абсолютного схиляння перед стихійним натхненним характе-
ром творчості до по можливості науково обґрунтованої, складної роботи по фор-
муванню соціальних емоцій»682. Важко не зауважити, що в цілому наведені слова 
прямо стосувалися режисури Л. Курбаса. А щодо поміченого С. Третьяковим на-
магання С. Ейзенштейна впливати на глядачів, то як тут не згадати про мистецьку 
ідеологію Курбасівського «перетворення»? Тож, чи не слід наголосити в цьому 
сенсі ідентичність певних підходів обох режисерів, що, в принципі, могло впли-
нути на рішення Л. Курбаса поставити цей твір С. Третьякова?

Цікаво, що лідер МОБу після прем’єри теж розпочав власну кінематографічну 
кар’єру. В цілому березільські «Протигази» не лишили помітного сліду в біогра-
фії Л. Курбаса та керованого ним творчого колективу. Тільки одне тут вартува-
ло уваги: зауважений Ю. Бобошком жанр «Протигазів» — документальна драма. 
Цей, за його висловом, виробничий епізод (у п’єсі йдеться про аварію на газово-
му заводі) змусив постановника відмовитися від «прийомів стилізації і попрацю-
вати з акторами над створенням не те щоб образів — зарисовок достовірних по-
статей робітників-сучасників. Для студійців — “коліщат” із “машини” “Газу” — 
це був крок до сценічної конкретності. А якщо врахувати, що дехто з досвідчених 
акторів (С. Шагайда, В. Чистякова, Р. Нещадименко) і в цих зарисовках-ескізах 
досягли переконливості, то вистава в цілому засвідчила, попри поверховість, схе-
матизм п’єси, певний рух театру і режисера до відображення реальних явищ то-
гочасної дійсності»683.

Другий сезон виявився творчо й  виробничо дуже вдалим. Його завершили 
із вагомим результатом, що недвозначно підтвердив: публіка «визнала» пріори-
тетності програмних творів березільців, про що свідчить афіша Об’єднання. Так, 
приміром, «Джіммі Гіґґінс» пройшов 44 рази, «Газ» та «Машиноборці» — по 13 
разів, «Протигази» — 8 разів, «Макбет», «Гайдамаки», «Нові йдуть» — по 7 ра-
зів, «Людина-маса» — 2 рази.

Паралельно з продуктивною виробничою діяльністю березільці продовжува-
ли розбудовувати структуру Об’єднання. Відбувалася справжня ланцюгова ре-
акція поставання все нових осередків, посилюючи вплив МОБу на загальнокуль-
турний процес. Збільшилася кількість майстерень МОБу — до існуючих додали-
ся П’ята та Шоста.

П’ята Бориспільська майстерня змістом і  формою діяльності нагадувала 
Третю майстерню і також була реорганізована з аматорського гуртка. Її так само 

682  Третьяков С. Страна-перекрёсток: Документальная проза / Сергей Третьяков; со-

став. Т. Гомолицкая-Третьякова. — М.: Советский писатель, 1991. — С. 541.
683  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 87.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

244

відкрили «Жовтнем» у режисурі О. Магат, яка разом із П. Березою-Кудрицьким 
регулярно перевіряла роботу цього відділку, творчо й організаційно сприяла йо-
го розвиткові. До вистави глядачі поставилися прихильно, про що, крім усього 
іншого, свідчили диспути по закінченні майже кожної вистави. О. Магат розпо-
відала на сторінках «Барикад театру»: «Цілковите задоволення виставою, щи-
ра подяка молодій організації за те, що вона рушає культурно-театральне жит-
тя села з мертвої точки — повною нотою звучало в словах глядачів-селян»684.

Специфічною ознакою діяльності П’ятої майстерні на загальному фоні осе-
редків такого типу був патронат над дитячими театральними осередками. Так, 
приміром, відбулося з  гуртком при місцевій школі. Він бурхливо розвивав-
ся, а його програмну роботу — шевченківську виставу — показували по навко-
лишнім селам. Репертуар Бориспільської майстерні складали «Гайдамаки» (ре-
жисер В. Дробинський за мізансценами Л. Курбаса), «Останній день Паризької 
Комуни» (автор і  режисер невідомі). Планувалася постановка С. Бондарчуком 
його власної переробки «Вільгельма Теля» (здійснена не була).

На відміну від Третьої та П’ятої майстерень, зрослих на досить міцному куль-
турному ґрунті, діяльність Березанської (заснована 1 травня 1924 року, керівник 
Г. Сташук) і Мокрокалигірської (заснована 7 вересня і 1924 року, керівник Г. Гра
бовський) майстерень здійснювалася за менш сприятливих умов. Обидва колек-
тиви конфронтували з просвітянськими осередками, були випадки зриву вистав. 
Проте сільська громада ставилася до березільських заходів прихильно, кількість 
членів, приміром, Березанської майстерні неухильно зростала. Особливої попу-
лярності набули вистави на  майдані біля церкви. Репертуар Березанської май-
стерні складали агітки «Злий і  добрий хем», «Трактор», «Жовтень», агітсуди. 
Влаштовувалися вечори самодіяльності, лекції; видавалася стінна газета; був ор-
ганізований дитячий драмгурток.

Діяльність Мокрокалигірської майстерні отримала високу оцінку на сторін-
ках популярного часопису «Глобус». В дописі йшлося про структуру осередку, 
мабуть, найбільш складну й довершену поміж закладів такого типу, з числа тих, 
хто приєднався до МОБу організаційно, підтримував із ним постійні стосунки. 
Мокрокалигірська «філія» МОБу складалася із драматичної, співочої, музичної, 
дитячої та єврейської театральної секцій. Відомо, що в їхньому репертуарі були 
агітки: «Жовтневі епізоди», «Проміння смерті», «Дні суму і тривоги», «Ліга на-
цій» та «Ленін», — які показували безплатно. Дуже популярними стають тоді ж, 
так звані, політсуди, політфанти, лекції, доповіді приїжджих лекторів. Але, ма-
буть, справжньою «родзинкою» цієї роботи стають «вечори імпровізації, звер-

684  Маґат О. «Жовтень» на селі: (Майстерня «Березіль» ч. 5) / О. Маґат // Барикади 

театру. — К., 1923. — № 1. — С. 11.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

245

нені в бік гострої політичної сатири на всі хиби Мокро-Калигірської міщанства 
та старі форми побуту села. Вечори мають характер живого журналу села і кори
стуються великим успіхом селянства»685. Великий успіх аматорів спонукав бере-
зільців навіть влаштувати в Мокрій Калигірці конференцію сільських драмгурт-
ків, де виступили Я. Бортник та О. Лазоришак як представники Правління МОБу. 
Тоді ж майстерня отримала назву «Березіль».

Історію поставання в Одесі Шостої майстерні найповніше відтворив В. Голота, 
слушно пов’язуючи її започаткування з  чималим інтересом влади до МО Бу: 
«Авторитет Леся Курбаса був таким значним, а  бажання одеситів мати справ-
жній революційний театр було таким щирим, що Одеська Губполітосвіта одра-
зу видала наказ про організацію в травні 1924 року театральної майстерні, філії 
Мистецького об’єднання “Березіль”, під керівництвом С. Бондарчука»686.

Березільці поставилися до  цього позитивно, не  виключаючи співробітни-
цтва з державними установами, про що свідчить супроводжувальний документ, 
з яким С. Бондарчук прибув до Одеси: «Бондарчуку Степану Корнійовичу. […] 
Доручається вирушити в Одесу і там спільно з Губполітосвітою розпочати органі-
зацію театральної майстерні “Березоля” згідно зі статутом МОБ. Беручи до уваги 
велике значення діяльності “Березоля” в організації і закріпленні революційно-
театральної культури Мистецьке об’єднання “Березіль” звертається з проханням 
до всіх громадських і державних установ іти в питаннях, пов’язаних з його при-
значенням, назустріч, і надавати йому всебічну допомогу»687.

Одеське керівництво Шостої майстерні  — С. Бондарчук, П. Долина та  С. Ма
нуйлович — розпочало роботу з оголошення конкурсу, який здолали понад 80 осіб. 
Однак режим праці виявився надто суворим і виснажливим, відтак загальна кіль-
кість майстерняків досить швидко скоротилася майже на половину — адже всі во-
ни мали десь працювати, а після шостої вечора здобувати театральний фах до се-
редини ночі. Втім, цілком слушно найпершим своїм обов’язком засновники Шостої 
майстерні вважали педагогічну діяльність. Потрібно було навчити театральну мо-
лодь «вільно розпоряджатися своїм тілом, легко ходити, бігати і стрибати на сце-
нічних площадках, долаючи труднощі конструкцій, володіти своєю мовою і, схо-
пивши основи лицедійства, відчути себе ланкою єдиного колективного дійства»688.

685  Б. Районний театр-майстерня «Березіль» в Мокрій Калигірці / Б. // Глобус. — К., 

1925. — № 7. — С. 165.
686  Голота В. Театральная Одесса […]. — С. 168.
687  Цит. за: Голота В. Одеська філія «Березоля» / В. В. Голота // Театральна культура: 

науковий збірник / КДІТМ ім. І. К. Карпенка-Карого; ред. кол.: Р. Пилипчук (відп. ред.). — 

1985. — Вип. 11. — С. 71.
688  Мастерская «Березиль» // Известия. — О., 1924. — 4 ноября. — Без подписи.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

246

Відповідно до  березільської традиції репертуар Шостої майстерні спочатку 
наслідував київський, хоча, не надто підготовлені одеські ентузіасти навряд чи 
могли належним чином із ним впоратися. Після року роботи з трьох прем’єр ки-
ївського репертуару в Шостій майстерні лишився тільки «Джіммі Гіґґінс», решту 
складали оригінальні постановки. У своєму «ембріональному» вигляді всі вони 
з’явилися ще у Києві, адже режисери-лаборанти працювали над ними як над на-
вчальними проектами. Йдеться про «Царів» за Т. Шевченком та «Чудотворців» 
за «Героєм» Дж. М. Сінга. Останнім твором у  режисурі С. Бондарчука Шоста 
майстерня і відкрилася.

Події п’єси ірландського драматурга постановник переніс в  українське се-
ло, наситивши її алюзіями з  сучасного українського життя. Сатиричне вістря 
С. Бондарчук спрямував на  релігію та  церкву, що вважав принциповим момен-
том і, навіть, публічно закликав відвойовувати глядача у церкви, створивши для 
цього спеціальний інститут інструкторів: «Коли б зараз ми мали можливість та-
кий театрально-інструкторський інститут комедіантів від цивільного видовища 
(що прийнято звати мистецтвом) протиставити інституту комедіантів від релігій-
них культів  — то  питання побуту і  антирелігійне у  великій мірі наблизилися  б 
до свого розрішення»689. За березільською традицією після вистави відбувалося 
її обговорення із  залученням публіки, яку перед тим, як  правило, анкетували. 
«Чудотворці» мали успіх, спонукуючи одеських березільців не баритися з новою 
роботою.

Щодо «Джіммі Гіґґінса» у  режисурі всіх трьох керівників Шостої майстер-
ні, то Л. Курбас познайомився з цим твором у репетиційний період, і, за слова-
ми колишньої студійки І. Базилевич, які наводить В. Голота, похвалив виконав-
ця головної ролі М. Жаданівського, якого Л. Курбас навіть запросив на роботу 
до Києва690.

Весною 1925 року Шоста майстерня перестала існувати. В О десі відкрили 
державний український театр, у зв’язку із чим постало питання про його тру-
пу. На  той момент у  місті працювали два українських театральних колекти-
ви, так званого, революційного спрямування: березільський осередок і, пере-
сувний робітничо-селянський театр, побазований на  гурті акторів-франківців. 
Виникла ідея залучити їх до створення державного театру, що знайшло підтрим-
ку Л. Курбаса: «“Березіль” репрезентований в Одесі добре. Позиції, нами здо-
буті, можуть не ослабнути, а, навпаки, зміцнити… Ми не зрікаємося від бороть-
би, ми будемо продовжувати роботу, щоби революціонувати театр, щоби підня-

689  Бондарчук С. Театр як організатор побуту / С. Бондарчук // Силуэты. — О., 1924. — 

№ 1. — С. 5.
690  Голота В. Одеська філія «Березоля» […]. — С. 78.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

247

ти ступінь його культури»691. Згодом у складі щойно посталого театру працюва-
тиме чимало не лише колишніх березільців, але й молодотеатрівців, впливаючи 
на мистецьке спрямування першого державного українського стаціонарного те-
атру в Одесі.

В  другому сезоні березільці реалізували одну з  програмних настанов: вида-
вати власний друкований орган, який мав виходити що два тижні. Втім, пощас-
тило зробити лише три випуски «Барикад театру» півторатисячним накладом: 
1 листопада 1923 року — № 1, у грудні того ж року — № 2–3, у січні 1924 року — 
№ 4–5. Припинення діяльності часопису, радше за все, відбулося через брак ко-
штів і надто великий клопіт, яким є видавнича діяльність.

Вивчення спрямування «Барикад театру» потребує спеціальних зусиль, тут 
лише зазначимо: часопис — характерний зразок авангардного періодичного ви-
дання  — активного, гострого, наступального. Він складався із  різноманітних 
(у тому числі постійних) рубрик: редакційної, проблемних статей, хронікальних 
матеріалів, листування з читачами, різноманітних інформаційних повідомлень. 
На сторінках часопису можна було познайомитися з життям Об’єднання, мис-
тецькими процесами в  Україні, Росії, зарубіжних країнах, анонсами вистав 
МОБу, кінопродукцією (інколи з  викладом лібрето кінофільмів). До  уваги ре-
дакції потрапляло і культурне минуле. Візуальні матеріали знайомили читачів 
зі сценами з вистав МОБу, інших мистецьких колективів. На шпальтах «Барикад 
театру» можна було побачити макети нових вистав, ескізи костюмів, фотогра-
фії березільців, інших митців. Завершував кожний випуск бібліографічний роз-
діл, знайомлячи читачів із книжковими новинками, програмами вистав МОБу, 
часто — їхнім лібрето. Авторами більшості матеріалів були березільці.

Л. Курбас у «Барикадах театру» виступив із програмними статтями «Психо
логізм на сцені» та «Естетство». Перша — різка за тоном і категорична за зміс-
том — апелювала до проблеми, позначеної у назві й актуальної для мистецько-
го осередку авангардного спрямування. Запропоноване у ній визначення «пси-
хологізму» видається не  досить переконливим. Не  пошкодувавши для нього 
сарказму, автор апелює до аргументів, від яких відгонить вульгарним соціоло
гізмом: «Психологія появляється там, де втрачена абсолютна ідея в  грома-
ді і  де починається росклад без керми, появляється як  одна із  стадій роскла-
ду мистецтва. Натуралізм його отправна точка. Росклад буржуазного суспіль-
ства, його підстава»692. Натомість кваліфікація натуралізму  — цілком слушна, 
хоча й  надто звужена: «Сценічна форма в  натуралістичному театрі тягнулася 

691  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис] …
692  Курбас Л. Психологізм на сцені: (Конспект лекції для неофітів) / Лесь Курбас // Ба

рикади театру. — К., 1923. — № 2/3. — С. 5.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

248

за внутрішнім переживанням (уявленням і рефлексом). Таким чином вона роби-
лася випадковою»693. Слушність цієї точки зору очевидна, попри те, що згадки 
про МХТ і театр М. Кропивницького в цьому сенсі є досить сумнівними.

Фактично, саме натуралізму Л. Курбас протиставляв сценічну культуру, до ґе-
нези якої звертався, починаючи від античного та середньовічного театру. Йшлося 
про визначальну роль ігрової стихії в сучасному мистецтві — саме вона, а не пе-
реживання окремої людини, викликають загальний інтерес. Фокус проблеми, 
на його думку, був у тому, що «сучасний глядач не отяжілий обиватель вчораш-
нього дня. […] Він так чи инак бореться. Він стає сотворцем спектаклю»694. В цьо-
му пункті, насправді, сконцентрована головна ідея статті, адже: «Сучасний гля-
дач приймає “перетворенність”, а не злиття актора з переживанням, не натуру. 
Це важно зрозуміть»695. Тож за своїм пафосом стаття була орієнтована на де-
кларування березільської мистецької ідеології, яку автор у такий спосіб позиціо
нував у культурному просторі.

В певному сенсі наступна стаття — «Естетство» — розвивала окремі тези по-
передньої статті, а раніше критикований «психологізм» тут поступився місцем 
«естетству». Сарказму в новій статті було навіть більше, ніж у попередній.

Цього разу Л. Курбас спирався на ідеологію конструктивізму, відтак його най-
вищої оцінки заслуговують «виробництво, громадськість, утілітарність, доцільне 
монтування, економія»696. Цим якостям опонують, на його думку, ознаки «акаде-
мічного мистецтва», котре у його інтерпретації набуває вигляду терену, де куль-
тивуються міщанські смаки. Такому театру Л. Курбас протиставляє МОБ, оскіль-
ки «театр стає дуже важливою ділянкою загального фронту, тому що театр за-
вжди був і  є більш чи менше рупором і  більше чи менше трибуною, а  крім то-
го театр — організатор емоцій, театр — настройщик глядача по камертону до-
вільної висоти: бадьорости, активности, ентузіязму, устремління в  майбутнє, 
рішучости»697. В цій тезі важко не помітити відгомону настанов українських фу-
туристів, зокрема М. Семенка.

Втім, програмні статті «Психологізм» і «Естетство» існували поруч з такими 
сценічними творами як, приміром, «Джіммі Гіґґінс», чий високий гуманістичний 
пафос не викликав сумнівів, так само, як увага й повага до переживань окремої 
людини. Тож, маємо в цьому сенсі незаперечний приклад неузгодженості декла-
рацій з практикою, яка з часом лише загострювалася.

693  Курбас Л. Психологізм на сцені: (Конспект лекції для неофітів) […]. — С. 5.
694  Там само.
695  Там само.
696  Курбас Л. Естетство / Лесь Курбас // Барикади театру. — К., 1924. — № 4/5. — С. 2.
697  Там само.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

249

По  закінченні другого сезону березільці гастролювали у  Харкові з 
«Джіммі Гіґґінзом», «Машиноборцями», «Гайдамаками» та «Макбетом». Без 
«Машиноборців» цей репертуар показали у Полтаві.

Літо для МОБу виявилося «кінематографічним». Керівник Об’єднання знімав 
в Одесі «Вендету» та «Макдональда» за участі А. Бучми, Г. Бабіївни, Й. Гірняка, 
В. Василька, Н. Пилипенко, С. Шагайди, водночас готуючись із режисерським мо-
лодняком до наступного сезону: читав лекції, проводив заняття з теорії та прак-
тики театру. Особливого колориту їхньому одеському мистецькому життю нада-
вала розпочата у травні робота Шостої майстерні.

ТРЕТІЙ СЕЗОН (1924–1925)

Після літньої відпустки МОБ переїхав у  приміщення колишнього театру 
Соловцов, на його афіші з’являються «Пошились у дурні» за М. Кропивницьким, 
«Секретар профспілки» Л. Скота та «За двома зайцями» за М . Старицьким. 
Дві останні  — дебютні постановки Б. Тягна та  В. Василька. Першу здійснив 
Ф. Лопатинський, за плечима якого вже були дві режисерські роботи. У Л. Кур
баса в третьому сезоні прем’єр не було — він майже весь час перебував в Одесі, 
працюючи над кінофільмами, і  до К иєва повертався лише на  короткий період. 
Повністю свою театральну роботу він відновив лише у березні 1925 року.

Структура МОБу в третьому сезоні продовжувала зазнавати змін: виникали 
все нові ланки, перебудовувалися раніше створені осередки.

У  вересні Ф. Лопатинський розпочав репетиції «Пошились у  дурні» М. Кро
пивницького в переробці (за термінологією тих літ — перелицюванні) В. Ярошенка, 
а 8 листопада виставу побачили глядачі. Відтоді вона стає однією з найбільш ка-
сових в репертуарі МОБу.

Звернувшись до однієї з найпопулярніших п’єс національної класичної спадщи-
ни, Ф. Лопатинський не обмежився переробками тексту, позаяк його приваблюва-
ла перспектива зміни жанру, навіть видова реорганізація: оперета мала обернути-
ся на циркове видовище, п’єса традиційного репертуару — на сучасну авангардну 
річ. «Пошились у дурні», врешті, стають новим етапом циркізації театру.

З. Пігулович — виконавиця однієї з головних ролей і режисер-лаборант виста-
ви — зауважила ще один інспіруючий момент: йдеться про знамениту постанов
ку С. Ейзенштейна «На всякого мудреця доволі простоти» О. Островського, теж 
здійсненої в цирковому плані698. Розголос «Мудреця» мав всесоюзний масштаб, 

698  Див.: Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление 

театра «Березіль» [Машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

250

не слід також забувати про прихильність лідера МОБу до цього московського те-
атру. Тож можливість відповідного впливу цілком реальна, хоча, навряд чи вона 
була вирішальною для Ф. Лопатинського, який найперше хотів «ревізувати» спа-
док українського традиційного театру.

Цього разу він почав роботу зі  створення принципово нової вихідної твор-
чої ситуації: не стилізації циркового видовища, а, сказати б, запровадження його 
прийомів для розгортання сценічної дії. З першої хвилини глядачі з подивом ба-
чили, що на кону замість «привабних левад — циркова застережна сітка, замість 
романтичних дівчат — гостра пародія як на самі трафаретні образи, так і на ху-
дожні їх  окраси  — такі популярні своєю мальовничістю побутові костюми»699. 
Художники В. Шкляєв та М . Симашкевич створили простір, де «замість хат 
Дранка і Кукси стояли по обидва боки сцени турніки. Над ними було підвішано 
трапеції, на підлозі — м’які матраци»700. Окрім того, за Й. Гірняком, «над сіткою 
були два помости, з яких можна було дістатися на трапеції, які долітали до се-
редини сцени, а при відповідних рухах актори перелітали з одної трапеції на дру-
гу. На тих трапеціях молоді пари, перелітаючи, виспівували свої дуети, вели роз-
мови, виконували відповідні циркові атракції. Сварки, суперечки й погоні одним 
за одним Кукси та Дранка відбувалися і на трапеціях, і по всьому приміщенні те-
атру (сцена, заля глядачів)»701.

Згодом публіка здогадувалася, що має справу не  так зі святом цирку, як  із 
буднями щоденного березільського фахового навчання. Перед їхніми очима 
постало середовище, де щоденно у виснажливій праці актори вдосконалювали 
свій творчий апарат, без чого виконання режисерських завдань було неможли-
вим. На кону відтворювалася достеменна березільська творча «кухня» з усіма 
її атрибутами. Така подвійна природа візуального образу ускладнювала зміст 
вистави, відсторонюючи його у  різних планах: цирковому і «березільському». 
Тему майстерні, творчої лабораторії посилювали й акцентували численні імпро-
візації, сказати б, демонструючи процес творення нового українського театру. 
«Територія» цирку уможливлювала необхідне для чистоти експерименту від-
сторонення, а демократична природа видовища пожвавлювала контакт із гля-
дачами.

Режисер досить рішуче переглядав під цирковим кутом зору і  саму п’єсу, 
і  певну традицію її виконання. Учень знаменитого клоуна й  акробата Донато, 
Ф. Лопатинський чимало зробив для того, щоби занурити публіку в циркову сти-

699  Рулін П. «Березіль» в роках 1922–1932 […]. — С.
700  Швачко О. Спогади про незабутнє [Машинопис] / О. Швачко. — Зберігається у фон-

дах МТМК України, Ф. Р.: архів Курбаса Л. С., од. зб. 10033.
701  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 211.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

251

хію. Актори використовували значний арсенал класичних циркових антре, де-
монструючи справжню майстерність, особливий кураж, здобутий у  виснаж-
ливих тренуваннях, і  це при тому, що режисерові довелося готувати не  один 
склад виконавців. Приміром, О. Швачко згадував, як Дранко (С. Шагайда) ганяв-
ся «з кийком за Куксою (М. Крушельницький). Вони проробляли кілька трюків 
на сцені, на турніках, потім Кукса біг зі сцени в зал для глядачів, і, як тільки він 
зникав за  дверима, на  сцені в  той  же час з’являвся з-за куліс на  трапеції знов 
Кукса. Але це вже другий Кукса в такому ж одязі, гримі, якого “грав” я. Дранко 
не міг дістати і зняти Куксу з трапеції, але штани стягував, глядачі сміялися, я ті-
кав за куліси. Тим часом, справжній Кукса (М. Крушельницький) встигав добігти 
до сцени і продовжував грати далі»702.

Цей, сказати б, базовий епізод міг варіюватися акторами шляхом імпровіза-
цій. Приклад знаходимо у Й. Гірняка: «Справжній Кукса-Крушельницький про-
бігав разом з Дранком через залю, а я, двійник (Кукси — Н. Є.), продовжував дію 
на сцені. Коли ж мусів вступити в акцію Кукса-Крушельницький, я зімпровізу-
вав мізансцену так, що зустрів його на сцені. Ми стали один проти одного. У цю 
хвилину я шепнув Крушельницькому, що перед мною дзеркало, я дивлюсь на се-
бе, а ти повторюй мої жести! Я підняв руку і він підняв, і так він повторював кож-
ний мій рух, жест, ґримасу. Вкінці я заднім кульбітом відв’язався від нього, ще-
заючи через оборотові двері в  закулісся»703. Подеколи імпровізації готувалися 
вдома і ставали несподіванкою не для одного — всіх партнерів. Й. Гірняк, примі-
ром, приніс на виставу свого песика і випустив його із клоунської кишені прямо 
під час дії, що змінило кілька мізансцен, вдало підтриманих непосвяченими ко-
легами.

Попри те, що весь імпровізаційний шар, стилістика образів мали циркове по-
ходження,  — спрямування сценічної дії вказувало на  цілі, яких добивався те-
атр. «Кукса і Дранко — прибрали зовнішні прикмети циркових кльовнів і вся їх-
ня поведінка тривала в цьому пляні. Актор театру виконував найскладніші акро-
батичні трюки з  легкістю професійного акробата, проте цей цирковий акт був 
умотивованим і неминучим наслідком розвитку дії та внутрішнього стану героїв 
п’єси»704. Особлива складність пластичних завдань не відміняла необхідності роз-
вивати драматичну дію, будувати сценічні характери.

Виконавиця ролі Оришки З. Пігулович згадувала, як їй довелося «грати Ориш
ку у плані Рудого. Глядач дуже полюбив цю милу ліричну постать, яка так лег-
ко робила на трапеції різні фокуси, падала арабським сальто у сітку, співала свої 

702  Швачко О. Спогади про незабутнє [Машинопис] …
703  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 212.
704  Там само. — С. 211.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

252

арії безпосередньо після рундатів та кульбітів й щиро любила свого Василя»705. 
Характер стосунків героїв режисер лишав без змін. Їх  зазнала форма виразу. 
«Антон (О. Івашутич) шукає свою кохану дівчину Орисю. А Орися в цей час сто-
їть на руках вниз головою посередині сцени. Де ти, Орисю, моя рибчино? — спі-
ває Антон. “Я тут, Антоне” — відповідає співом Орися (З. Пігулович). Так і відбу-
вається ця любовна сцена вниз головою, догори ногами»706.

Правдивість характеру була головною вимогою до створюваних образів, хоча 
традиційні театральні амплуа персонажів змінилися на клоунські: «дві молоді па-
ри — Оришка, Горпина, Василь і Антін — виконували завдання партерних і тра-
пеційних акробатів. Писар і  Ничипір скидалися на  трапеційних т. зв. кльовнів-
помагайлів»707. Виконавці прекрасно відчували цю специфіку: «актори у  цьому 
спектаклі були живими людьми, не втративши свого внутрішнього змісту, який їм 
дав автор. Можливо, це поєднання: незвичні запропоновані обставини і сокови-
тість образів, що потрапляли у дотепні ситуації на сцені, надавало виставі життє-
радісності та надмір талановитості акторів і режисера. Ця вистава швидше звуча-
ла протестом проти старої української театральної рутини»708.

Протест проти театральної рутини багато що пояснював у прийомах та підхо-
дах постановника, втім, Ф. Лопатинський не збирався перекреслювати досвід на-
ціонального класичного театру як такого, про що, принаймні, свідчить музичний 
аспект постановки. Винахідливе і  дотепне рішення апелювало як  до  циркової, 
так і до театральної традицій. «З лівого боку арени примістилася група “цирко-
вих прислужників”, які одночасно творили обов’язкову циркову оркестру. Вони 
грали на  гребнях, укарінах, примітивних дудочках і  різних дитячих калаталах. 
Збережено музику й  пісні Кропивницького, тільки оркестрування було змоди-
фіковане відповідно до згаданих інструментів. Усі пісні, дуети, сольові партії ви-
конувалися під супровід цієї оркестри»709. Те, що твір М. Кропивницького стає 
об’єктом уваги режисера авангардного спрямування, здивування не викликало: 
переосмислення культурної спадщини належало до  фундаментальних принци-
пів театрів ліворадикального напрямку. Інша річ — конкретні форми таких апе-
ляцій. Л. Курбас часто звертався до відповідної теми у своїх виступах, форму-
люючи березільський погляд на  проблему художньої спадщини. Його позиція, 

705  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …
706  Швачко О. Спогади про незабутнє [Машинопис] …
707  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 211.
708  Пигулович З. Воспоминания об Александре Степановиче Курбасе. Становление те-

атра «Березіль» [Машинопис] …
709  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 211.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

253

найперше, полягала в запереченні великодержавної зверхності, яка роками на-
саджувалося повсюдно. Не менш шкідливою лідер «Березоля» вважав діяльність 
епігонів театру корифеїв: «Театр Саксаганського, Кропивницького — це театр 
типів, рум’яний, з кров’ю і м’ясом, тому, що вони таких людей бачили, а це тіль-
ки епігонський театр, де любовник грає як “любовник”, а дядько, як дядько, не-
має побуту винайденого десь; не те, що робив Кропивницький — він брав з гущі 
життя. А тут — просто за штампом. Тут чисто театральна умовність»710. Саме то-
му заміна квазіумовності пересічного театру умовністю циркового видовища ви-
глядала у березільській виставі цілком виправданою: «cценічне рішення вистави 
(цирковий план) і сама переробка п’єси тісно зрослися. Нема між ними жодної 
розбіжності»711.

Спектакль Ф. Лопатинського переконливо доводив, що досвід попередників 
багато важить для чільників авангардного українського театру — новації не зни-
щували драматичний шар сценічного твору, і п’єса М. Кропивницького не вигля-
дала заручником формального прийому. Театр цього разу знайшов гармонію між 
сучасним і минулим, дивуючи здатністю їх оригінально й різноманітно комбіну-
вати, провокуючи несподівані взаємні рефлексії.

Загально визнаний високий рівень майстерності «корінних» березільців  — 
Й. Гірняка, З. Пігулович, С. Шагайди, щойно прибулого М. Крушельницького 
(з «Пошились у дурні» розпочав свою березільську кар’єру) — нарощувався на-
полегливим тренажем, напруженим творчим тонусом. Виконавська культура 
учнів Л. Курбаса стрімко розвивалася. Рівень техніки, чуття стилю, мистецький 
універсалізм  — характерні ознаку березільської школи  — прогресували дуже 
помітно, а вистава Ф. Лопатинського прекрасно це унаочнювала.

Поставлена Ф. Лопатинським у  1924 році комедія М. Кропивницького для 
більшості березільців назавжди лишилася річчю емблематичною. Так, приміром, 
у творчій біографії Й. Гірняка вона посіла особливе місце, про що свідчать три 
його власні режисерські звертання до п’єси у 1945, 1947 та 1950 роках, і щора-
зу це були переробки у  певному мистецькому плані: commedia dell’arte чи до-
сить химерної жанрової еклектики, коли окремі акти пародіювали реалії життя 
українців-емігрантів на американських ранчо, а решта сцен являла собою зразок 
етнографічно-побутового театру. Все це видається цілком органічним для прак-
тики, за виразом В. Ревуцького, нескореного березільця Й. Гірняка.

Взагалі березільське походження Ф. Лопатинського актуалізує його схиль-
ність до міжвидових мистецьких запозичень та їхніх трансформацій. Він активно 

710  [Курбас Л.] Лекції з «Практики сцени» [Машинопис] …
711  Токарь Х. «М. О. Березіль»: «Пошились у дурні!» / Х. Токарь // Пролетарская прав

да. — К., 1924. — 11 нояб.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

254

залучав до своїх вистав засоби і цирку і кіно. Недаремно на початку 1925 року 
Л. Курбас, звертаючись до  правління МОБу стосовно зацікавлень «Березоля» 
у кіно, пропонував доручити цю справу саме Ф. Лопатинському, вважаючи його 
найкращим провідником принципів МОБу в цій сфері. Невдовзі цей режисер по-
чинає роботу на ВУФКу, озброєний чималим березільським досвідом.

Першим постановником-дебютантом третього сезону став Б. Тягно. Слідом 
за Л. Курбасом він звернувся до твору сучасного американського прозаїка. Це 
був «Секретар профспілки» Л. Скотта. Втім, зазначений сценічний опус лишив-
ся в історії МОБу, радше, через золоту медаль на Міжнародній виставці деко-
ративного мистецтва в Парижі (1925), здобуту за макет до цієї вистави. Лише 
наступного сезону, постановкою «Жакерії» за П. Меріме, він зробить собі ім’я 
в професії.

Інший березільський дебютант  — В. Василько почав займатися режисурою 
значно раніше, проте його першою самостійною роботою в МОБі стають «За дво-
ма зайцями» М. Старицького у переробці В. Ярошенка.

Традиційно вистави В. Василька та  Ф. Лопатинського розглядають як  явища 
одного порядку, що справедливо лише почасти: питання схожості вичерпують-
ся лише тим фактом, що саме В. Ярошенко переробляв для них популярні кла-
сичні комедії712. Почати з того, що Ф. Лопатинський змінював видову модель пер-
шооснови, накладаючи циркову традицію на театральну. Натомість В. Василько 
та Х. Шмаїн використовували окремі архетипні ознаки персонажів і сюжетні лі-
нії твору М. Старицького, пересуваючи події і героїв у політичні, соціальні реа-
лії НЕПу (щоправда, і Ф. Лопатинський цього не уникнув, хоча й не наголошував 
на відповідному мотиві). Себто, переробка «Зайців» відбувалася, радше, у спосіб, 
до якого вдавався Остап Вишня, опрацьовуючи «Вій» для театру імені І. Франка.

Прилаштуванням твору М. Старицького до нової соціальної дійсності режи-
сер, сказати б, грав з культурною пам’яттю глядачів, тоді як Ф. Лопатинський, рад-
ше, мав на меті оновити погляд публіки на п’єсу М. Кропивницького, формально 
осучаснюючи героїв. Ракурс, ним обраний, розчищав комедію від дріб’язкового 
намулу (про що пише Ю. Шевельов), додаючи їй сучасних реалій. У В. Василька 
домінував не естетичний, а соціальний мотив, тому він, радше, використовував 
п’єсу М. Старицького для створення гротескної картини суспільного життя.

Режисер почав роботу зі створення сценарію, для якого В. Ярошенко згодом 
написав репліки, монологи, діалоги, тощо. В. Василька передусім вабила можли-
вість «створити радянську комедію-сатиру, в основу якої було б покладено побут 

712  Над текстом до  вистави працювали також В. Василько, Х. Шмаїн, Л. Старицька-

Черняхівська, П. Щербатинський. Детальніше про це див.: Клековкін В. В пошуках фор-

ми сатиричної вистави / Володимир Клековкін // Український театр. — К., 2000. — № 1.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

255

непманів, адже неп — злободенне на той час соціально-політичне явище, яке ма-
ло свою специфічну атмосферу, свої драматичні ситуації, своїх дійових осіб»713. 
Його позиція була вкрай прагматичною, з чим він анітрохи не крився: «Працюючи 
над сценарієм, я зрозумів, що підкоряти свій задум фабулі п’єси М. Старицького 
не треба, слід встановити власний соціально значимий конфлікт»714.

Тогочасний літературний ринок на  такі пропозиції був бідний, що змусило 
прилаштовувати твір М. Старицького до нових потреб, розглядаючи п’єсу як під-
ставу для осміяння непманського побуту. «Новий» Голохвостий — шахрай су-
часної формації. Він краде документи у червоного інваліда для отримання подат-
кових пільг і спритно робить кар’єру старости Базаркому. Послідовно намагаю-
чись розвінчати головного героя, В. Василько вдався до його політичної дискре-
дитації. Виявляється, липовий інвалід приховав, що його вичистили з партії. Як 
досвідчений демагог, цей герой «прикривається революційними фразами, в то-
му числі не відмовляється навіть від кар’єри лектора марксоленінської політгра-
моти для героїні комедії Проні Прокопівни, примадонни сцен пролетарських 
клюбів»715.

Втім, не так сюжет цікавив режисера, як побутова стихія та інтрига: «Для ко-
медії, для сатири, яка відтворює непманство, кращого середовища, як  базар, 
не придумати»716. Згодом до цього мотиву він додав той, який сам називав «са-
мокритикою»  — тему театру. У  виставі з’явилася сцена репетиції в  клубі «ре-
місника режисера, що нахапався термінів нового революційного театру і ставить 
“Наталку Полтавку” по-новому. Дочку Сірка, переспілу дівицю Проню ми пере-
йменували в Ефрозі, зробили її студійкою одного з театральних клубів, де засів 
старий режисер-халтурник»717.

Так, від сцени до сцени нарощувалася літературна основа, яка, врешті, скла-
далася із таких епізодів: «1. Базар. 2. «Промторг». 3. Халтура в клубі. 4. Вулиця. 
5. У Сірків. 6. «Промторг» (повідомлення фінінспектора). 7. Іменини Лимарихи. 
8. Ефрозі — наречена. 9. Двоєженець. 10. Викриття Голохвостого»718.

Окремою проблемою була естетична програма «Зайців». Від самого початку 
вона викликала підвищений інтерес. В. Василько на одному із засідань Режлабу 
говорив: «Я ставлю п’єсу в плані загостреної подачі сучасного побуту, це поста-
новка по  лінії фіксації побуту тільки тут з  метою зачепити дрібне міщанство. 

713  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 240.
714  Там само. — С. 241.
715  Ревуцький В. Нескорені березільці […]. — С. 29.
716  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 241.
717  Там само. — С. 241.
718  Там само. — С. 242.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

256

Я замислив дати театральне загострення, не доводячи до плану цирку чи одвер-
тої буфонади, не вдаючись у реалізм»719.

Побут як  тема  — річ досить несподівана для авангардного колективу, втім, 
Л. Курбасові вона не здалася архаїчною, хоча він застерігав: «На мій погляд, по-
бут обов’язково треба використовувати. Більше наближати до чисто театральної 
маски — це буде цілком можливо при тій ж масі живих спекулянтів. Послідовна, 
гарна сцена в останній дії, де НЕП живий»720. Виставі не бракувало відповідних 
сцен із ситуаціями, типами, добре знайомими публіці. Дія широко розливалася 
міщанським і  вже добре «зрадянщеним» Подолом: Базар, Промторг, подвір’я 
приватних осель, клуб, де себе пробує в мистецтві Сіркова дочка Ефрозі (для ву-
лиці — Проня).

В. Василько досить довго не міг визначитися з візуальним образом «Зайців». 
Спершу він передбачав побудувати на  кону карусель, але  залишив тільки її 
«ідею» — все мало постійно перебувати «у русі, — калейдоскоп подій і типів»721. 
Врешті сценічний простір (художник В. Шкляєв) утворив станок, прикрашений 
рекламними щитами, частину яких носили перехожі. У такий спосіб можна бу-
ло за необхідності вигороджувати певний простір кону, крім того, рух живої 
реклами суттєво динамізував мізансцени. Виходило дуже дотепно.

Втім, соковитим картинкам тодішнього життя у виставі В. Василька браку-
вало цілісності, художньої послідовності, що йому закинув Л. Курбас напе-
редодні прем’єри: «Ми маємо там поруч мішанину пародій і на побут, і на те-
атр, усе що хочете, від історичної натуральності до справжнісінької конструк-
тивної побудови розв’язаного завдання, до  півтора десятка стилізаційних 
можливостей»722.

За кілька років у виставі виявилася ще одна хиба, зауважена Ю. Смоличем: 
«Треба відзначити, що й поновлення вже трохи постаріло. Нехай не видасть-
ся це за  парадокс, але  під час новий текст виглядає наче старіше за  текст 
Старицького. […] Текст  же осучаснених “Зайців” розраховано виключно 
на злободенність — тільки на сьогодні. От чому перша дія (на базарі) потрібує 
вже зараз грунтовної переробки, а дотепи її сумлінної ревізії. Від них бо тхне 
22–24 роком»723.

719  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
720  Там само.
721  Василько В. Театру віддане життя […]. — С. 244.
722  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
723  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «За двома зайцями» в «Березолі» / Ж. Гудран // Нове мис-

тецтво. — Х., 1926. — № 31. — С. 13.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

257

Втім, помітні фахівцям недоліки березільських «Зайців» не надто шкодили йо-
го успіхові у  публіки. Майже одразу дуже популярними стають колоритні по-
статі епізодичних персонажів, розв’язаних у  яскравих гротескових прийомах. 
У цьому гурті київських міщан радянської доби вирізнялося кілька особливо ви-
разних фігур.

М. Крушельницький із  винятковим артистичним блиском грав режисера дра-
матичної студії. «На  кін стрімко вилітав експансивний чоловічок у  довгій блузі, 
з рудою розкуйовдженою кучмою, з величезним червоним бантом на шиї, який за-
важав йому повертати голову. Загрозливо вимахуючи величезним гострим олів-
цем […], виблискуючи скельцями чималих окулярів, Режисер зупиняв дію і, пхаю-
чи всім під ніс свою книжечку, де було записано помилки й накладки дійових осіб, 
настановляв їх на шлях істинний. Після чого в екстазі розбивав окуляри і кричав: 
“У цього Мейєрхольда земля дибом стоїть, а у мене вона раком стане”!»724. Точний 
і дотепний погляд В. Хмурого зауважував у цій акторській роботі яскраву пародію 
на актуальний тип пристосуванця від культури: «У пляні такої ж убійчої ґротес-
кної карикатури на Гаркун-Задунайщину, що по революції вчепила червону роз-
етку в петельку, зроблений у Крушельницького Режисер… Тут актор узяв за осно-
ву прийом вивертання навиворіт і в кількох моментах проби “Червоної Наталки 
Полтавки” вивернув такого собі Гаркуна-Задунайського підкладкою на лице, на-
че стару чумарку»725.

Загальне схвалення викликав майбутній режисер, а  тоді актор-початківець 
Б. Балабан, який «в  ролі Копилевича дав багато справжнього, щирого гумору. 
Малюнок ролі, обробка найменшої дрібниці  — в  кожній виставі в  Б. Балабана 
бездоганна»726. До  цієї першої великої роботи виконавця була прикута при-
скіплива увага керівника Об’єднання, який, за  згадкою А. Смереки, «дуже лю-
бив Б. Балабана за творчу винахідливість. Однак за одну “імпровізаційну знахід-
ку” на  самій виставі Балабан одержав догану. […] Відбувалася сцена “Базару”. 
Момент, коли основна дія — в діалогах масовки. А праворуч, окремо на авансце-
ні стоять спекулянти; Копилевич (Балабан) і Супчик (Макаренко). Увага глядачів 
(за завданням постановника) повинна бути тільки на масовій сцені і не повинна ви-
кликати сміху. А глядачі раптом починають сміятися. Збентежені актори не розу-
міють — чому це? А причиною є актор Б. Балабан. Він став обличчям до Супчика 
і спиною до глядачів. Просунув обидві руки під фалдами фрака і почав жестами 
зображувати діалог із компаньйоном Супчиком. Він руками щось запитував, щось 

724  Танюк Л. Мар’ян Крушельницький: Школа образного перевтілення, заповідана Ле

сем Курбасом / Лесь Танюк. — К.: Либідь, 2007. — С. 70.
725  Хмурий В. [В. Бутенко] Мар’ян Крушельницький: етюд […] — С. 54.
726  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «За двома зайцями» в «Березолі» […]. — С. 14.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

258

відповідав. Такою грою рук доводив глядачів до сміху, реготу, вони розуміли “діа-
лог ”. Л. Курбас акторові це закинув, адже його дії не передбачав постановник, що 
могло порушити зміст сцени»727.

Загальне захоплення викликали й  найменші епізодичні персонажі. Про них 
згадував Ю. Смолич, який стосовно сцени у Лимарихи зазначав, що тут пощас
тило змалювати виразний колективний портрет радянського міщанина: «Тонко 
передано “фольклор” міщанської вечірки. В дії на епізодичних, невеличких ро-
лях виявили себе многі актори. Зокрема треба відзначити Масоху — матроса — 
в танці “сім сорок”. Масоха показав дивовижно розвинене тіло та чудову міміку. 
Він цілком драматизував танок. […] Але не саме виконання танку вражає. Вражає 
манера подати танок — вульгарний, дешевий танок — з великим почуттям міри…
»728. Цю тезу підхоплював І. Туркельтауб: «Сцени на базарі, вечірка в Лимерихи 
з міщанською танцюлькою… Тут і портрети й типи, що про кожний з них можна 
писати й писати. […] А як грають актори!..»729.

Щодо виконавців центральних ролей, то тут проблем уникнути не пощастило, 
радше, проблеми: видатна трагедійна актриса Л. Гаккебуш навряд чи відповіда-
ла образу Проні-Ефрозі. Її призначення на цю роль ще до прем’єри стало пред-
метом гарячої суперечки, але В. Василько категорично не погоджувався на змі-
ни. Відтак, цей образ було зсунуто на «узбіччя» вистави, де він, буквально, роз-
чинився серед яскравіших персонажів.

Натомість Голохвастий у виконанні Й. Гірняка — одна з найбільших перемог 
вистави: «його Голохвастий у  галіфе й  жовтих крагах з  френчем  — образ, від 
якого довго не звільнишся. Голохвастий, що танцює у Лимерихи на вечірці — це 
картина, достойна всякого увічнення. Гра його з галіфе — штрих, так художній, 
як і історично-побутовий»730.

Цікаво, що В. Хмурий кілька років потому акцентував полемічне спряму-
вання цієї роботи відносно неповторного й  невмирущого Свирида Петровича 
П. Саксаганського: «І от тепер стоїть Голохвастий у ґаліфе, з щасливою усміш-
кою молодого та  нахабством удосконаленого за  революції шахрая. Обкручує 
кругом пальця подільських обивателів. І вже Голохвостий це і не Голохвостий. 
Це вже декомпозиція знайомого, клясичного образу народнього артиста рес-
публіки Саксаганського. […] Він глузує з традиційного Голохвостого, іронізує 

727  Баглій-Смерека А. Мудрий керівник, добрий наставник [Машинопис] …
728  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «За двома зайцями» в «Березолі» […]. — С. 14.
729  Туркельтауб І. Про «Березіль»: (Вражіння з  подорожі) /  І. Туркельтауб //  Нове 

мистецтво. — Х., 1926. — № 6. — С. 4.
730  Там само.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

259

з його популярних до нудоти фраз і слів, що застряли в піднебенні людей, думка 
яких вік крутилася поміж Житнім базаром і Щекавицькою вулицею»731.

Згадуючи про виставу майже через півстоліття, сам виконавець головної ролі 
найбільш успішним у ній називає акторський ансамбль: «Осучаснений текст ко-
медії, режисерський монтаж усіх епізодів, рисунок мізансцен, ритм усієї п’єси 
та  її динаміка, освоєні й  пережиті всіма виконавцями головних та  епізодич-
них ролей — творили одну багатозвучну гармонію. Це було досягнено моноліт-
ним ансамблем єдиної думки і школи. Все і всі діяли в одному музичному ключі 
і стилі. У виконанні все — від головного до найменшого епізоду — було яскраве 
й гармонійне»732.

«Зайці» деякий час зберігалися у  березільському репертуарі після того, 
як В. Василько та Л. Гаккебуш полишили МОБ. Однак, постановнику не пощас-
тило повторити її успіху ані в театрі ім. І. Франка, ані в Одеській держдрамі. До
сить точно діагностував цю ситуацію Й. Гірняк. Оскільки вистава була «запляно-
вана під проводом Курбаса в строгому конструктивістичному оформленні сцени 
і такому ж режисерському мисленні й акторському виконанні, не могла вбгатися 
у тривання акторів сторонніх театрів. Цього не врахував режисер Василько, пе-
ренісши цю свою роботу на позаберезільські сцени»733.

Режисерським дебютом В. Василька закінчився сезон 1924–1925 років, який 
О. Кисіль називав важливим етапом в історії Об’єднання, розглядаючи його крізь 
призму конструктивістичних уподобань березільців: «Конструкція давала змо-
гу акторові розв’язати рухи свого тіла, що їх раніше зв’язувала необхідність ко-
піювати на сцені форми й рухи буденного життя, в такій же звичайній, буден-
ній і не пристосованій для потреб сценічної гри одежі. […] Театральна сцена при 
перебільшеній еволюції “конструкції” приводила од театральної сцени до  цір-
кової арени (“Пошились у дурні” в театрі “Березіль”734), або до одкидання всіх 
декораційних прикрас і  оголення театрального “виробництва” та  машинерії 
(“Секретар профспілки” та инш. постановки там же). Гіпертрофія, перебільшення 
руху актора робила його врешті акробатом, що потрібував уже не сцени, а тра-
пеції чи турніку, гіпертрофія театральности всупереч старому реалізмові набли-
жала актора до клоуна, а гіпертрофія темпу й бажання захопити в одній виставі 
таку силу подій, що їх вистачило б на три спектаклі, примусила театр подати ру-
ку кінематографу. Ця загальна “гіпертрофія” по всіх напрямках, що дійшла сво-

731  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 22–23.
732  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 216.
733  Там само.
734  Автор помилково називає колектив театром, яким він стане лиш восени 1926 року.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

260

го найвищого пункту в постановці “Пошились у дурні” в театрі “Березіль”, ніби 
стала спадати в останній момент, хоч сказати це напевно тут поки що не можна. 
Остання постановка театру “Березіль” — “За двома зайцями” (за Старицьким) 
видається нам спробою вже гармонійно поєднати де-які з придатніших засобів 
нового театру з здоровішими елементами старого. Ця постановка у всякому ра-
зі дуже симптоматична»735.

Середина 1925 року  — кульмінаційний момент процесів, пов’язаних із  ама-
торським рухом, про який регулярно сповіщали «Барикади театру». Тоді 
в МОБі було створено цілий репертуар для робітничої та сільської самодіяль-
ності. За приклад можуть стати «Робселькорія» Ф. Лопатинського і П. Берези-
Кудрицького, чи «Операційний план» З. Пігулович і  Л. Френкеля, «Сількор 
Головко», «Ленін» Ф. Лопатинського та Л. Френкеля.

ЧЕТВЕРТИЙ СЕЗОН (1925–1926)

Останній сезон МОБу теж був досить плідним. Він розпочався постановкою 
сучасної оригінальної п’єси — першої в короткій історії Об’єднання. В пошуках 
літературного матеріалу для свого режисерського дебюту П. Береза-Кудрицький 
зупиняється врешті на «Комуні в  степах» М. Куліша. На  її обговоренні він до-
сить темпераментно говорив про цю річ, підтримуючи виступ Я. Бортника, який 
напередодні на  засіданні Режлабу аналізував «97»: «В  обох п’єсах автор про-
сто кричить: придивіться до  села, прислухайтесь до  його потреб! Допоможіть 
йому! Любіть село!»736. Експресія висловлювання вказує на  глибоку внутріш-
ню мотивацію, що зовсім не  означало беззастережного визнання П. Березою-
Кудрицьким самодостатньості п’єси. Тож не дивно, що з листування М. Куліша 
та І. Дніпровського відомо про численні зауваження режисера автору, позначені 
комплексом авангардного режисера, для якого твори М. Куліша були надто тра-
диційними.

Аналогічну точку зору висловлювали не лише театральні радикали. П. Рулін 
досить різко зауважив: «Куліш зазнав торік великого успіху своєю п’єсою “97 не-
заможників” через збіг лише сприятливих обставин; […] була з неї дуже нехитра 
мелодрама. […] “Комуна в степах” проти “97” не дала жодної нової рисочки…»737. 

735  Кисіль О. Новий український театр / Ол. Кисіль // Життя й революція. — Х., 1925. — 

№ 4. — С. 43.
736  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
737  Рулін П. Минулий сезон «Березоля» /  Петро Рулін //  Життя й  революція.  — Х., 

1926. — № 6. — С. 69–70.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

261

Хоча, порівнюючи її з  іншими п’єсами про класову боротьбу, він погоджував-
ся, що твір М. Куліша «вигідно відрізняється […] від них тонким ліризмом»738. 
Майже у таких самих виразах висловлювався й постановник: «Куліш пише яко-
юсь лірикою»739.

Сценічне рішення, пропоноване режисером, відповідало мистецькій ідеоло-
гії «лівого» театру з  його неприйняттям «побутового» чи «психологічного». 
Втім, Л. Курбас цю концепцію не підтримав, пояснюючи, що цього разу вони зу-
стрічаються «з таким матеріалом, для котрого ми не маємо тих ключів, з якими 
можна підходити по розв’язання такого матеріалу»740. Більше того, він передба-
чав, навіть, можливість опору окремих березільців новим тенденціям: «Молодь 
наша не звикла до реалізму. Доведеться використати все, що у нас є»741. Згодом, 
звертаючись до  побудови масової сцени, він зазначатиме: «Треба трактувати 
індивідуально кожного чоловіка, кожну групу і дати їй частину галереї. Тоді 
маса буде жива, рельєфна. Як вона буде реагувати — буде страшенно цікаво. 
Кожен актор мусить грати власну роль»742. Цілком очевидно, що між принци-
пом вирішення таких сцен, приміром, у «Газі» та «Комуні в степах», була прір-
ва. Добре це розуміючи, керівник МОБу говорив, зокрема, про виконавицю ро-
лі Тодоськи: «Вийде на  сцену, то  такий “Газ” закатує, що прямо біда. Цього 
не треба»743.

На  історії постановки «Комуни в  степах» позначилися зміни програмно-
го характеру. Принаймні, березільці усвідомлюють, що радикальні формальні 
експерименти потребують іншої естетичної території. Н. Кузякіна, розмірко-
вуючи про творчий сенс ситуації середини 1920-х років, зазначає: «“Березіль” 
[…] шукав нові шляхи… “Комуна в степах” у цих шуканнях — і змістом, і фор-
мою — становила явище ніби перехідне, та напрям, який вона вказувала, виявив-
ся вірним»744.

Створення вистави припадає на  час переоцінки Л. Курбасом і  його учня-
ми реалізму. Найпомітніше цей рух відбився на  сценографії «Комуни в  сте-
пах». Режисер і художник досягли необхідного компромісу, для чого знадоби-

738  Там само. — C. 70.
739  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
740  Там само.
741  Там само.
742  Зауваження Л. Курбаса після перегляду третьої дії «Комуни в степах», 1925 р. [Ма

шинопис]. — ІМФЕ НАН України, Ф. 42, од. зб. 37.
743  Там само.
744  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія / Наталя Кузя

кіна. — К.: Радянський письменник, 1970. — С. 107.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

262

лося три варіанти оформлення, про які згадувала Н. Кузякіна745. В останньо-
му варіанті М. Симашкевич органічно поєднала важкі сіруваті драпрі по всьо-
му заднику сцени із легкою конструкцією — станками різної висоти, яким во-
на надала «зовнішньої подібности до обстановки току: водовіз, який завжди 
можна зустріти на колгоспному подвір’ї; колесо, що рухає якійсь механізова-
ний пристрій або молотарку; граблі, дерев’яні вила, мішки з зерном, драбина 
на другий поверх станків, кілька снопів і плетений тин. Таке сценічне оформ-
лення давало уявлення про місце дії, залишало місце для асоціяцій і  не  при-
давлювало актора»746. Все це, словами П. Руліна, створювало «ілюзію робочо-
го процесу»747.

Ілюзорність середовища та  дії, з  нею пов’язаної, змінювала принципи сце
нічного існування акторів, які, здебільшого, адекватно реагували на таку транс-
формацію. Л. Курбас саме о тій порі декларує перехід від «системи впливу» до 
«системи вияву». П. Береза-Кудрицький виявився чутливим до  змін худож-
ньої стратегії, визнавши під час репетицій: «Однією з найголовніших помилок 
попередньої роботи є те, що я, опрацьовуючи матеріал, хотів зробити театр 
впливу»748.

В особистому щоденнику В. Василько за два тижні потому занотує: «Харак
терне для нашої сьогоднішньої роботи те, що ми перейшли від театру впливу 
(агіт, плакат) до театру вияву. Знов на сцені вийшла потреба уміти знайти най-
характерніше (т. вияв) замість колишнього найбільш впливаючого (т. впливу). 
Хоча всі ми курбасовці, а проте, і режисура (Кудрицький), і актори (Чистякові) 
починають в  праці над “Комуною в  степах” частенько заглядати до  теорії 
Станіславського»749.

Протиставлення, яке міститься у  тезі В. Василька, не  є бездоганно корект
ним. Уточнення мистецького курсу свідчило не  про заперечення попередньо-
го досвіду, а про пошуки шляхів його оновлення. Значно ближчою до істини ви-
дається позиція Н. Кузякіної, яка саме з  приводу постановки «Комуни в  сте-
пах» зауважувала: «Новий драматург і нові п’єси поставили перед театром ба-
гато завдань, — не на всі він міг відповісти відразу. Та саме на основі п’єс Куліша 
усвідомлюється керівником “Березоля” чимало істин і, насамперед, проблема 
реалізму»750. Звичайно, точка зору дослідниці постає через майже 35 років після 

745  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 100.
746  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 228–230.
747  Рулін П. Минулий сезон «Березоля» […]. — С. 70.
748  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
749  Василько В. Щоденник. Т. 7: 1925–1926 рр. [Рукопис] …
750  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 107.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

263

тих подій і є виваженою оцінкою, а не відгуком на момент. Натомість в окреслен-
ні мотивів постановника вона більш переконлива.

Щодо режисера, то  він, хоча й  прямолінійно, проте досить чітко визначав 
свою позицію: «Раз ставимо акцент на побут, на виявлення типів і середовища, 
то тут головним моментом є актор»751. Дійсно, у виставі глядачі побачили, як го-
ворив Л. Курбас, галерею історично, побутово, психологічно достовірних, зрозу-
мілих їм сучасників. П. Рулін, виділяючи поміж них Луку А. Бучми та Голову ко-
муни С. Шагайди, зауважував: «Не звикли актори до такого реального оточен-
ня; отже й надолужували вони це иноді зайвим гамором та метушнею»752. В ці-
лому ж, як згадував Й. Гірняк, «багато з них зуміли забриніти гармонійним зву-
чанням в авторовій симфонії милозвучного слова»753. Не можна виключати, що 
лексика, мовні обертони тексту М. Куліша відігравали помітну роль у зміні ак-
торських підходів до сценічних образів, спрямовуючи їх до розширення діапазо-
ну стильових прийомів. Тож, критика не лишила поза увагою чималий гурт ви-
конавців: Й. Гірняка (Кощава), М. Крушельницького (Чухало), Р. Нещадименко 
(Мотронька), Л. Гаккебуш та В. Чистякової (Химка), П. Масохи (Яша), інших мо-
лодих акторів.

Радше за  все, корекція мистецького курсу загострила протиріччя між уста-
леними прийомами творення образів і новими творчими підходами. Втім, певна 
асинхронність руху — річ цілком нормальна для творчого колективу, який скла-
дається з індивідуальностей різного творчого потенціалу.

У  другій половини 1925 року МОБ зазнає реорганізації. Необхідність змін 
Л. Курбас пояснював так: «Широку громадську роботу на час лишаємо на боці 
і звертаємо більше уваги на розробку теоретичних питань, пов’язаних з нашою 
роботою, на поглиблення наших методів. Наша праця в Режштабі має стати на-
багато інтенсивнішою»754. Мистецький поступ вимагав визначення пріоритетів, 
тому слід було переглянути номенклатуру станцій і комісій, залишивши осеред-
ки, необхідні для творчої праці Об’єднання. Л. Курбас конкретизував свою точ-
ку зору, називаючи структурні підрозділи, потрібні для повноцінної діяльнос-
ті: «Станція НОП, станція драматургічна, статбюро, пресбюро, станція фіксації 
та систематизації досвіду, клуб-станція, станція сільтеатру, репертуарна стан-
ція, станція мови і термінології. Цих дев’ять станцій, я думаю, повинні в цьому 
році залишитися»755.

751  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
752  Рулін П. Минулий сезон «Березоля» […]. — С. 70.
753  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 230.
754  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
755  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

264

Вочевидь, лідер «Березоля» розумів: підтримувати належний рівень роботи 
в усіх без решти осередках МОБу неможливо. Локалізація зусиль на нагальних 
потребах — ось шлях, який він пропонував. Впадає в око його бажання продо-
вжувати дослідницьку роботу в спілці з фаховими спеціалістами. З цією метою він 
пропонує запросити до співпраці відомих вчених О. Курила та О. Тимченка. Для 
поліпшення діяльності драмсемінару Л. Курбас теж має намір запросити профе-
сіоналів: «Драматурги, які перш за все будуть проходити певні курси, будуть чи-
тати лекції, будуть студіювати закони драматургії, зачитувати свої п’єси, роз-
бирати, критикувати чужі п’єси, — словом, станція матиме дослідно-виховавчу 
мету»756. Відповідним чином він передбачає покращити працю Станції мови 
та термінології, завдання якої, з одного боку, «удосконалити мову в МОБі», з ін-
шого — «виробити і прищепити українську термінологію в галузі театрального 
мистецтва». Тож, цілком логічно, що учасники процесу мали в своїй діяльнос-
ті спиратися на «досягнення Української Академії Наук у галузі наукової та ху-
дожньої мови»757. Реорганізація мала заторкнути і  Станцію фіксації та  сис-
тематизації досвіду, про діяльність якої Л. Курбас говорив більш предметно: 
«СФІД має завдання: 1. Знайти способи фіксації досвіду в усіх ділянках театру. 
2. Занотувати досвід театральної роботи. 3. Створити систему майстерності су-
часного театру. Причому розподіляємо свою роботу на дві частини: на 1) науку, 
тобто принцип і метод, тобто знання і вміння; 2) педагогіку — тобто будівництво, 
тобто становлення, тобто зростання»758.

В наведених пропозиціях гідне місце посіла реклама. Від Пресбюро вимагають 
енергійніше висвітлювати життя МОБу у пресі, пропагувати здобутки, інструк-
тувати березільців, які прагнули спробувати свої сили в театральній публіцисти-
ці. Водночас Л. Курбас розглядав можливість видання альманаху, збірок статей 
про МОБ. Вже за півроку програма майбутнього журналу конкретизується аж 
до складання корпусу публікацій, тем та авторів, постане, навіть, назва — «Теа
тральний огляд». На жаль плани, в цілому, лишилися на папері — забракло сил, 
часу, коштів. Натомість інтенсифікувалася робота над виставами, відбулися но-
ві режисерські дебюти.

В історії Мистецького об’єднання «Березіль» «Жакерії» П. Меріме (прем’єра 
19 листопада 1925 року)  — другій роботі двадцятиоднорічного Б. Тягна  — на-
лежить важлива роль. Завдяки гучному успіху, вона пройшла впродовж сезону 
32 рази, втримавшись на березільській афіші більш як три роки. Тож недаремно 

756  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
757  Там само.
758  Там само.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

265

дехто з критиків вважав, що саме «Жакерією» варто було стартувати в Харкові 
в статусі державного театру.

Природа її успіху викликала підвищений інтерес. За Й. Шевченком: «“Жа
керія” — одна з визначнійших робіт “Березоля”, один із щаблів, по яких театр 
піднімається до верховин монументального соціяльного спектаклю»759. Втім, са-
ме цей напрямок не посів чільного місця в березільській традиції, досить швид-
ко вичерпавши резерв, сказати б, соціального оптимізму своєї мотиваційної ба-
зи. Для І. Туркельтауба поява «Жакерії» в  репертуарі МОБу «більше свідчить 
про початок занепаду (можливо, тимчасового), ніж про зміцнення театру “Бере
зіль”»760. П. Рулін пов’язував успіх «Жакерії» з  налагодженням продуктивно-
го діалогу творчого колективу з глядачем: «Саме на виставі “Жакерія” зламав-
ся лід байдужості (слушніше, холодку) до театру, і глядач пішов до театру чима-
лою кількістю. Після приголомшення “Газом”, після роздратування “Макбетом”, 
може й “Пошились у дурні” та “Комуною в степах”, глядач почав розуміти театр 
саме в цей сезон»761. Ця, за його словами, «чітка й довершена» постановка про-
тиставлялася, практично, всьому доробку Об’єднання. Втім, успіхом вона завдя-
чувала, насамперед, участі в її створенні Л. Курбаса та його винятковій вимогли-
вості до якості мистецької роботи. Крім того, Б. Тягно отримав безліч порад і за-
уважень на засіданнях Режштабу, коли шість разів захищав проект постановки, 
встановивши тим самим рекорд в історії МОБу.

Сам факт появи п’єси П. Меріме у різних фахівців викликав вражаюче поляр-
ні коментарі. Так, Ю. Смолич вважав: «В  оригіналі Меріме, п’єса не  являє со-
бою вдячного для сцени матеріялу»762. Натомість Й. Гірняк наполягав, що тут 
«був надзвичайно сприятливий матеріял, на якому могли виявити свої сили бе-
резільські актори»763. Врешті, жваве обговорення хроніки П. Меріме за  участі 
Л. Курбаса визначило сценічну долю твору, а виступ мистецького керівника кон-
цептуально окреслив його творчий сенс: «Чим є ця п’єса і тема? У темі є правда, 
історичний факт; тема — неорганізованість, розбрат, темрява, здатність підда-
тися провокації, довірливість, забобонність селянських мас, а  також страшен-
но яскраве, позбавлене всяких оболонок ідеологічного порядку панство, і воно 

759  Шевченко Й. «Березіль» […]. — С. 68.
760  Туркельтауб І. Про «Березіль»: (Вражіння з подорожі) […]. — С. 5.
761  Рулін П. «Березіль» у К иєві /  Петро Рулін //  Життя й  революція.  — Х., 1929.  — 

№ 7/8 — С. 140–141.
762  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Жакерія» в «Березолі» / Ж. Гудран // Нове мистецтво. — 

Х., 1926. — № 25. — С. 2.
763  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 232.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

266

подане у всій наготі своєї людської безвартості, звірячості, страшенної глупоти, 
і при тому страшенної хитрості і т. д. У п’єсі є момент пануючої брутальної сили, 
як начала, що розв’язує такі речі»764. Насамкінець вчитель застеріг учня: виставу 
«нічим агітаційним не кінчати», а, навпаки, — «залишити селян переможеними 
і тим посилити трагедійний пафос твору»765.

В часи, коли класичну спадщину часто приносили в жертву ідеологічній «до-
цільності», значення такої вимоги важко переоцінити. Відкидаючи актуалізацію 
політичних гасел за рахунок мистецтва, Л. Курбас говорив, що «Жакерія» — це, 
все ж таки, не «Жовтень». Б. Тягно виявився тямущим учнем. Тож у Ю. Смолича 
не бракувало підстав твердити: «Не зважаючи на важку форму трагедії та склад-
ність ідеологічного задуму, не втомлює вона глядача, не моралізує, зовсім обхо-
диться без будь-яких агітаційних прийомів і революційних трафаретів, а подає 
сюжет у  зворушливих мистецьких формах, в  барвистому, емоціонально дужо-
му видовищі»766.

Ще на стадії обговорення п’єси найперше бралися до уваги ті її ознаки, які на-
ближали твір до народної трагедії епічного характеру. Про можливість міфоло-
гізувати події хроніки схвально озвався Л. Курбас: «Міф про Сірого Вовка: те, 
що він вовкулака, — це навіть добре. […] Сцена з міфом, оскільки вона малює 
певний стан свідомості селянства, їхні вірування важлива»767. Однак, цей мотив 
у виставі не надто наголошувався, даючись взнаки, головно, в змалюванні зов
нішності Сірого Вовка (С. Шагайда) та лісових розбійників його ватаги, чиї кос-
тюми щедро оздоблювало хутро диких тварин та прикрашали вовчі голови.

У  фіналі на  кону розгортався потужний міфопоетичний образ затемнення 
сонця. Всі учасники сцени на нього реагували як на сакральне явище, ніби по-
значаючи масштаб події. Режисер-лаборант «Жакерії» А. Макаренко так опи-
сував цей епізод: «Містичний страх охопив селян. […] Перед кожним учасником 
ставилось завдання знайти пластичний вираз, відповідний своєму внутрішньо-
му станові в даній картині та своєму характерові. Приміром, у ролі підбурюва-
ча й боягуза Морана актор Карпенко скрутився клубком, увібравши голову; ак-
тор Швачко хрестився на сонце, як на ікону; високий Ільченко закам’янів на міс-
ці, немов паралізований; Івашутич упав на землю ниць, розкинувши руки хрес-
том. Ніякої одноманітності реагувань не припускалося. Акторові, який грав роль 
Годфруа — кривого лісовика з ватаги Сірого Вовка, на одній з коректурних ре-
петицій Б. Тягно сказав: “А от ви накульгуйте на своїй кривенькій нозі і погро-

764  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …
765  Там само.
766  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Жакерія» в «Березолі» […]. — С. 3.
767  Протоколи Режисерського штабу [Машинопис] …

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

267

жуйте бердишем… он туди… чи то сонцю, чи то богові”. А в цілому композиція 
з тридцяти пластично виразних, сповнених живими пристрастями людей, ство-
рювала єдиний сценічний образ, образ катастрофи. Однак постановник не закін-
чував спектаклю з відчуттям непоправної загибелі. У самому фіналі Сірий Вовк, 
ватажок “лісових братів” (актор С. Шагайда), зводився на ввесь свій величезний 
зріст над тими, хто впав ниць, хто занепав духом, і закликав рушати в нетрі, щоб 
продовжувати боротьбу. За ним пішли його лісовики та частина селян. Так дося-
галась образна конкретизація ідеї і теми п’єси, досягалась єдність змісту й фор-
ми, єдність загального й окремого»768.

Попри чималі зусилля, Б. Тягно не зміг піднести сценічні події до трагічних 
висот. Так, принаймні, вважали окремі учасники спектаклю. Й. Гірняк стверджу-
вав: «Хоча театр і не спромігся ще в “Жакерії” на виставу найвищого трагічного 
напруження, то все ж таки зробив цікаву і щасливу спробу в цьому напрямі»769. 
Водночас, Й. Шевченка вистава вразила саме «силою трагедійного патосу»770. 
Хай там як, жанровий зміст цієї роботи Б. Тягна видається неоднозначним  — 
трагедійне начало відтінялося веселковими барвами буфонади, іронічним блаз-
нюванням дивував «гіньйоль».

Досить полярно критики оцінювали надміру стилістичну палітру березільської 
«Жакерії». За Й. Шевченком, «цей спектакль стільки стилістично суцільний і ви-
кінчений, що йому трудно щось закинути»771. А на переконання І. Туркельтауба, 
він був еклектичним: «Стиль спектакля  — мішанина з  романтики, ложнокла-
сики, пафосу й  навіть побуту. Проте цей еклектизм можна вибачити. В  тако-
му творі як “Жакерія”, його дуже тяжко уникнути»772. Рефреном цих тез звуча-
ли слова О. Мандельштама (у нього березільська вистава асоціювалася із карна-
валом епохи «військового комунізму»), що її «можна посадити на  вантажівку 
й провезти містом»773. Віддаючи належне самобутності постановки, поет писав: 
«Жакерія Меріме зі своєю готичною конструкцією і пишною костюмерією ство-
рює враження оперової розкоші […], актори грають так, як у нас грали б “Царя 
Максиміліана”»774. Для нього яскрава видовищність «Жакерії» не  мала ознак 

768  Макаренко А. Курбас на репетиції / Андрій Макаренко // Лесь Курбас: Спогади су-

часників […]. — С. 209.
769  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 232.
770  Шевченко Й. «Березіль» […]. — С. 68.
771  Там само.
772  Туркельтауб І. Про «Березіль»: (Вражіння з подорожі) […]. — С. 5.
773  Мандельштам О. «Березіль» […].
774  Мандельштам О. «Березиль»: (Из киевских впечатлений) / О. Мандельштам // Ве

черняя Красная Газета. — Ленинград, 1926. — 17 июня.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

268

стихійності, буяння імпульсивних реакцій, радше, навпаки, все поставало добре 
виваженим, продуманим: «Звичайно, це навмисне, як і все в “Березолі” свідомо 
і навмисне»775. Іншого разу О. Мандельштам висловився з цього приводу більш 
предметно: «Серед конструкцій безупинно рухаються пишно вбрані кольорові 
шахи […]; живі фігури, які нібито постали з українського лубка, чи то зі стилізо-
ваної західної гравюри, чи з англійської карикатури»776. Чи слід дивуватися, що 
розкутість, соковитість «Жакерії» могла збентежити, викликати почуття стиліс-
тичної неврівноваженості? Надто вже нестримним виявилося бажання постанов-
ника вразити публіку масштабним видовищем.

Ще на стадії опрацювання тексту777 режисер додавав до нього декілька тем, ге-
роїв, сюжетних ліній для інспірації різних сценічних ефектів. З цією метою ним 
було, словами П. Руліна, відкинуто «непотрібних для загального розвитку міщан; 
значно зменшено кількість сцен, де виступають феодали… Маємо цілком нову 
сцену, коли виступає Жан перед парафіянами з казанням про чудеса св. Лефруа; 
новиною є й сцена висвячення молодого бароняти на пажа; спрощено деякі ро-
лі, уведено нові постаті блазня та шинкаря — одне слово, розвантажено п’єсу від 
зайвого матеріалу, а разом із тим додано до неї чимало моментів, що її гострішою 
роблять. Особливої уваги заслуговує тут постать блазня, що так влучно допома-
гає його професія акторові своє освітлення героїв подавати»778. На щастя, нові 
герої (блазень, шинкар) добре вписалися в простір драми, засвідчивши сприйнят-
ливість постановника до авторської інтонації драматурга.

Жанр хроніки, де короткі сцени змінювали одна одну, перекидаючи дію з місь-
кої площі в  монастир, на  узлісся, в  палац, шинок,  — вимагав продуманої кон-
цепції простору, уможливлену творчим суголоссям режисера та  художників 
(М. Симашкевич, В. Шкляєв). Завдяки вигадливому просторовому рішенню мі-
зансценічний малюнок дістав ефектне розв’язання, яке зауважив І. Туркельтауб: 
«Все бездоганне з боку монтировки (зміна — швидка, жвава, вміло спрощена)»779. 
Такої  ж думки був Ю. Смолич, підкорений її візуальною лаконічністю: «Воно 
вражає своєю портативністю: лише за допомогою кількох стовпів (що правлять 
дуже вдало й за ліс, і за колони при одмінному світлі), падуг та небагатьох при-

775  Мандельштам О. «Березиль»: (Из киевских впечатлений) […].
776  Мандельштам О. «Березіль» […].
777  Літературна редакція Б. Тягна та  П. Щербатинського. Щодо авторства перекла-

ду — питання лишається відкритим. Втім, з огляду на зауваження, зроблені Л. Курбасом 

Б. Тягнові з приводу деяких невдалих виразів («живодьор», «отрижка»), можна припус-

тити, що останній сам перекладав п’єсу П. Меріме.
778  Рулін П. Минулий сезон «Березоля» […]. — С. 71.
779  Туркельтауб І. Про «Березіль»: (Вражіння з подорожі) […]. — С. 5.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

269

ставок і  щитів  — оформлено понад два десятки епізодів, оформлено барвисто 
й ефектно»780.

Хоча в «Жакерії» йшлося про конкретну епоху, питанням історичної досто-
вірності режисер і художники не переймалися, пропонуючи, радше, «містеріаль-
ний» тип візуальної образності. За словами П. Руліна, їм слід було відтворити 
«характер доби», і митці розробляли лише ті мотиви, які цей «характер» виявля-
ли: «Вже в першому акті вражала економність тих засобів, що з їхньою допомо-
гою ліс удано: сім чи вісім колон із суворою запоною, що на них спускалася, гар-
ну давали уяву про темряву лісу, що тільки й могла здичавілих вовків перехову-
вати. Тої ж економії додержувались художники […] і в дальших епізодах; суво-
рі та прості лінії монастиря, готичні вирізи віконниць, розквітчений вітраж, ве-
личезний лев — герб д’Апремонів — утворювали ці ознаки відповідне для тої чи 
іншої дії тло…»781. В результаті сценічна композиція «Жакерії» виявилася одним 
із найпереконливіших естетичних фокусів вистави. «Я був вражений мистецтвом 
театру створювати образ епохи, — згадував В. Галицький. — Особливий ритм ру-
ху мас, пристрасність та релігійна ревність перетворювали кін на бунтівну серед-
ньовічну Францію»782. Головним героєм березільської «Жакерії», попри чималу 
галерею непересічних особистостей, був народ, створення образу якого належа-
ло до найрозвиненіших березільських традицій, на яку спирався Б. Тягно.

Серйозну спробу реконструювати «Жакерію» зробила Н. Чечель, послугову-
ючись, головно, власними ексклюзивними інтерв’ю з безпосередніми учасника-
ми вистави (річ безпрецедентна для вітчизняного театрознавства783). Вона слуш-
но акцентувала на  полістилізмі в  зображенні маси: «У “Жакерії” відбувається 
своєрідне поєднання двох головних принципів зображення народу, поширених у 
“Березолі”. У сценах повстання селянська маса виступає як одне ціле, яким воло-
діє єдина пристрасть — втілення революційної стихії. У сценах, що передують за-
колоту та йдуть за ним, маса індивідуалізується, розпадається»784.

«Розрив зв’язку часів» театр розглядав, насамперед, крізь призму колектив-
них реакцій, але, типологічно вони мали складнішу структуру. Взяти, хоча б, му
зично-пластичний шар, що в ньому окремі етапи народного збурення розкрива
лися відповідними засобами. Приміром, в одній з перших сцен на сільському свя-
ті місцевий люд виконував танок, побудований на ритмічних рухах гурту трьома 
симетричними колами. У фіналі цю пластично «внормовану» колективну дію змі-

780  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Жакерія» в «Березолі» […]. — С. 3.
781  Рулін П. Минулий сезон «Березоля» […]. — С. 71–72.
782  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 168–169.
783  Див.: Чечель Н. Українське театральне відродження […]. — С. 59–82.
784  Там само. — С. 71.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

270

нювало хаотичне борсання морально зламаних, здичавілих від страху людей — 
свідчення їхної фізичньої та духовної поразки. Між зазначеними епізодами був 
ще один — знаковий, теж реалізований пластично. В реконструкції Н. Чечель він 
виглядав так: «Лунають радісні вигуки, які переходять у щось, що віддалено на-
гадує пісню785. У такт її внутрішній мелодії починається своєрідний танок, не схо-
жий з танком селян у мирні дні в першій дії. На передньому плані сцени, на всій її 
ширині, стоячи на місці, шалено хитаються дванадцятеро селян. Це ритмічне роз-
гойдування схоже на первісний ритуальний танець. Блищать очі, губи розтягнуті 
в посмішці-гримасі. Здиблені ритми панують у цій оргії смерті. Перехресне світ-
ло прожекторів висвічує обличчя, множить зазублини готичних арок — символу 
зверхності інстинкту над розумом і відчайдушного прагнення вирватися із тем-
ряви рабства»786.

На тлі розгорнутих масових сцен постаті окремих персонажів вимальовува-
лися дуже опукло, навіть за незначної кількості їхніх появ на кону. Акторський 
ансамбль викликав загальний інтерес попри те, що гранично розмежував рецен-
зентські ряди. Ніколи раніше такої кількості полярних оцінок робіт виконав-
ців жодна березільська вистава не викликала. Так, на шпальтах «Нового мис-
тецтва» В. Волховський у  статті «П’ять» із  захопленням писав про А. Бучму, 
М. Крушельницького, Й. Гірняка, Л. Сердюка та Б. Балабана в «Жакерії». Особ
ливо високо він оцінював першого: «Не знаю як зробити зрозумілішим, щирі-
ше передати те почуття, коли на сцені бачиш актора, що одразу з першого ру-
ху, жесту, слова захвачує тебе, забірає всю увагу, хвилює й підносить. Бучма — 
актор, що примушує забувати, що перед вами смертний […], ви не можете йо-
го уявити по-за театром. На сцені перед вашими очима — брат Жан. На сцені 
ХІV вік і в світлі прожектора перед вами із тьми віків пришлий Жан. Він не міг бу-
ти іншим. Очі, бездоганна міміка, дикція, голос, жест — прекрасні. Ні в чим най
меншої брехні, хибності незграбності»787. А  кількома номерами раніше І. Тур
кельтауб стверджував: «В тій прегарній зовнішній рамі, яку Тягнові пощастило 
дати в “Жакерії”, бракує тільки акторської виправки. Великий різнобій в тоні гри, 
в рухах. Найкращий доказ — Бучма. Таких талановитих акторів, як Бучма, вза-
галі мало. Але він у ролі брата Жана — не досить яркий. Він зовсім не перекону-
ючий. […] Ми не відчуваємо в Жані артистичної сили Бучми. …Її й не могло бути, 
бо Жан не в данних Бучми»788. Трохи нижче критик закидав М. Крушельницькому 

785  Композиторами «Жакерії» були М. Вериківський та А. Буцький.
786  Чечель Н. Українське театральне відродження […]. — С. 75.
787  Волховський В. П’ять / Вол. Волховський // Нове мистецтво. — Х., 1926. — № 29. — 

С. 13–14.
788  Туркельтауб І. Про «Березіль»: (Вражіння з подорожі) […]. — С. 5.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

271

вторинність образа абата Гонорія, нібито «зліпленого» з його ж таки Режисера 
у виставі «За двома зайцями», додаючи, що «Крушельницький ліпить абата жир
но, густо»789. В. Волховський, не помічаючи жодних повторів, стверджував пря-
мо протилежне: «І брат Гонорій, як брат Жан, не може бути іншим, ніж дає йо-
го Крушельницький»790. Те, що для І. Туркельтауба «жирна, густа ліпка», для 
В. Волховського «вибагливість, легкість… Тільки-но було страждання, дра
ма, гряде смерть. І  — раптова насмішка над смертю, над глядачем, над самим 
актором»791. Його точку зору поділяє Ю. Смолич: «“Жакерія” продемонструва-
ла прекрасний ансамбль виконавців. Насамперед А. Бучма — Жан. Витончений 
жест актора, бездоганне подавання слова й глибока, продумана міміка — ство-
рили імпозантний, сценічний образ»792. П. Рулін, схвалюючи роботу М. Кру
шельницького, Й. Гірняка, С. Шагайди, Ф. Радчука, Б. Балабана, Л. Сердюка, — 
А. Бучму не згадує зовсім.

Загальне схвалення викликав, хіба що, Й. Гірняк, про героя якого Вол. Вол
ховський писав: «Гнучкий, улесливий посланець короля Франції. Чудесний образ 
протрюхлого двору, коли мужчина манірно кокетував оголеною шиєю і затягну-
тими в трико ногами»793. Це враження ніби підхоплює та далі розвиває В. Хмурий, 
домальовуючи віртуозно зроблений акторський портрет: «Сір де-Беліль у Гірняка 
доведений по такої експресії в рухах, жестах, кольориті мови й обертонах інто-
націй, що над видимим фізичним образом цілий час стоїть його внутрішня суть 
і власна тривога проглядає, наче еманація тривоги й настрою за сценою, звідки 
прибув щойно посланець короля з своєю місією. Це один з-поміж найвикінчені-
ших і найтонших задумом його сценічних образів. На нім лежить знак великої 
роботи актора та експресивних прийомів акторської школи Березоля»794.

В цілому відгуки на виставу вражають полярністю оцінок за неналежного рів-
ня аргументації, спонукуючи припускати: нова вистава не просто не «вписалася» 
в усталені уявлення про березільську сценічну культуру, а й щось їм протистави-
ла. Чому так сталося?

Радше за все, в другій половині 1925 року еволюційні процеси в мистецькому 
курсі МОБу відбувалися зі швидкістю, за якою не встигали досвідчені фахівці. 
Спеціалісти, чутливі до ознак нового, часто не розуміли логіки березільських шу-
кань. У епіцентр цієї ситуації й потрапила «Жакерія».

789  Там само.
790  Волховський В. П’ять […]. — С. 14.
791  Там само.
792  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Жакерія» в «Березолі» […]. — С. 2.
793  Волховський В. П’ять […]. — С. 15.
794  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 23–24.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

272

Поза тим, така дезорієнтація, можливо, була викликана інформаційним ваку-
умом — відсутність прем’єр у лідера «Березоля», який після «Протигазів» майже 
два роки не показував нових постановок, спантеличувала рецензентів. Л. Курбас 
познайомив киян з черговою своєю роботою — виставою «Напередодні» — лише 
24 грудня 1925 року795. За жанром вона теж була хронікою, однак художню якість 
її літературної основи брав під сумнів навіть сам постановник: «Драматургічний 
матеріал слабкий. […] П’єса абсолютно ніяк не  побудована… Мені довелося 
цей матеріал взяти просто як один із складників цього спектаклю»796. Між тим, 
остаточний мистецький результат виявився непересічним, про що П. Рулін заува-
жив не без подиву: «Не зважаючи на звичайну недовговічність таких принагідно 
зроблених вистав, витримала ця п’єса аж 16 вистав»797.

Історія створення «Напередодні» укладається в двадцять днів підготовчої ро-
боти і починається з програмного виступу Л. Курбаса, де окреслювався сюжет, 
корпус персонажів, стилістика, тощо. В цілому йшлося про постановку: «В пла-
ні певної містерії… Особлива революційна містерія, без богослужіння (без міс-
тики). Це, до  певної міри, революційна літургія»798. Свого часу в  статті «Нова 
німецька драма» Л. Курбас назвав літургійність і  ритуальність визначальними 
ознаками експресіоністичного театру, відлуння якого можна було розчути й у 
«Напередодні».

Після «Джіммі Гіґґінса» відтворення зламу історичного часу знову актуалі-
зувалося для Л. Курбаса. Тож центральним для нього стає, його словами, «ідео-
мотив», сенс якого полягав в усвідомленні масою своєї «обдуреності», що, вре-
шті, спричиняє соціальний вибух. Нищення віри (у  справедливого царя, вож-
дя  — Гапона, церкву) не  могло не  викликати руйнації, не  спричинити ката-
строфи. Можливість побудувати оригінальне видовище, поєднуючи стилістику 
хронікальної драми із майже журналістським начерком, музичною патетикою 
та драматичною ораторіальністю, найбільше приваблювала митця.

Цариною експерименту стають цього разу засоби організації сценічного 
простору за законами музики, про що свідчать спогади Д. Власюка, який наво-
дить епізод розстрілу, побудований «на контрасті співу молитви […] з кількара-
зовим вторгненням у молитву фальцета офіцерика, його злими вигуками нака-
зу і нещадним у своїй об’єктивності тріском гвинтівкових затворів. Чергування 

795  У 1927 році він здійснив на її основі постановку «Прологу».
796  «Напередодні»: зауваження Л. Курбаса [Машинопис].  — ІМФЕ НАН України, 

Ф. 42, од. зб. 38.
797  Рулін П. Минулий сезон «Березоля» […]. — С. 73.
798  «Напередодні»: зауваження Л. Курбаса [Машинопис].  — ІМФЕ НАН України, 

Ф. 42, од. зб. 38.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

273

в певному ритмі молитви й хвилин загрозливої тиші з тріском затворів, з корот-
кими багатозначними репліками створювало відчуття тривоги й  наближення 
чогось неминучого, страшного. Таке чергування різних елементів являло собою 
наче якісь своєрідні сценічні синкопи»799. Тож з точки зору мистецької пробле-
матики «Напередодні» знаходилося у фарватері «Едіпа-царя», «Гайдамаків», 
«Газу».

Запроваджені в «Напередодні» мистецькі прийоми суттєво посилили роль 
композитора в  розробці сценічної дії. Серед ідей, які Л. Курбас, запропонував 
М. Вериківському, пильної уваги заслуговує пропозиція інспірувати музични-
ми засобами емоційні реакції глядачів і паралельно делегувати звуковому ряду 
функції коментатора сценічних подій. Врешті, музиці цього разу самій належало 
стати «дією», а не лише її тлом.

Щодо кіновпливів, хоча й  опосередкованих, однак відчутних, то  вони дава-
лися взнаки в  створенні образу гігантського натовпу  — дуже сильного есте-
тичного аргументу. Його (натовпу) рухи буквально зачаровували глядачів. Так 
у Л. Курбаса виникає ідея «мультиплікувати» масу: «Доведеться так встановити 
площі екранів і так розставити людей, щоби при великому освітленні всього про-
стору, а освітлення мислиться тільки прожекторами, — одна людина відбивалася 
в трьох екранах»800.

Грою світла й тіні у виставі ліпилися об’єми, формувався і деформувався про-
стір, викликаючи згадку про шедеври німецького кіноекспресіонізму. Крім «ма-
лювання світлом» Л. Курбас вдається до складних ракурсів, на що вказують йо-
го вимоги до художника: «Питання стоїть так: яку мусять мати форму екрани 
і  як  ще може бути використана їхня площа. Може, їх  робити з  прозорої мар-
лі. На цій марлі можуть бути дані основні архітектурні мотиви міста, […] було б 
добре, щоб у сцені розстрілу рухати ширми з місця (розставлені особи і їхні тіні 
падають), взяти на увагу рух площин, як у “Макбеті”»801.

Особливі вимоги до простору виникали через необхідність прискорити зміну 
епізодів, лаконічно, але чітко позначати місце подій, — це змусило його зверну-
тися до монтажного принципу будови дії. «Оформлення сцени: для мотиву цар-
ської палати, двору посередині сцени зводимо будинок, у якому передня части-
на якось відкривається, і відтак на рейках викочується разом з певним задником 
і портрет, або без задника з кріслом чи бюро; це настільки високе, що тут, уни-
зу, мусить бути лавка для відділення передпокою. Є сходи, появляються колони, 

799  Власюк Д. Сторінка минулого / Дмитро Власюк // Лесь Курбас: спогади сучасни-

ків […]. — С. 229–230.
800  Протоколи засідання Режлабу [Машинопис]. — ІМФЕ України, Ф. 42, од. зб. 33.
801  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

274

канделябри, яскраві, залиті світлом, золотом, блиск, світла дуже багато. В кімнаті 
царя висить портрет Олександра ІІІ, в кімнаті Сергія Олександровича — портрет 
Миколи ІІ. Рейки прибиті до сцени, будинок може від’їжджати на задній план. 
Група есерів — шинок, портрет Миколи II в шинку, і  силуети, характеризуючі 
в мініатюрі Париж»802.

Врешті просторовим модулем «Напередодні» стають сіро-голубі сукна, 
закріплені на фермах під колосниками: «ламаючись, ферми утворювали на пер-
ших двох планах сцени різні просторові комбінації. До  кожної просторової 
комбінації додавалися деталі або проектувалися світлом потрібні силуети, які 
остаточно викликали асоціацію місця дії та  його характер  — просторовий об-
раз даної сцени. […] От сцена вбивства великого князя Сергія Олександровича. 
Вулиця Петербурга. Сукна, що на фермах, утворюють роги будинків. На стінах 
будинків  — світлові плями у  вигляді прорізів вікон з  характерними силуетами 
рам. На все це проектується сніг, що поволі падає»803.

Якщо у розв’язанні сценічного простору «Напередодні» можна помітити оз
наки впливу кінокультури, то  підходи до  вирішення костюмів вказують на  ін-
ше джерело  — майдановий театр. Л. Курбас так це пояснював: «Костюми тре-
ба підкреслити гротесково, карикатурно, але не для сміху. Потрібна утрировка 
не  смішної сторони, а  серйозної теми. Треба освітити з  нашої точки зору, що 
даний персонаж собою являє, це значить розкрити його соціальну суть і  інди-
відуальну суть. Наприклад, цар: оскільки ми його трактуємо як дурного офіце-
ра, що виріс на парадах, йолопа, то костюм має підкреслювати, наприклад, опу-
щені плечі. Офіцери, великі князі, ад’ютанти — тема: “пуста виправка”, гострота 
руху. Ліберали, консерватори, чорносотенці з черевцями, лисинами, особливими 
бородами професорськими. Їхня тема: папашество біля державної справи — це 
до певної міри утрирувати не для викликання сміху, а в напрямку трагічної кон-
цепції цього… Так само робітники (типова якась риса)»804.

Чи слід розглядати зауваження Л. Курбаса як повернення до естетичного ар-
сеналу агітмасового театру? Навряд. Радше, йдеться про використання відомих 
театральних «знаків», витворених попередньою добою, що уславилася зобра-
женням історичних подій у формах масштабного театрального видовища.

Відповідну мотивацію знаходимо й  у  типології дійових осіб, які з’являлися 
на  кону в  монтажі майже двадцяти епізодів. Тут найбільшої уваги вартували 
Микола II (Й. Гірняк), Побєдоносцев (М. Крушельницький) та Каляєв (А. Бучма). 

802  Протоколи засідання Режлабу [Машинопис] …
803  Власюк Д. Сторінка минулого […]. — С. 227–228.
804  «Напередодні»: зауваження Л. Курбаса [Машинопис].  — ІМФЕ НАН України, 

Ф. 42, од. зб. 38.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

275

Про першого П. Рулін писав: «Микола ІІ — чи не найкращий здобуток Гірняка 
за цей сезон: утворив-бо він останнього царя таким, яким виглядав він зі свойо-
го щоденника, з усіх мемуарів своїх прибічників — нездарним маленьким офіце-
риком, що безпорадно боровся серед тих великих питань, що їх поставила йому 
історія»805. Виконавець працював над роллю дуже скрупульозно (вивчав мемуари 
графа Вітте, французького посла Палеолога, звертався до портретів Рєпіна), що-
би врешті його герой набув вкрай стриманого сценічного виразу: «Я виговорював 
текст сіро-матовим тембром голосу, жестикуляція моя була обмежена кількара-
зовим підкрученням вуса… Основне розположення рук: права рука висіла на гру
дях, придержуючися коротким пальцем за ґудзик мундира, а ліва постійно стир-
чала за царською спиною із стиснутим кулаком»806. Лаконізм не зашкодив його 
глибині й здобув високу оцінку Л. Курбаса: «У Гірняка — цар Микола. Чотири 
рухи  — вся побудова»807. Специфічною ознакою акторської роботи Й. Гірняка 
була реалістична достовірність та психологізм, якому не завадив мінімалізм об-
разних засобів.

Робота М. Крушельницького, навпаки, була наголошено ексцентричною. 
З першої хвилини, коли невеликий на зріст актор починав, спираючись на закри-
ту від глядачів підставку, довго й уповільнено підніматися з-за величезного ам-
пірного письмового столу, він справляв враження гігантського монстра з довже-
лезними руками й довгим висохлим тулубом. Лякали впалі очі, провалля безгу-
бого рота. На череп скидалася його лиса голова. Цей, по суті, гіньйольного по-
ходження образ, водночас викликав у пам’яті окремі знамениті експресіоністські 
кінообрази.

А. Бучма грав Каляєва як героя психологічної драми, ускладнюючи малюнок 
ролі елементами удаваної патетики. Ось як, приміром, виглядала сцена в казема-
ті: «Бучма — Каляєв то лягає на ліжко, то рвучко підводиться, сідає, охопивши 
руками коліна, знову лягає і знову схоплюється»808. Моменти збудження й про-
страції постійно змінюють одна одну. Прийоми акторської техніки нагадують 
про арсенал «героя-неврастеника». Втім, вони були обарвлені тонкою іронією 
виконавця. «Холод смерті кидав Каляєва-Бучму в озноб. Він забирався на ліжко, 
охоплював коліна руками, клав на них змучену голову. Лихоманка била його не-
стерпно. Намагаючись зігрітися, Каляєв-Бучма закутувався у пальто, натягував 

805  Рулін П. Минулий сезон «Березоля» […]. — С. 73.
806  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 227.
807  «Напередодні»: зауваження Л. Курбаса [Машинопис].  — ІМФЕ НАН України, 

Ф. 42, од. зб. З8.
808  Заболотна В. Амвросій Бучма / В. І. Заболотна. — К.: Мистецтво, 1984. — С. 31. — 

(Майстри сцени та екрана).



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

276

на голову ковдру, але темрява, що огортала його там, жадко нагадувала могилу. 
Він схоплювався на ноги і патетично відчайдушно, але досить фальшиво вигуку-
вав:

— Желябов! Перовська! Чуєте ви мене? — Цим вигуком Каляєв глушив страх 
смертельної тиші і самотності. Він і хмілів від власних слів і пози, очі палали від-
чаєм і захватом, ковдра нагадувала благородні лінії римської тоги. Постаментом 
цьому живому пам’ятнику було убоге тюремне ліжко»809. Тож, уникаючи силь-
них засобів впливу на публіку, таких як гротеск чи ексцентрика, А. Бучма, однак, 
не позбавляв свого героя ознак акторської оцінки, що досить складно зробити 
в естетичному режимі театру психологічної правдивості.

Полістилізм акторських робіт, різноманітні рефлексії експресіонізму, ознаки 
агітмасового видовища, кіно впливи, — все це разом синтезувалося в художньо 
переконливий, духовно зрілий сценічний твір, яким закінчилася київська біогра-
фія засновника МОБу.

Навесні 1926 року Я. Бортник дебютував постановкою п’єси В. Ярошенка 
«Шпана». Це була остання прем’єра Мистецького об’єднання «Березіль». 
Драматург, який уже мав досвід співпраці з березільським режисерським молод-
няком, цього разу пише для дебютанта оригінальний твір із задерикуватою на-
звою «Шпана».

Вистава одразу збирає повні зали — щовечора аншлаг. О. Мандельштам писав: 
«Реве Бессарабка, кинулися до театру євреї з Подолу. Нічого не хочемо, хочемо 
“Шпану”»810. Ім’я режисера миттєво стає популярним, хоча раніше було відоме, 
головним чином, у колах, причетних до театрального руху на селі. Відтак поста-
новка «Шпани» не могла не викликати здивування, насамперед тих, хто був обі-
знаний з основним спрямуванням роботи режисера.

Березільське мистецтво тодішні фахівці вважали явищем принципово екс-
периментальним, проте остання прем’єра була несподіванкою навіть для них. 
П. Рулін гранично відверто зазначав: «Після цього історичного ставлення 
(“Напередодні”  — вистава про революцію 1905 року  — Н. Є.) перейшов театр 
до комедії, чи то ревю, огляду. Пішов він цим назустріч прагненням широкої пу-
бліки до видовища легкого та веселого, такого, що не зворушить думки гаслами, 
що дає відпочити в сміхові»811. Як бачимо, автор кваліфікує ситуацію, фактично, 
ігноруючи безапеляційні заяви одіозних ідеологів про буцімто сформовану від-
разу глядацького загалу до найменших ознак розважальності в сучасному театрі. 
Не маючи жодних ілюзій щодо художньої вартості драматургії, яка лише у ґрун-

809  Заболотна В. Амвросій Бучма […]. — С. 33.
810  Мандельштам О. «Березиль»: (из киевских впечатлений) […].
811  Рулін П. Минулий сезон «Березоля» […]. — С. 73.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

277

товній переробці годилася для використання на сцені, він стверджував: її при-
належність до  розважальної культури якраз і  робила постановку такою попу-
лярною. Втім, далі П. Рулін зауважував: «Не слід, звичайно, переоцінювати цьо-
го моменту, не слід самі тільки голі числа брати. В мистецтві кількість не завжди 
переходить в якість…»812. Тим не менше, професійна відповідальність не дає йому 
схибити і видавати бажане за дійсне: «Успіх “Шпани” — це успіх не тільки чітко 
й легко зробленої вистави, але й успіх п’єси, що не давила своєю ідеологією, […] 
яка вабила тим, що викликала здоровий сміх, що його так потребує стомлена лю-
дина наших часів»813.

Про твір В. Ярошенка згадували майже всі дописувачі й у широкому діапазо-
ні суджень, подеколи на шпальтах одного видання. Прикладом можуть бути пу-
блікації Ю. Смолича та К. Кравченка в «Новому мистецтві». Перший говорив, що 
«годі в цьому спектаклі шукати п’єси. Анекдот про злодія замзава, про розтра-
ту — неоригінальний, заялозений та ще й несмішний. “П’єса” ця не тільки позбав-
лена будь-якого змісту чи неодмінної для сатири гостроти, а й не задовольняє мі-
німальним драматургічним законам, що відріжняють драматичний твір од хроні-
керської замітки в газетнім розділі “пригоди й злочини”».814 Другий мав іншу точ-
ку зору: «“Шпана” — сатира з сучасного радянського побуту й до того — побуту 
міського, безпосередньо- близького до нас»815. Він порівнював останню прем’єру 
з «Пошились у дурні» та «За двома зайцями», і це порівняння свідчило не на їх-
ню користь. Натомість, дебютна робота Я. Бортника «позитивно відріжняється 
саме цим своїм наближенням до сучасности, до сьогоднішніх властивостей та по-
треб нашого побуту та до проблеми його оздоровлення»816.

П. Рулін теж не уникнув порівняння всіх трьох вистав, виділивши їх в окремий 
напрямок березільського репертуару, але його оцінка була досить прохолодною: 
«Звичайно, то не була така уїдлива сатира, на яку спромігся, приміром, росій-
ський драматург Ердман у “Мандаті” і якої потребував тодішній час»817. Однак, 
важливим для П. Руліна було інше — перспективи цього напрямку в мистецько-
му розвої «Березоля». Він звертав увагу на те, як «при слабкому літературному 
тексті промовляла вистава гострим рухом актора, що виявив свою надзвичайну, 

812  Там само. — С. 75.
813  Там само.
814  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Шпана» в «Березолі» / Ж. Гудран // Нове мистецтво. — 

Х., 1926. — № 26. — С. 8.
815  Крав–ко К. [К. Кравченко] Постановка «Шпани» в Київі / К. Крав–ко // Нове мис-

тецтво. — Х., 1926. — № 15. — С. 10.
816  Там само.
817  Рулін П. Український драматичний театр за п’ятнадцять років Жовтня […]. — С. 107.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

278

майже акробатичну вправність ще в “Пошились у дурні”. Нові спроби музично-
го оформлення, що в деяких виставах практиковано (шумова оркестра, робота 
Л. Ентеліса), яскраві й промовисті строї (В. Шкляєв), низка розважливих сценіч
них трюків  — усе це робило з  цих вистав видовища, що приваблювали широкі 
верстви глядача, промовляючи до нього як сатиричним змістом, так і загальним 
мажорним своїм тоном»818. Інший авторитетний критик — Х. Токар — мав схо-
жу точку зору: «Прем’єра, яку зіграли з тією карбованістю виконання, що при-
таманна цьому театрові, радує ще й тим, що починаєш помічати зростання і роз-
виток режисерської лабораторії “Березоля”. Я не знаю жодного театру, навіть 
найбільшого в  СРСР, де  б висували перед собою завдання плекати режисерів. 
“Березіль” вміє під час репертуарної кризи знаходити вихід із скрутного стано-
вища, перетворюючи слабкі п’єси в цікаві сценічні твори. Він одночасно і готує 
режисуру, думаючи про майбутнє. Серед інших це поки що недооцінена заслу-
га тов. Курбаса»819.

Крізь призму специфічного жанрового змісту розглядали режисуру вистави 
й інші автори, дивуючись рівню виконання естрадних та циркових номерів, смак 
до яких березільці не втрачали з початку 1920-х років. Поза тим, жанровий ас-
пект вистави викликав чимало суперечок — усе частіше лунало слово «ревю», по-
при те, що вистава не відповідала всім належним кваліфікаціям жанру. Справжнє 
ревю постане лише через три роки, на харківській сцені, коли дебютуватиме на-
ступне покоління березільських режисерів: Б. Балабан, В. Скляренко, Л. Дубовик 
та К. Діхтяренко, які гуртом створили знамените «Алло, на хвилі 477!».

Сьогодні важко простежити за процесом підготовки «Шпани», але сучасни-
ки констатували цілком нетрадиційну для українського театру виробничу ситуа-
цію. Від початку репетицій Я. Бортник запропонував акторам вдатися до техніки 
імпровізації та прийомів «маски». Особисто для нього переважив дивертисмент-
ний принцип, що уможливлював імпровізацію в інтермедіях між окремими епізо-
дами. В процесі репетицій інтермедії захопили більшу, ніж передбачалося, «те-
риторію» майбутнього видовища. Я. Бортник втрачав почуття міри, на що згодом 
вказував рецензент: «Видно, постановщик дуже відчув усю нікчемність “п’єси”, 
коли, дбаючи за змістовність, нагрузив її ще й кількома додатковими показами… 
Хоч і не позбавлені ці покази дотепності, та проте не всі вони пішли на плюс ви-
ставі. […] Вони тільки обтяжили спектакль, розтягли дію та загальмували її при-
скорений темп»820.

818  Рулін П. Український драматичний театр за п’ятнадцять років Жовтня […]. — С. 107.
819  Токарь Х. «Шпана»: («Березіль») /  Х. Токарь //  Театр  — Музика  — Кіно.  — К., 

1926. — № 18. — С. 6.
820  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Шпана» в «Березолі» […]. — С. 8.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

279

П. Рулін, аналізуючи режисуру, закидав Я. Бортнику неспроможність наслі-
дувати раннього Мольєра та гармонійно поєднати характери персонажів з інтер-
медіями, що уможливило б, на думку критика, появу в українському театрі важ-
ливого художнього прецеденту821. Впадає в око схожість позицій українського 
рецензента та О. Мандельштама, який стверджував: «Український театр хоче бу-
ди розсудливим і прозорим, щоби на нього пролилося рум’яне сонце Мольєра… 
Українська комедія рухається довкола Мольєрового сонця»822.

Насправді Я. Бортник першим серед мобівських учнів Л. Курбаса спробу-
вав широко запровадити в «Шпані» технології comedia dell’arte  — імпровіза-
цію та «маску». Для цього він разом з акторами регулярно відвідували зоосад, 
спостерігаючи за  поведінкою тварин, на  якій базувалася будова «маски». Так, 
Й. Гірняк згадував борсука Бухгалтера, жирафу Замзава, мавпу машиністку. 
Водночас існувало й інше джерело поставання «маски» у «Шпані». В того ж таки 
Й. Гірняка знаходимо вказівку на прототипи Замзава та Бухгалтера (С. Шагайда 
та М. Крушельницькій) — всесвітньо відомих Пата і Паташона. Крім того, акто-
ри застосовували гротескові, майже клоунські грими, що також справляло вра-
ження маски. Власне, постановник не вимагав ідентичності героїв «Шпани» тра-
диційним персонажам італійської народної комедії, натомість шукав технологіч-
ні прийоми, які наближали виконавців до створення «маски».

Щодо інтермедій «Шпани», то окремі згадки про них знаходимо у Х. Токаря: 
«Театр показав нам героїв п’єси та  їм подібних персон у  різних станах. Ми 
їх спостерігали на дещо розтягнутому, проте вдалому та модному зараз диспуті 
“Родина і шлюб”. Ми їх бачили на спіритичному сеансі (влучно й міцно зроблено-
му), наперченому злобою дня — українізацією… Не пощастило тільки прекрас-
ному за задумом “революційно-фокстротному” епізоду. […] І лише наприкінці 
епізоду промайнув вдалий момент — “Фокстрот лежачи”»823.

Л. Курбас на фахових заняттях з Практики сцени приділяв імпровізації осо-
бливу увагу, зробивши її об’єктом постійних розмов і  дискусій. Приступаючи 
до репетицій «Золотого черева» Ф. Кроммелінка, він також використовував ідею 
«маски»-тварини, до якої вдавався ще в Молодому театрі, працюючи над «Горе 
брехунові». Сценічні герої «Золотого черева» мали за психофізичними ознаками 
асоціюватися з кабаном, лисицею, віслюком, мавпою, зайцем, качкою. Тож від-
повідне спрямування пошуку Я. Бортника було невипадковим, постало на плід-
ному ґрунті молодотеатрівський експериментів і відбивало творчі шукання всі-
єї Курбасівської школи.

821  Рулін П. Минулий сезон «Березоля» […]. — С. 74.
822  Мандельштам О. «Березиль»: (Из киевских впечатлений) […].
823  Токарь Х. «Шпана»: («Березіль») […]. — С. 6.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

280

Іншою генетичною ознакою comedia dell’arte в «Шпані» стають дзанні — тра-
диційні слуги просценіуму. Їм належало допомагати героям п’єси, за  потреби 
пересувати на  кону предмети, міняти оформлення, тощо. Власне, у  такий спо-
сіб вони мали прискорювати сценічні події, хоча, насправді, радше гальмували. 
Пересуваючись по кону на роликах, дзанні постійно відволікали увагу публіки. 
Крім того, оригінальне пластичне рішення цього непосидючого й ефектного гур-
ту вказує на ще одне естетичне джерело, з яким поняття ревю пов’язується най-
більш органічно і до якого березільці середини 1920-х — початку 1930-х років не-
одноразово «припадали». Йдеться про мюзик-хол.

Авангардна театральна культура зазнала чималого впливу мюзик-холу, на що 
вказують широковідомі театральні постановки тієї доби. В середовищі березіль-
ців неугавний інтерес до цирку та кіно збагачується зацікавленням у мюзик-холі. 
Не останню роль тут відіграла березільська закоханість у таке його породження, 
яким був Чарлі Чаплін, чиє мистецтво сфокусувало здобутки мюзик-холу, цир-
ку та кінокультури.

Пильну увагу українських митців привертала стилістика чаплінської екс-
центріади — зокрема Л. Курбас часто посилався на досвід Чарлі Чапліна, гаря-
че рекомендуючи своїм учням вчитися у  нього. Тож слушним виглядає акцен-
тування Ю. Смоличем саме цієї естетичної домінанти у  виставі Я. Бортника: 
«Мюзікхольні номери, ексцентріяди тут стали режисерові за  дуже зручні за-
соби. В центрі всього видовиська безперечно слід поставити ексцентрику. Самі 
вже ролики додали виставі надзвичайної легкості. Слуги просценіюма на роли-
ках, а замість кону плац скетинг-ринку — це виходить за межі звичайного трюку, 
це вже принцип, це вже метод не тільки оформлення, а й подавання змісту огля-
ду — ексцентріяди»824.

«Шпана» стала важливим прецедентом у  тодішньому драматичному театрі, 
про що влучно висловився Ю. Смолич: «Ось уже понад два роки, як у мистецьких 
колах точаться мляво балачки про український театр сатири, про естраду укра-
їнську та музкомедію. Нам здається, “Шпана” наочно довела, що сили для орга-
нізації такого театру дозріли. Бо в “Шпані” маємо ми паростки й оперети укра-
їнської, і театру сатири (це насамперед), і естради. Більше — українського цир-
ку. Хіба не культивував кловна М. Крушельницький? Того українського кловна, 
що кажуть не було й нема на Україні. Хіба нема чого повчитися цирковим естрад-
никам в ексцентрика Б. Балабана. […] Справа утворення української естради має 
знову повстати. І передовсім за неї мусить подумати “Березіль”»825. Міркування 
критика виявилися пророчими. Ретельність, завзяття й  відповідальність театру 

824  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Шпана» в «Березолі» […]. — С. 8–9.
825  Там само. — С. 9.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

281

в опрацюванні незвичної образної мови — все вказувало на принциповий харак-
тер цієї спроби.

Я. Бортник дуже ретельно працював над створенням «естетичного плацдар
му», де актори могли шліфувати свою техніку. Тож у «Шпані» публіка зустріла
ся з чималим гуртом акторів-майстрів, поміж яких особливо виділялися В. Чис
тякова, Л. Сердюк, С. Шагайда. Однак, найбільше компліментів отримав тоді 
М. Крушельницький, який «дав виставі той пустотливо дотепний, веселий тон, 
який цілком заслужено викликав під час вистави аплодисменти. Його бухгал-
тер — це дійсно, сонливе, таке, що працює з-під палиці, улесливе, зігнуте перед 
начальством створіння. Виконання Крушельницького насправді незрівняне»826.

Окрім виразності, дієвості й переконливості жесту, особливої пластичної ор-
ганіки, вміння бачити у середовищі партнера — словом, усього того, що здавна 
вважалося сильною ознакою березільської акторської культури, — у рецензіях 
на постановку «Шпани» критика чи не вперше помічає своєрідність мовних ін-
терпретацій. Те, що вони були у постановці Я. Бортника невипадковими, свідчать 
спогади Й. Гірняка, де занотовано таку особливість режисури: «Глядач розва-
жався мовним воляпюком, базарним жарґоном та нашвидку українізованими ма-
шиністками й бюровими чиновниками, які, на доручення постановника, намага-
лися уподібнюватися до експонатів київського звіринця»827. На це також звернув 
увагу П. Рулін, хоча і вважав такий прийом зловживанням «макаронічною суміш-
кою української мови з російською»828.

Суржик у «Шпані» фігурував як  об’єкт поміркованої сатири. Втім, прин-
ципово важливо, що театр усвідомлював соціальний аспект цього вияву наці-
онального самоприниження. Але, на відміну від «Зайців» М. Старицького, де, 
радше за все, суржик є виявом ментального ушкодження, породженого попере-
дньою історією національного приниження, мовний «екстрем» «Шпани» відби-
вав деформації, інспіровані вже радянською дійсністю. Театр розпізнає й унао-
чнює ознаки «совміщанства» новітнього зразка, можливо, ще не вміючи належ-
ним чином діагностувати це явище. Але його природу він позначив точно і від-
верто.

«Шпана», в цілому, посіла в  історії «Березоля» помітне місце, попри те, що 
їй в  цьому подеколи відмовляють, насамперед, через жанр  — аж надто легко-
важний. Окрім всього, це був перший зразок театральної сатири, спертої на ори-
гінальну літературну основу (до  того  ж, спеціально для березільців створе-
ної), а не на переробку класичного твору, як, приміром, «Пошились у дурні» чи 

826  Токарь Х. «Шпана»: («Березіль») […]. — С. 6.
827  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 234.
828  Рулін П. Минулий сезон «Березоля» […]. — С. 75.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

282

«За двома зайцями». І хоча драматургія В. Ярошенка цілком заслуговувала на всі 
закиди фахових критиків, але  пересічний глядач знайшов у «Шпані» жадану 
«злобу дня», критичний погляд на дійсність з усіма її «радянськими» ознаками. 
Врешті, за висновок тут може правити думка О. Мандельштама, який помітив у 
«Шпані» важливі прикмети нового: «“Ідеологія” у ній шкутильгає, зміст легко-
важний: якась нісенітниця про розтратників, але  так чи інакше, кияни підняли 
“Шпану”, всенародно перенесли до цирку, валять на неї десятками тисяч і ніза-
що не випускають із міста. Загальне визнання увінчало “Шпану”. Вийшла коме-
дія великого стилю»829.

Після останньої київської прем’єри влітку 1926 року березільці згідно з  рі-
шенням уряду почали збиратися до Харкова — про це оголосили на Всеукраїнсь
кій театральній нараді ще у березні. Від цього моменту починається реорганіза-
ція МОБу, який стає виробничим театром. До Харкова можуть переїхати далеко 
не всі березільці — частина змушена лишитися у Києві. Взагалі, на той час склад 
Об’єднання встигає суттєво змінитися: «режисери Лопатинський і  Василько, 
окрилені успіхом своїх постановок, не стали чекати черги для нових постановок, 
подалися хто куди: Лопатинський до Одеси попробувати свій хист на кінофабри-
ці, а Василькові заманулося поексплуатувати свою постановку “За двома зайця-
ми” в театрі Г. Юри в Харкові, а згодом у театрі в Одесі. Колишні молодотеатрів-
ці Павло Долина і Степан Бондарчук полакомилися самостійними режисерськи-
ми хлібами в Одесі, а Гнат Ігнатович […] повернувся до своїх перерваних сту-
дій медицини. Сергія Каргальського заманила адміністративна діяльність у сто-
личному оперному театрі. За Лопатинським, Васильком та Бондарчуком подали-
ся Зіна Пігулович, Любов Гаккебуш та Соня Мануйлович»830. Ці події хоча й ско-
регували плани і практику «Березоля», але не могли суттєво вплинути на життя 
Об’єднання, реформування його у театр і переїзд до столиці.

Розмови про зміни почалися наприкінці 1925 — на початку 1926 року. У лю-
тому Л. Курбас виступив перед колективом із  розповіддю про свою поїздку 
до Харкова і переговори із представниками влади.

В  цьому питанні важливо правильно визначити мотиви, які спонукали 
Л. Курбаса зважитися на  такий крок. Таких мотивів не  бракувало в  діапазоні 
від творчих до  прагматично-виробничих (приміром, він повідомляв трупу про 
100 тисяч карбованців субсидії). У цій ситуації колектив отримав би передишку, 
оскільки старий репертуар ставав, фактично, новим.

В цілому, за його словами, складається умова для ретельнішої праці над на-
бутим досвідом, без необхідності поспішати з новими постановками. Але це бу-

829  Мандельштам О. «Березиль»: (Из киевских впечатлений) […].
830  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 218.

розділ третій МИСТЕ ЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ БЕРЕЗІЛЬ

283

ло не головне, головне полягало в тому, що «у Києві наша режисура дасть на-
віть шість-вiсiм постановок на рік, тобто, зокрема, кожен має змогу поставити 
одну або півтори постановки на рік, а у Харкові відкривається театр “Сатири”, 
український, відтак, “Червонозаводський театр”, який теж українізується, який 
теж має бути відданий у  наші руки»831. Привабливо виглядають й  інші можли-
вості: «Це наявність у  Харкові фінансованих державою журналів, можливість 
у Харкові все те, що у нас звичайно закінчується одною пропозицією, видання 
всяких бюлетенів i збірників, — можливість усе це проробити у Харкові без шко-
ди i можливість проробити це з меншою витратою сил, як у Києві. Це має вели-
ке значення для утвердження театру, яким ми його собі уявляємо […] в розумні 
впливу на всі українські театри. Цим нехтувати не можна»832. Л. Курбас оцінює 
харківську культурну ситуацію як більш сприятливу й конструктивну з точки зо-
ру цілей «Березоля», бо «в Харкові зосереджена вся наша література. В Харкові 
i в розумінні глядача ми маємо багато гостріших, більш вимогливих критиків, ба-
гато кращих i видатніших політичних, культурних діячів, ніж ми можемо мати 
тут»833.

Всю весну йшла підготовка до зміни статусу, умов праці, адже МОБ, реорга-
нізований у театр, змушений був подбати про ті ділянки роботи, які лишалися 
у Києві, приміром, музей. Його передають Академії Наук, під патронат П. Руліна. 
Згортається робота деяких станцій і комісій. Л. Курбас у засобах масової інфор-
мації розповідає про плани на майбутнє.

Вже у 1980-ті роки Н. Кузякіна спробувала окреслити головні мотиви, якими 
керувався лідер МОБу, позначаючи найбільш суттєві пункти його програмних 
настанов: «Переїзд мав на меті одним махом вирішити чисельні проблеми життя 
“Березоля”: допомогти здобути матеріальну рівновагу за рахунок значної субси-
дії, яка надавалася столичному театру, створити сприятливе глядацьке середови-
ще — до Харкова тих років з’їжджалися молоді українські таланти, було чимало 
вузівської молоді, рабфаківців і т. п.; приваблювала ідеологічна підтримка з бо-
ку літературно-художніх організацій, дуже активних у ті роки. Нарешті, Курбас 
отримував у Харкові можливість більше впливати на загальноукраїнський теа-
тральний процес, підтримувати дух неспокою, невдоволеності і творчих пошуків. 
А ще він мріяв організувати там театр Сатири, українську оперету, видання тео-
ретичного театрального журналу і тому подібне»834.

831  Вступна лекція Л. Курбаса до «Золотопуза», 1926 р. [Машинопис]. — ІМФЕ НАН 

України, Ф. 42, од. зб. 39.
832  Там само.
833  Там само.
834  Кузякина Н. Лесь Курбас […]. — С. 29.



Засновник «Березоля» переїздив до Харкова, вже здій-
снивши свої плани радикальної реформи українського те-
атру, реформи, розпочатої ще за  часів Молодого театру 
і  покликаної оновити національну культуру. У  середині 
1920-х років круто змінюється соціальна дійсність, а  що-
до подальшого розвитку політичної ситуації, то оцінити її 
адекватно, тим паче в  найближчій перспективі, він не  міг. 
Лише згодом Л. Курбас переконається, що дійсність чимда-
лі менше відповідатиме його глобальній меті. Розходження 
з владою та її ідеологією відбуватимуться поступово, проте 
невідворотно. І харківський етап існування Курбасівського 
дітища не раз промовисто це засвідчить.

«БЕРЕЗІЛЬ»
у харкові
(1926–1933)

розділ четвертий



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

286

Х арківський період в  історії «Березоля»  — найбурх-
ливіший та найдраматичніший. В минулому лишилася 

київська доба, позначена романтикою нестримного пошуку, 
лишилася публіка, яка пов’язувала з березільцями сподіван-
ня на оновлення національного театру. Один із прихильни-
ків гурту — О. Мандельштам, розмірковуючи над його до-
лею, зауважував: «“Березіль” за 4 роки своєї роботи забу-
дував різноманітними й тимчасовими спорудами дике поле 
старого українського театру. Ця забудова відбувалася із га-
рячковим поспіхом. З подібною швидкістю будуються кора-
бельні перед війною, нагромаджуються барикади i риються 
окопи. У роботі “Березоля” є щось спільне з роботою будь-
якого засновника: він прагне в  найкоротший час подати 
зразки найрізноманітніших жанрів, намітити всі можливос-
ті, закріпити всі форми»835. Він передрікав, що Курбасівське 
дітище започаткує основні типи українського театру, які 
розвиватимуть березільську мистецьку ідеологію, втілюва-
тимуть її у життя. До певної міри цей прогноз здійснився.

ПЕРШИЙ СЕЗОН (1926–1927)

Про харківську добу «Березоля» написано чимало. 
З  одного боку, історія підтвердила слушність міркувань 
О. Мандельштама, а  з  іншого  — створила ситуацію, непе
редбачувану поетом у першій половині 1920-х років. Одним 
із тих, хто найкраще схарактеризував зміни в житті колек-

835  Мандельштам О. «Березіль» […].

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

287

тиву, був Ю. Шевельов: «У Харкові містилося три театри для харків’ян, що фор-
мально звалися “Березіль”: аґітпропний, театр-ревю та “нормальний”  — хоч 
усі три при одній школі виховання актора; а  далі  — четвертий, театр Миколи 
Куліша; i нарешті — театр Леся Курбаса. Статистично: перші три — 23 вистави, 
четвертий — три i п’ятий — теж три. Трагічна дійсність тогочасного Харкова»836. 
Оцей п’ятий театр, за  Ю. Шевельовим, складався із «Золотого черева» (1926), 
«Диктатури» (1930) та «Маклени Граси» (1933).

«Березіль» розпочав свою роботу «Золотим черевом» Ф. Кроммелінка 
(прем’єра 16 жовтня 1926 р.), одразу зазнавши гіркоти гучного провалу837. Після 
кількох показів спектакль зняли з  репертуару, що трупа пережила дуже го-
стро. Місто поставилося до  неї вкрай недружньо: зал дратувався i порожнів 
на  очах. Це змусило лідера «Березоля» звернутися до  редакції «Нового мис
тецтва» з відкритим листом, де, зокрема, йшлося: «Театр мусив показати виста-
ву тільки на половину зробленою. Неможливість надалі затягати відкриття се-
зону, або відкривати його старою п’єсою»838. Втім, виправдовуватися режисер 
не збирався, навпаки — закинув глядачам брак смаку, нечутливість до нового, 
нездатність зрозуміти, що «вистава задумана трохи в стороні від відомих попу-
лярних планів»839. Л. Курбас не зупинився перед звинуваченням публіки в бай-
дужості до мистецьких новацій, передрікаючи подальше зміцнення цієї тенден-
ції: «Просто будуть нормальним явищем, що буває завжди, коли йдуть непро-
топтаними стежками, наперед розжованими критикою “Правди” та “Советского 
Искусства”»840. Задерикуватість тону можна зрозуміти, і щоби не говорив про 
неповну готовність «Золотого черева», це була талановита й ретельно зробле-
на річ.

Початок роботи над «Золотим черевом» припадає на кінець лютого 1926 ро-
ку, коли Л. Курбас виступив перед колективом із закликом «демонтувати» сту-
дійний метод праці. Йшлося не про скасування регулярних занять, а про корек-
цію технології й методики. Головний принцип студії: щоразу створювати худож-
ній «прецедент», починати із закладання базових основ під фундамент чергово-
го сценічного опусу,  — поступається місцем суто «виробничому» підходу, ко-
ли творчо озброєний митець лише сумлінно підтримує «форму», використовуючи 

836  Шерех Ю. Лесь Курбас і Харків […]. — С. 51.
837  Про виставу див.: Єрмакова Н. «Березіль» у Харкові / Наталя Єрмакова // Просце

ніум. — Л., 2004. — № 3. — С. 16–20; Там само. — 2005. — № 1/2. — С. 12–16.
838  Курбас Л. Постановка «Золоте черево»: (Лист до редакції) / Курбас Лесь // Нове 

мистецтво. — Х., 1926. — № 25. — С. 9.
839  Там само.
840  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

288

набуті навички у створенні вистави. В «Золотому череві» ці настанови почали ре-
алізуватися, засвідчуючи зміни в житті колективу.

Л. Курбас вважав дебют гурту в «червоній столиці України» мистецьким «мо-
ментом істини», покликаним засвідчити бажання прискорити радикальне онов-
лення національної сцени. Митець сподівався спертися в Харкові на ту частину 
української творчої інтелігенції, яка, на його переконання, переймалася анало-
гічними проблемами. Складалися передумови для створення єдиного мистецько-
го фронту, який би консолідував близькі «Березолю» творчі сили.

Історія цієї ідеї сягає київської доби, коли після відвідин МОБу М. Бажаном, 
О. Досвiтнiм, А. Любченком, О. Слiсаренком, П. Тичиною та М. Яловим березіль-
ці, вважаючи цю подію знаковою, підписали (в особі Л. Курбаса, Ф. Лопатинського 
та П. Берези-Кудрицького) таку собі «заяву про наміри»: «Перший раз за весь 
час нашої територіальної вiдiрваностi від центру революційної української 
культурно-громадсъкої мислі, ми почули себе не тільки не ізольованими (як зда-
валося досі) в установках нашої роботи, але, навпаки, почули твердий ґрунт та-
кож i в колах революційної інтеліґенції i, безперечно, давно бажаних спільни-
ків. Це має значення не тільки для нас, як момент, що дозволяє твердіше i певніше 
ступати. Ще більше значення ми придаємо цій події, як фактові в певній площи-
ні значних i важливих послiдкiв для спільної справи. В українських обставинах 
боротьби за культуру утворюється для даної хвилі єдино-правильний фронт»841. 
Вони розраховували в такий спосіб інтенсифікувати свою діяльність. Не помили-
лися березільці й із побратимами — згадуваними літераторами, про що згодом 
засвідчив їхній харківський дебют, подальша діяльність на новому місці.

Публічний провал «Золотого черева»  — несподіваний, болісний i гучний  — 
змусив Л. Курбаса уважніше придивитися до власних планів і скорелювати їх за-
для уточнення тактики мистецького руху.

Цю ситуацію влучно прокоментувала Н. Кузякіна: «Перший сезон у Харкові 
виявився для Курбаса непередбачувано складним. У  1926–1927 роках він готує 
три п’єси, але одна його робота не прийнята глядачем, друга — не показана йо-
му, третя не вийшла зі стадії репетицій. Це були “Золоте черево” Ф. Кроммелінка, 
“Хулiй Хурина” М. Кулiша та “Войцек” Г. Бюхнера. […] Три вистави Курбаса 
у своїй сукупності мусили скласти своєрідну трилогію про безглуздий автома-
тизм влади в руках ординарної малоосвіченої людини (“Хулiй Хурина”), про ма-
ніакальне розтління духу пересічної людини, приголомшеної золотом (“Золоте 
черево”), про згубну силу пристрасті, що стала єдиним просвітком в існуванні ав-
томатизованого, сплющеного казармою Войцека. Очевидно відбувалися важли-

841  «Лист до редакції» [Машинопис] / Л. Курбас, О. Дацків. — МТМК України, Ф. Р.: 

архів т-ру «Березіль», од. зб. 3803.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

289

ві зміни у духовному житті Курбаса, який, починаючи з “Джіммі Гiґґiнса”, з осо-
бливою силою розмірковує над проблемою “звичайної” людини та її ролі у русі 
суспільних механізмів»842. Дослідниця слушно наголошувала, що найдошкульні-
шим моментом програми «Березоля» була його очевидна несумісність з ідеоло-
гічними настановами нової влади. У час, коли від мистецтва вимагався бадьорий 
ритм та соціальний оптимізм, митець починає сезон з гіркого й викривального 
спектаклю. В свою чергу, пересічна публіка — почасти здивована, а почасти роз-
дратована — теж не крилася зі своїм неприйняттям «Березоля». Тож, режисер 
у своїх сподіваннях, сказати б, помилився двічі — не зміг об’єктивно оцінити рі-
вень і можливості сприйняття глядацького загалу і, відтак, не отримав розумін-
ня й адекватної реакції.

В  різний час діагноз цій колізії ставили крім Ю. Шевельова М. Хвильовий, 
О. Досвiтнiй, В. Хмурий. Останній дотепно окреслив ситуацію жовтня 1926 року: 
«Тоді Березіль сказав за Тирольтом: “Не завжди поразки зазнають автори, акто-
ри чи режисери. Буває, що її зазнає i глядач”. І почав друкувати в журналі “Нове 
мистецтво” лiбретта своїх спектаклів та  режисерські інформації до  прем’єр. 
Столиця наїжилась. Вона сичала, глузувала, іронізувала, мовчала й  пускалася 
в довгу філософію»843.

Щодо визначення смаків та  прихильностей харківської публіки, то, мабуть, 
найвиразніше це зробив Ю. Шевельов, коли пояснював причини супротиву но-
ваціям Л. Курбаса. На його думку, для відвертого протистояння сторін існува-
ло кілька причин — політичних, ментальних, культурних. По суті, зрусифікова-
ний міщанський харківський загал не помилявся у тому, що «Золотим черевом» 
Л. Курбас «спробував висадити у повітря традиції Синельникова», тоді як «Харків 
тримався старого і тишком-нишком мріяв про реставрацію Синельниковського 
комплексу»844. Більше того, дослідник наголошував: «Тільки в К урбаса спра-
ва ускладнювалася тим, що культурою для нього була не російська, а німецька, 
включно з тогочасним німецьким експресіонізмом»845. З  іншого боку, на кінець 
1920-х років у столиці поступово спинається на ноги прошарок глядачів, яких ав-
тор називає «чорнозем». Це, за його визначенням, «село в процесі урбанізації, 
найнаочніше — студенти й студенти-випускники-фахiвцi. […] Дуже чітко це бу-
ло видно на диспуті про “Диктатуру” в студентському гуртожитку “Гігант”»846. 
Специфіка цієї частини аудиторії теж відбилася на загальному портреті тодішньої 

842  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры […]. — С. 49–52.
843  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 13–14.
844  Шерех Ю. Лесь Курбас і Харків […]. — С. 46.
845  Там само. — С. 49.
846  Там само. — С. 48.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

290

харківської публіки. Врешті, Ю. Шевельов виокремлює ще одну групу, яка ак-
тивно формувалася в зазначений період — «української модерної інтелігенції», 
чиї інтереси, власне, реалізував «Березіль». Він мав усі підстави стверджувати: 
«Але був ще один тип березолефілів, тип урбаністичний, не урбанізований, урба-
ністичний усією своєю біографією. Української крови, але з міським корінням i 
при російській культурі. Тип, що не належав ні до хамуватих непманів, ні до екс-
чорноземельцiв, i міг вирости в достеменне ядро української міської культури. 
У пізніші роки він у це ядро не виріс, бо його викорчували, а екс-чорноземельцiв 
або денаціоналізували, або екстериторiювали, або теж викорчували. Тип (чи рад-
ше прошарок) був істотний, хоч майже незнаний історикам театру»847. (До цього 
типу глядачів належав і сам автор наведених рядків).

Втім, у 1926 році кількісно переважала міщанська публіка — вкрай ображена, 
що «Березіль» витіснив зі звичного приміщення російську трупу Синельникова. 
Смаки та  орієнтири цих «українських культурних недоростків», принагідно 
до  діяльності «Березоля», їдко охарактеризував В. Хмурий: «Театр з  мовою, 
якою культурна родина колишнього російського чинуші не може обійтися поміж 
голярнею й церобкоопом. Театр, що на долю йому було смішити можновладно-
го русифікатора й розчулювати до сліз репрезентанта пасiчно-баштанницького 
капіталізму. Цей театр згадав, що українські різьбарі колись стояли врівні з ве-
неційськими, i наважився сам порівнятися з театральною культурою свого часу». 
За В. Хмурим, такому театру харківські міщани не пробачили, що він «взявся ви-
вести свою театральну культуру на світові шляхи»848.

На принциповому рівні, хоча й в інакшому ракурсі, проблему «Золотого че-
рева» розглядав М. Хвильовий, коли восени 1926 року, в двох числах «Нового 
мистецтва» висловився з  приводу виниклої ситуації, щоби «кинути погляд 
на нашу театральну дійсність з того забутого пункту, з якого зникають дрібни-
ці i вирисовуються перспективи загального розвитку»849. Він оприлюднив у сво-
їй розвідці різні погляди на  згадану театральну подію, прагнучи виявити весь 
спектр закидів «Березолеві» з  боку публіки та  критики, і, врешті, запропону-
вав власну точку зору. Те, що для більшості було головним предметом обгово-
рення — «п’єса все таки напівбуржуазна, по-друге, якась анекдотична траґедія 
i по-третє (що до  постановки)  — якийсь невдалий еклектизм»,  — його майже 
не цікавило. М. Хвильовий переймається іншим, адже Л. Курбас зміг «положи-
ти в основу будівництва своєї молодої культури не халтуру із сумнівною ідеоло-

847  Шерех Ю. Лесь Курбас і Харків […]. — С. 48.
848  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 15.
849  Хвильовий М. «Золоте черево», як вихід із репертуарного тупика: (Стенограма од-

нієї розмови) / Микола Хвильовий // Нове мистецтво. — Х., 1926. — № 28. — С. 3.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

291

ґією, а Аристофанiв, Шекспiрiв, Мольєрiв ect.»850. Реакція харків’ян на «Золоте 
черево», вважав М. Хвильовий, «свідчить про те, на якім низькім культурнім рів-
ні стоїмо ми, глядачі “сатани в бочці”»851. Переконаний, що єдино правильним 
є рух національного театру до класики, він стверджував: «Погоджується з на-
ми театр “Березіль” чи ні — ми не знаємо. Стане він на цей шлях (чи може вже 
й стоїть) — нам теж невідомо. Але що нам відомо i що ми ставимо в велику за-
слугу цьому театрові так це те, що він перший із наших театрів свідомо підійшов 
до будівництва нової культури. Він перший поставив питання про плановий під-
хід до цієї відповідальної справи. Він не кинувся на дешовку, не пішов на вудочку 
міщанства, для якого культурні проблеми завжди були порожнім звуком, не за-
хотів копіїшної слави, а уперто й систематично без відповідної підтримки з бо-
ку театральної критики привчає нашого глядача свідомо підходити до культур-
ної проблеми, зрозуміти, в який відповідальний час ми живемо i яку велику вагу 
положила історія на наші кволi плечі. Звичайно, така роля в наші скептичні дні 
не дуже вдячна»852.

М. Хвильовий, не  поминувши увагою ані «Макбета», ані «Гайдамаків», ані 
«Джіммі Гiґґiнса», наголошував, що «Золоте черево» посіла поряд з ними закон-
не місце, «це — п’єса для часів непу»853. Саме в міщанстві видатний публіцист ба-
чив реальну загрозу для будівництва нової культури. Цікаво, що тоді ж Михайль 
Семенко друкує в «Новому мистецтві» (1926, № 8) сатиричний вірш із промовис-
тою назвою «Всеукраїнське ПУЗО», що, здавалося, прямо апелював до березіль-
ського «Золотого черева».

Однак харківську прем’єру «Березоля» критикували не  лише з  тих позицій, 
які викликали осуд М. Хвильового, В. Хмурого чи Ю. Шевельова.

Так у  статті М. Корлякова, написаній три роки потому і  присвяченій вже 
«Алло, на хвилі 477!», автор вказує ще на одну, як він уважав, причину «прова-
лу» харківського дебюту колективу. Йдеться про «спільну естетичну природу» 
вистави Л. Курбаса та графіки Г. Ґросса854. Правомірність впливу німецького ху-
дожника на українського режисера сумнівів не викликає, так само, як конста-
тація впливу Г. Ґросса на В. Меллера. Врешті, видатний художник-графік, став-
ши, завдяки Е. Піскатору, однією з найпомітніших фігур німецького театрального 

850  Там само.
851  Там само. — С. 5.
852  Там само. — С. 4.
853  Там само.
854  Зауважмо, що у 1926 року накладом видавництва «ВАПЛІТЕ» було видано книгу 

зі статтею Г. Гросса «Мистецтво в небезпеці», проілюстровану кільканадцятьма соціаль-

ними карикатурами, та з ґрунтовною передмовою А. Лейтеса «Гросс як художник».



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

292

експресіонізму, співавтором кількох сценічних шедеврів цього режисера — ліде-
ра напрямку, Г. Ґросс був одним зі стовпів європейського авангарду. Однак для 
М. Корлякова березільські рефлексії на доробок німецького митця є великим не-
доліком. Він не ризикує перекреслити творчість зарубіжного художника, нато-
мість, робить спробу його дезавуювати: «Якщо безумовно позитивним треба ви-
знати користання “Березоля” з позитивних моментів експресіонізму, то надмір-
не захоплення Ґросом не завжди призводить до бажаних наслідків. Ґрос — із ло-
на експресіоністів. […] Революційне значення Ґросового мистецтва — безсумнів-
не. Але знову таки: відносно. В. Перцов цілком вірно підкреслює: цей прейску-
рант гниття й неподоби, що його ретельно добирає Ґрос, може відіграти ролю 
“возбуждающей приправы”… А коли це так, коли Ґрос позитивний тільки з по-
гляду своєї мистецької деструкції буржуазного ладу, чи можна його суть, йо-
го “форму” без застережень переносити на наш ґрунт, в країну, де в кожній ді-
лянці життя є конструктивні прагнення будувати й будувати? Звичайно, ні!»855. 
Закидаючи Л. Курбасу спочатку естетичну, а потім вже й  ідеологічну коротко-
зорість, критик тим самим робить спробу звинуватити режисера в нечутливості 
до актуальних проблем часу.

Нападки М. Корлякова були досить симптоматичними й відбивали конкретну 
ситуацію в сфері ідеології мистецтва, активно впроваджувану владою. Чимдалі 
більшими, помітнішими стають розбіжності у  її політичних, ідеологічних на-
становах, формах i методах запровадження ідеологічних доктрин та  програм-
них цілях «Березоля». Небезпечна для театру ситуація згодом стає більш оче-
видною, радикалізується, при тому, що Л. Курбас демонструє гнучкість у «при-
пасуванні» свого дітища до реалій доби. Стосовно естетичного аспекту закиду 
М. Корлякова, то варто уважніше придивитися до тих звинувачень.

Дійсно, заперечувати вплив на  Л. Курбаса мистецтва німецького експресіо-
нізму безглуздо. Зовсім інша справа звинувачувати на  цій підставі художника 
у смакуванні «гниття», яке, нібито, культивує Г. Ґросс, а березільці все це «про-
таскують» на сцену, прикриваючись завданням соціальної критики. До речі, ані 
М. Хвильовий, анi В. Хмурий, неодноразово посилаючись на Г. Ґросса, таких за-
кидів театру не робили. Щодо зарахування «Золотого черева» до експресіоніз-
му, то однозначно твердити це навряд чи доречно. На відміну від «Газу» — харак-
терного прикладу цієї культури — естетична природа «Золотого черева» не бу-
ла такою очевидною.

Варто нагадати, що п’єса Ф. Кроммелінка, створена на  початку 1920-х років 
ХХ ст., була фарсом. Дослідниця творчості драматурга І. Шкунаєва зазначає: 

855  Корляків М. «Джентльмени воліють блондинок»: (Про «Алло, на  хвилі 477») 

/ Мих. Корляків // Критика. — Х., 1929. — № 2. — С. 61.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

293

«У Кроммелінка фарсова ситуація відтворює в окремому прикладi безлад самої 
дійсності. Смішним є розлад між ідеальною нормою й реальним відхиленням від 
неї. Але норма недосяжна, як ідеал, а реальність безкінечна. Найбільш усвідом-
лено ця ідея безкінечної дурної реальності буде виявлена не у 20-тi, а у 50-тi ро-
ки, в “театрі абсурду”»856. Фахові критичні судження про березiльське «Золоте 
черево», здебільшого, наголошують на його фарсовій природі, зауважуючи озна-
ки, що їх І. Шкунаєва визначає як «безкінечну дурну реальність». Історія люди-
ни, яка через патологічну жадібність з’їла (?!) золото несподіваного спадку, а по-
тім у конвульсіях вмирала, намагаючись «вилучити» свій скарб із власного орга-
нізму природним шляхом, — ця історія, водночас жахлива i смішна (радше, на-
віть, жахливо-смішна), відповідала всім ознакам фарсу.

Якщо естетичний сенс знаменитого мейєрхольдівського «Великодушного 
рогоносця» Ф. Кроммелінка був конструктивістичним, то  Л. Курбас для цьо-
го драматурга обирає засоби гротеску (Ю. Смолич вживає для позначення сти-
лю «Золотого черева» термін «химерна символіка»857). Український режисер та-
кож не уникає конструктивістичних прийомів, що від них, як і від експресіонізму, 
не була вільною березiльська стильова палітра. Втім, у «Золотому череві» 1926 ро-
ку присутність відповідних ознак не була вже надто акцентованою, про них згаду-
вали, радше, принагідно, пояснюючи особливості використання. Так, приміром, 
зробив Ю. Шевельов: «Це був експресіонізм не в буянні образів, а в підпорядку-
ванні театральних засобів мисленню. Так накреслювалося в “Золотому череві”»858.

Певні аспекти проблеми тодішнього ставлення Л. Курбаса до  експресіоніз-
му i конструктивізму пояснює зауваження Й. Гiрняка щодо вибору цієї п’єси 
для харківського дебюту. За його словами, режисер до початку репетицій висту-
пив перед трупою із декларацією про завершення «формальних шукань, що ха-
рактеризували мистецьке обличчя “Березоля” в час […] перебування в Києві»859. 
Підсумовуючи мистецькі праці київської доби, Л. Курбас пояснював, що поста-
новкою фарсу Ф. Кроммелінка створюється важливий прецедент. Через рік піс-
ля прем’єри він зауважить: «“Золоте черево”, навіть в такому вигляді, для дотеп-
ного i грамотного режисера виробничого театру могло дати методологічних хар-
чів так років на п’ять»860.

856  Шкунаева И. Бельгийская драма от Метерлинка до наших дней: очерки / И. Д. Шку

наева. — М.: Искусство, 1973. — С. 243.
857  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Золоте черево» в «Березолі» / Ж. Гудран // Нове мистец

тво. — Х., 1926. — № 24. — С. 4.
858  Шерех Ю. Лесь Курбас і Харків […]. — С. 51.
859  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 240.
860  Курбас Л. Шляхи Березоля […]. — С. 163.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

294

Таким чином, опрацьовуючи фарс Ф. Кроммелінка, «Березіль» оновлював 
свій мистецький арсенал, вдаючися до  засобів, які, на  думку декого із  сучас
ників, ще не  були ясно естетично окресленими. Ю. Смолич, зокрема, вважав, 
що спроба «Золотого черева» — закономірний етап шукань без ознак руху на-
вмання, з ознаками чіткого мистецького позиціювання: «Охайність i заглибле-
ність обробки найменчих дрібниць дивує. Ця витонченість б’є в очі і в матеріяль-
ному оформлені художника Меллера й в трактовцi ситуацій, i в рисунку кож-
ної дійової особи»861. Схожу точку зору висловлював режисер-лаборант ви-
стави  — Х. Шмаїн, називаючи працю Л. Курбаса філігранною. Спостерігаючи 
за  процесом поставання вистави, Х. Шмаїн зауважив чітку естетичну мотива-
цію: «Курбас задумав цю постановку в планi гострого памфлета. Всі персонажі 
були наділені певними рисами сатиричного характеру i мусили виявити їх у гі-
перболізованому вигляді, засобами гротеска»862. Розвиток цієї думки знаходи-
мо у висловлюваннях Й. Гірняка — виконавця ролі Мюскара: «Зовнішні поста-
ті персонажів, їхнi руки, жести i навiтъ інтонації слова були гострi, гіперболіч-
ні, ґротескні, проте не переходили поза межі реального. Це мав бути “умовний 
реалізм”, що виходив із “ізмів”, які визначали попередній творчий шлях керівни-
ка “Березоля”»863.

Всі події вистави розгорталися в  середовищі з  ознаками конструктивістич-
ного походження. Крім того, «ґротескний стиль вистави глядач бачив уже з мо-
ментом відкриття завіси, коли перед його очима появилися не конкретні стіни 
будівель, а тільки каркас із вузьких дерев’яних лат, що зарисовували схему не-
завершених реальних будівель»864. Те, що Й. Гірняк називає «каркасом із вузь-
ких дерев’яних лат», звідусіль оточувало досить реалістично відтворену кім-
нату. Здавалося, художник розібрав нещодавно вкрай актуальну конструкцію 
i збудував з її дерев’яних елементів каркас, в самісінькому центрі якого розміс-
тив ядро — кімнату — об’єкт іншої естетичної природи. Мереживо гігантського 
павутиння теж здавалося зітканим із «уламків» якогось іншого, чітко структу-
рованого об’єкту. Крила непорушного вітряка, здіймаючись на задньому планi, 
створювали образ млина як  певної функціональної конструкції, чия роль зні-
вельована часом і обставинами. Подібне враження справляли й щогли вітриль-
ників, які теж, мабуть, заблукали в глибинах ар’єрсцени, лишилися навіки при-
швартованими в порту. Установка все ще зберігала пам’ять про своє конструк-
тивне минуле.

861  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Золоте черево» в «Березолі» […]. — С. 4.
862  Шмаїн Х. Режисер, педагог, учений […]. — С. 138.
863  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 243.
864  Там само.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

295

Д. Чукін у  1932 році писав про діяльність В. Меллера середини 1920-х років: 
«Друга лінія, що безперечно говорить за  новий якісно-вiдмiнний стан в  роботі 
художника, що ледве намітився в “Золотому череві”, знайшла розв’язання у першій 
дії “Малахiя”»865. Згадка про характерну для цієї «другої лінії» особливу місію ре-
чового світу дозволяє автору розвідки виводити мистецький родовід «Золотого че-
рева» з «Джіммі Гiґґiнса»: «У виставу входить річ, поки що несміливо, вона поки що 
подана схематично та служить змалюванню оточення, в якому йде дія, ще не до-
рівнюється чинності, як i акторові — це прийде пізніше»866. Д. Чукiн зауважує та-
кож інші зміни у технологічних прийомах за умови збереження принципової ролі 
речі в новій мистецькій ситуації: «Збагачується й палітра митця: світло, що служи-
ло раніше тільки за акцентацію певних моментів та дійових осіб, тепер грає актив-
нішу роль (чергування освітлень першого та другого плану тощо). Колір, що давні-
ше не грав самостійно діючої ролі, тепер використовується для підсилення певного 
самостійного тону спектаклю. Але при всьому тому “Золоте черево” несе на собі ще 
сліди обережного ставлення до речі, речі подаються часто не цілком, а формулою, 
деталлю. Процес переростання театру в новий етап відбувається не без болю»867.

Принцип мінімалізму в  доборі предметів робив кожну річ унікальною. Між 
двома вікнами в  центрі композиції розташувалися масивне крісло та  полиця 
з мисками над ним. На цьому троні-стульчаку й вкоротив собі віку нещасний зо-
лотожер Огюст (С. Шагайда). Барвистий мисник складав із  тим блюзнірським 
«троном» пародiйно-гротескову «діалектичну пару», хоча поза сюжетом фарсо-
ві алюзії щодо парадоксального зв’язку обох цих предметів навряд чи виникали б 
взагалі. З розвитком подій крісло все більше асоціювалося зі стільцем для тортур, 
до яких герой сам себе прирікав, посилюючи абсурд ситуації.

Жанрова специфіка вистави давалася взнаки й у, так званому, звуковому пей-
зажі, який утворювали «лаяння собаки, скрипіння вітряка, квиління поросяти, 
кудкудакання курей»868. «Музика шумів» навіювала згадку про класичний гол-
ландський натюрморт — образ тілесної фламандської щедрості виявляв, сказа-
ти б, звуковий відповідник замість візуального. Світ тварин також був «мертвим», 
лишивши по собі тільки виразний звуковий слід. Крім того, всі персонажі характе-
ризувалися промовистими психофізичними ознаками конкретних тварин: Огюст 
(С. Шагайда) — кабана, Фруманс (Н. Ужвiй) — лисиці, бургомістр (Ф. Радчук) — 
зайця, гурт сільських наречених — квочок, бухгалтер (Б. Балабан) — мавпи, пе-
рукар (П. Масоха) — віслюка.

865  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
866  Там само.
867  Там само.
868  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 243.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

296

Ідея «масок-тварин» виникла ще при створенні «Горе брехунові» й отрима-
ла розвиток у «Шпані». Цей принцип зауважили деякі критики, розглядаючи за-
соби асоціювання персонажа й тварини. Дехто пішов далі в пошуках ґенези при-
йому. Приміром, Ю. Смолич, зауваживши, що «альбом типів у постановці неви-
черпний — “від Мольєра до наших днів”»869, досить переконливо визначив мето-
дику: «гiперболiзацiя почуттів та гіпертрофія мотивацій вчинків i патетики дійо-
вих осіб»870. Правда, тут йому ввижалася «примара естетичного театру», особли-
во помітна, як він писав, у застосовуванні звукового фону, що викликало «під-
силення психологічних нюансів… Сам по собі безневинний i вразливий прийом 
може він поставити театр на роздоріжжя, бо від нього два кроки до театру пів-
тонів, півзвуків, пiвдумок та  інших половинчатих неприємностей… Ми гадає-
мо, що це обарвлення психологічних нюансів звуковим пейзажем невипадкове. 
Воно викриває щось більше, що стоїть поза цим. I це “щось більше” — нове для 
“Березоля”»871.

Й. Шевченко, констатуючи підсилення позицій психологізму, закидав театру 
«назадництво», регресивну позицію: «В “Золотому череві” позначився нахил ре-
жисера до  містицизму й  до  вживання таких психологічних нюансів, які могли 
свідчити про певні, не зовсім здорові, настрої майстра, можливо якусь внутріш-
ню його кризу. Але, коли б можна було абстрагуватися від ідейної суті “Золотого 
черева”, забути про його подеколи хворобливий естетизм і підійти до нього ли-
ше з формальним критерієм, то можна сказати, що це був спектакль суцільної, 
режисерської форми і  дуже інтересний інтерпретацією образів, акторським 
виконанням»872.

Позиція Ю. Смолича відрізнялася від позиції Й. Шевченка насамперед увагою 
до ґенези нового напрямку, руху «Березоля», в його міркуваннях сумнів викли-
кають хіба що висновки: «Коли в “Джіммі Гiґґiнсi” ми мали непевну, невиразну, 
а може, й несвідому спробу викохати психологічний нюанс, то в “Золотому че-
реві” через мережану конструкцію схематики він світить раз-у-раз. Постанов
щик відчув кризу схематичних форм конструктивізму. Сучасне життя давить 
на нього. Він шукає повніших форм для перетворення… — i він щільно підходить 
до  психологічного театру. Він ламає його запліснявілу, стару форму й  методу 
та бере від нього повноту художнього образу, що складається “і з тіла, i з душі”, i 
прагне вкласти в нього соціальний зміст. Коли це визначає, що театр, йдучи за ча-
сом, відчуваючи дух доби, не задовольняється вже самою лишень схемою люди-

869  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Золоте черево» в «Березолі» […]. — С. 4.
870  Там само.
871  Там само. — С. 4–5.
872  Шевченко Й. «Березіль» […]. — С. 73.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

297

ни, а шукає йому м’яса й крови, стремить від ідеологічної схеми до відображен-
ня повної, живої людини зо всіма властивими їй проявами, а значить, i нюанса-
ми, — то ми вітаємо гаряче цю ознаку»873.

Симптоматично, що, згадуючи про виконавців, Ю. Смолич обмежився ли-
ше загальними характеристиками, не вдаючися до аналізу змін в акторській грі: 
«Колоритну постать дає В. Чистякова в Мелiнi. Чіткість рисунка й експресію во-
на має надзвичайну. Добрі ґротесковані малюнки в Балабана й Масохи — крев-
ні Огюстові. Ужвiй — інтересна акторка. […] Проте не оговталася вона ще з ме-
тодами “Березоля”. В  манері гри відчувається ухил у “побутовість”. Така з  неї 
й Фруманс»874. Очевидно критик був посвячений у деякі внутрішні проблеми теа-
тру й, навіть, апелював до стратегічних завдань, оприлюднених Л. Курбасом у пе-
реддень роботи над твором Ф. Кроммелінка. Ю. Смолич стверджував: «Коли те-
пер гостро стоїть питання про ролю актора в театрі, то віриться, що “Березіль” 
розв’яже його легко й блискуче. Це можна сказати вже судячи по першій виста-
ві, хоч чимало видатних виконавців i не брали в ній участи»875.

Втім, останнє твердження навряд чи було справедливим  — у  виставі гра-
ли: Й. Гірняк, В. Чистякова, Б. Балабан, С. Шагайда, Ф. Радчук, П. Масоха, 
М. Крушельницький. Про роботу останнього в ролі Барбюлеска В. Хмурий писав, 
виокремлюючи нову якість творчої праці: «В образі, що завершує цілий етап ро-
боти актора в Березолі, де елементарні прийоми сценічного майстерства вжиті, 
як поодинокі інструменти в оркестрі, урівноважені й тонко нюансовані, — поба-
чили “особливу міміку”, тобто те, чого в театрі не видно, або найменше видно»876. 
Йдеться про використання більш довершеного «інструментарію» творення 
сценічного образу. Іншим разом, звертаючись до  виконання Й. Гірняком ролі 
Мюскара, В. Хмурий зауважив неготовність глядачів оцінити зміни в акторських 
підходах. Публіку, звиклу бачити на сцені акторську оцінку персонажа, приго-
ломшувала несподівана її, сказати б, об’єктивація, з приводу чого В. Хмурий іро-
нізував: «ми тоді ще не привчені були розуміти карикатури без підписів, коли во-
ни чимсь різнились від знайомих із газетних сторінок облич… І туго чули слово, 
надивившись динамічних театрів. Що ж, Мюскар не винен, що в нас не друкували 
в газетах карикатур без підписів і занадто “рухались” у театрах»877.

Щодо закиду Ю. Смолича стосовно браку в акторському складі «Золотого че-
рева» кращих акторів трупи, то він міг стосуватися хіба що А. Бучми, якого спо-

873  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Золоте черево» в «Березолі» […]. — С. 5.
874  Там само.
875  Там само.
876  Хмурий В. [В. Бутенко] Мар’ян Крушельницький: етюд […] — С. 56–57.
877  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 27.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

298

чатку призначили на головну роль. Цей улюблений учень Л. Курбаса тоді знімав-
ся в кіно, тож у виставі його мусив заступити С. Шагайда. Але зазначений факт 
навряд чи був вирішальною причиною «провалу», хоча окремі березільці саме 
так і вважали. Приміром, Й. Гiрняк ставив С. Шагайді на карб деякі технічні хи-
би, що їх той «при всій своїй добрій волі й наполегливості, не міг ще побороти 
внутрішнього затиску м’язів»878. Сам же Й. Гiрняк, за виразом В. Хмурого, зма-
льовував «злощасного репрезентанта здорового розуму серед потворних персо-
нажів книги родоводу золотожерцiв, що ретельно, талановито й марно намагав-
ся пояснити нам суть “Золотого черева”»879.

Маленький, худорлявий герой Й. Гірняка був візуальною антитезою височен-
ному й  кострубатому Огюсту С. Шагайди. Ролі будувалися на  опозиції: госпо-
дар — слуга. Її у «Березолі» застосували ще в «Пошились у дурні» та «Шпані». 
Але гумор поступився в «Золотому череві» сатирі. Трагіфарсова природа 
«Золотого черева» робила це протиставлення гострішим, драматичнішим, по-
значаючись навіть на окремих атрибутах. Якщо у Огюста це — «трон-нічна ва-
за», то у Мюскара, за висловом В. Ревуцького — брехуна, гiпокрита i п’яниці — 
предмети, які більше би пасував скотарю: «При собі цей персонаж (Мюскар) три-
має батіг i ніж, виявляючи ненависть до господаря i взагалі до всього світу. […] 
Він пишається собою, танцює, грає блазня, стискає кулаки, коли роздратований, 
а коли його опановує жах, починає пхикати»880.

Ескізи В. Меллера, окремі світлини «Золотого черева» демонструють яскра-
ву пародійність в  окресленні дійових осіб. «У  персонажів-нелюдей,  — писав 
Ю. Бобошко,  — мали бути деформовані голови, патологічні риси. На  сутність 
персонажів вказували їхні перуки, наприклад, зроблена із соломи перука сіль-
ського парубка, цікаво обiгрувалася символіка кольорів інших дійових осіб»881. 
Втім, костюми, грими, гра з предметами (маніпуляції батогом у Мюскара) були 
до дрібниць продуманими. На жаль, тут не вдалося уникнути «перебору», примі-
ром, Ю. Смолич зауважив, що деякі «“наречені” дозволили собі, очевидно, всупе-
реч завданню режисера, деякі вольності в гримі»882. Втім, цю майстерно зроблену 
виставу після кількох показів довелося зняти з репертуару.

«Березіль» готувався до нових прем’єр. Л. Курбас, який, на думку Ю. Шеве
льова, мав великий дипломатичний хист, підготував харків’янам сюрприз у вигля-
ді двох вистав режисера не березільської школи, соратника Вс. Мейєрхольда — 

878  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 244.
879  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 27.
880  Ревуцький В. Нескорені березільці […]. — С. 35.
881  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 125.
882  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Золоте черево» в «Березолі» […]. — С. 5.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

299

В. Інкіжинова. Сам керівник «Березоля» ще за  три місяці покаже під назвою 
«Пролог»  — нову версію спектаклю «Напередодні». Відбуватиметься суттє-
ва корекція репертуарних планів і, що особливо важливо, почнеться послідов-
на співпраця з головним березільським автором — М. Кулiшем. Усе це буде су-
проводжуватися активним залученням колективу до культурного життя столи-
ці. Л. Курбас відновить педагогічну працю, паралельно розширятиме коло учнів.

Для запорошення В. Iнкiжинова  — єдиного за  всю історію «Березоля» ре-
жисера іншої мистецької школи — потрібні були серйозні підстави. І вони на-
справді існували. Насамперед, давалися взнаки проблеми з режисерським цехом 
театру — ще у Києві з нього пішли В. Василько та Г. Ігнатович. Перед тим тра-
гічно загинув П. Береза-Кудрицький. Віддалися роботі у  кіно Ф. Лопатинський 
та Б. Тягно (перший згодом здійснить у «Березолі» одну виставу, другий — ще 
дві). Я. Бортник  — постановник останньої київської прем’єри  — невдовзі очо-
лить театр «Веселий пролетар». Нове режисерське покоління  — Б. Балабан, 
Л. Дубовик, В. Скляренко, К. Дiхтяренко, М. Верхацький — стартуватимуть тіль-
ки за півтора-два роки. Зрештою, готувати нових постановників за умов вироб-
ничого театру було важче, ніж у МОБі.

Негативна реакція загалу на харківську дебютну виставу вимагала радикаль-
них кроків для відновлення статус-кво «Березоля». Тож, Л. Курбас, залученням 
В. Інкiжинова на постановку «Седі» С. Моема (прем’єра 23 листопада 1926 р.)883, 
переслідував стратегічні цілі.

В  історії «Березоля», за винятком двох вистав цього російського режисера, 
не було жодного випадку запрошення до постановки представника іншої школи 
подібно до того, як художниками всіх вистав був або В. Меллер, або хтось із його 
учнів — вихованців макетної майстерні МОБу, за винятком Н. Шифріна — худож-
ника однієї вистави «Березоля». Ситуацію із початком своєї роботи у Л. Курбаса, 
на прохання І. Костецького, прокоментував сам В. Інкіжинов 1954 року, на той 
момент перебуваючи за  кордоном майже чверть віку. Його спогади й  роздуми 
становлять чималий інтерес. Насамперед, він не  оминув нагоди порівняти сво-
го вчителя з Л. Курбасом. Попри дещо надмірну емоційність висловлювань, зау-
важення В. Інкіжинова дозволяють відчути суттєву різницю у педагогічних під-
ходах обох майстрів, головно в сенсі етичного аспекту стосунків зі своїми учня-
ми. Як свідчив В. Інкіжинов: «Мейєрхольд був егоїстом у театрі, він не терпів ви-
яву індивідуальности поруч з ним, і геть усі його учні, що зажили пізніше слави, 
Ейзенштейн та  інші, досягли цього лише тим, що вирвалися з  мейєрхольдівсь
кого кола. […] На протилежність до Мейєрхольда Курбас був одночасно бать-

883  Також про виставу див.: Єрмакова Н. Валерій Інкіжинов у «Березолі» / Наталія Єр

макова // Аркадіа. — 2005. — № 2. — С. 6–13.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

300

ком і матір’ю вистави та трупи. Для Мейєрхольда вистава була лише приводом 
грати себе. […] Акторську індивідуальність він підкорював собі нероздільно. Для 
Курбаса  ж актори були автономними творцями. Він їх  зачинав і  породжував, 
але  з  моменту народин він прагнув дати їм повне творче життя. Навколо очо-
люваного Курбасом МОБ (Мистецьке Об’єднання “Березіль”) гуртувалися мист-
ці всіх ділянок творчости. Я бував не раз свідком, як люди різних художніх цехів 
збиралися в Курбаса, аби… просто погомоніти. Відходили вони завжди збагачені 
з його шляхетности, з його подиву гідної внутрішньої щедрости»884.

Їхнє знайомство відбулося ще 1924 року, коли обидва викладали в  Інституті 
імені М. Лисенка. У Харкові перша предметна розмова з керівником «Березоля» 
вразила В. Інкіжинова, оскільки Л. Курбас одразу розставив усі крапки над «і»: 
«“Театр виповнюється курбасівщиною. У праці потрібен новий дмух, новий про-
тяг. Інша воля, ініціятива, навіть техніка повинна впасти на мій театр. […] Тим, що, 
як кажете, кинули мейєрхольдівщину із-за бажання бути самим собою, ви для ме-
не ідеальна людина. Я буду радий, коли мій театр стане експериментальним по-
лем”. Коли йому довелося захищати мою кандидатуру в Наркоматі освіти, […] він 
проявив той самий резон: “Я хочу у своєму театрі поширити дослідне поле”»885. 
Згодом Ю. Шевельов витлумачить це запрошення, не  як  принагідно-випадкове, 
а цілком свідоме, таке, що зреалізувало одразу подвійну мету: залучити, з одного 
боку, саме російського режисера (чого, власне, хотіла харківська публіка), а з ін-
шого — режисера авангардного спрямування, чого Л. Курбас прагнув сам.

Ексцентричний монгол В. Інкіжинов був одним із найбільш знаменитих учнів 
і  співробітників Вс. Мейєрхольда, безпосередньо брав участь у  створенні біо
механіки  — спеціальної акторської технології, обов’язково згадуваної кож-
ним, хто писав про революційне театральне мистецтво. Зі спогадів однієї з уче-
ниць Вс. Мейєрхольда дізнаємося: «Біомеханіка  — синтез душевного i психіч-
ного стану актора із рухом. Під музичний супровід ми робили складні комбіна-
ції танцювально-акробатичних рухів […] зі студентами, які виявили у цій області 
найбільші таланти, як, наприклад, Валерій Iнкiжинов»886.

Л. Курбас до  біомеханіки в  буквальному сенсі слова не  вдавався, попри від-
критість для будь-яких формальних експериментів, тим паче, що у сенсі актор-
ської техніки вони слушно вважалися «прерогативою» саме його театру. Втім, 
подальша спільна робота березільців із  московським режисером не  засвідчи-

884  Валерій Інкіжинов про Леся Курбаса / записав І. Костецький // Лесь Курбас у теат

ральній діяльності, в оцінках сучасників, — документи […]. — С. 446–447.
885  Там само. — С. 447.
886  Каширина-Иванова Т. Неустанные поиски / Т. Каширина-Иванова // Встречи с Мей

ерхольдом: Сборник воспоминаний / ред. кол.: М. Валентей [и др.]. — М.: ВТО, 1967. — С. 230.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

301

ла жодних наполягань останнього щодо біомеханіки. Його пропозиції зовсім 
не  були для «Березоля» радикальними, ніяких модернізацій, що їх  можна бу-
ло чекати від представника такої школи, у  виставі не  було. Більше того  — об-
рана В. Інкiжиновим літературна основа, вочевидь, не належала до авангардних 
творів (зазначимо, що основні критичні кпини адресувалися, головно, саме літе-
ратурному першоджерелу). Загальне здивування викликав результат від союзу 
найрадикальнішого українського театру з учнем найлiвiшого російського режи-
сера — постала вистава виявилася досить традиційною. Рецензентські кола були 
збентежені. Ситуація виглядала надто вже «незрозумілою». Виникла підозра, що 
«революціонер» Л. Курбас почав здавати позиції.

Лише пересічна публіка, не  посвячена у  подібні тонкощі, перебувала в «ста-
ні ейфорії». Тож, стратегія лідера «Березоля» виявилася далекоглядною, про що 
Ю. Шевельов  — свідок подій  — висловився дуже лаконічно: «“Інкіжиновський 
експеримент” широко відомий. Відомо й  те, що він був успішний. Конфлікт 
Курбас  — Харків знято з  поряду денного. Харків погодився на К урбаса (хай 
із Курбасом майже невидимим)»887.

Однак проблема з  п’єсою нікуди не  дівалася, а  разом із  нею  — цілий комп-
лекс питань щодо загального спрямування вистави, з  приводу якої, приміром, 
П. Рулiн висловлювався двічі. З одного боку, він зауважив поглиблення п’єси ре-
жисером, а з іншого — спробував з’ясувати мотивацію її вибору та, інспіровану 
тим вибором, специфіку березільської прем’єри: «“Березіль” зрозумів своє за-
вдання в суто культурницькому плянi — змагатись далі проти міщанських тен-
денцій в театрі, проти примітивного “европеїзму ”, психологізму, та й взагалі ви-
борювати ширший пляцдарм для українського театру»888.

Одним словом, виставою «Седі» березiльцi дали «супротивнику» бій, як-то 
кажуть, на його «території». Вони протиставили «синельникiвщині» з її незрід-
ка пласким «європеїзмом» інше розуміння реалістичного i психологічного як ес-
тетичної категорії. Так вважав П. Рулiн 1932 року, а на п’ять літ раніше його біль-
ше хвилювало інше: переважний інтерес публіки до пікантного сюжету й коло-
ритної екзотики. У виставі бо йшлося про моральну поразку пастора Девiдсона 
(I. Мар’яненко), який, навертаючи на праведний шлях повію Седі (Н. Ужвiй), сам 
нею захопився, через що вкоротив собі віку. Події розгорталися на  пароплаві 
і на тихоокеанському острові серед буяння розкішної природи i нетабуйованого 
міщанською мораллю життя аборигенів.

Утім, В. Інкiжiнов, декларуючи свої мотиви, зауважив значно змістовнішу про
блематику: «Мене захопив у цій п’єсі відвічний конфлікт між духом та плоттю… 

887  Шерех Ю. Лесь Курбас і Харків […]. — С. 47.
888  Рулін П. Український драматичний театр за п’ятнадцять років Жовтня […]. — С. 110.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

302

Під етикеткою “антирелігійної пропаганди” провели ми цю річ у  сильних сві
ту»889. В переддень прем’єри він виокремив ще три суттєві, на його думку, завдан-
ня: викриття буржуазної моралі, впровадження деяких формальних експеримен-
тів, створення барвистого музично-пластичного видовища. Працюючи над літе-
ратурним текстом, режисер знайшов в особі М. Йогансена людину, здатну адап-
тувати твір С. Моема до умов березільської сцени. Поет не лише переклав «Седі», 
а й створив таку собі «мовну матерію» — умовно-театральний вербальний знак 
для характеристики екзотичного етнічного середовища — ним самим вигаданий 
діалект тубільців. Цей фонетичний образ підтримувався так званим музичним 
пейзажем із особливо вдало відтвореним ефектом дощу. «Музично препарова-
ний, він шумить тільки тоді, коли потрібно певні моменти i дії п’єси відтінити: го-
ворить свою промову Девiдсон — дощ наростає все більше i більше; гримить грім 
нарешті. Отже, всі ці звукові ефекти — дощ, грім, навіть пташки, правлять в цій 
виставі не за натуралістичні, а за допоміжні фактори, що підсилюють сприйман-
ня акцій п’єси»890. Імітація дощу стає не лише характеристичним прийомом для 
змалювання природного середовища, де від дощу залежить життя людей. Дощ 
має для тубільців сакральне значення. Недаремно повість, яку її автор — С. Моем 
поклав в основу п’єси «Седі» (співавтор — Д. Колтон), називається «Злива».

Концепція постановника від початку трималася на антитезі: мертва мораль — 
жива природа. Всі її ознаки виявлялися на  пластичному інтонаційному рівні, 
фокусуючись на головній для В. Інкiжинова темі — Природи. Окремі прийоми 
її сценічної реалізації дещо нагадували «Золоте черево», попри їхню формаль-
ну неподібність — приміром, чимало схожого було в «статусі» звукового ряду 
обох вистав. На цій підставі говорити про вплив Л. Курбаса на В. Iнкiжинова, зви-
чайно, не випадає — бракує ґрунтовніших аргументів. Однак, і визнати випадко-
вим збіг у побудові, ролі та місці «звукового пейзажу» в концепції обох виста-
вах, на  вряд чи варто. Крім того, В. Інкiжинов, згадуючи другу свою березіль-
ську роботу — «Мікадо», наполягав: «Я вніс у “Мікадо” дещо з “курбасiвщини”. 
[…] І хоча ми й різних з ним стилів, проте в нас знаходяться спільні стилістичні 
точки»891. Себто, сам постановник такого роду впливів не заперечував.

Співпраця московського режисера з  українським театром одразу склалася 
вдало. В. Інкiжiнов був дуже вдячний Л. Курбасу, найперше, за  те, що напере-
додні репетицій той зібрав трупу для пояснення особливостей його (Інкіжінова) 

889  Валерій Інкіжинов про Леся Курбаса […]. — С. 447–448.
890  Рулін П. Два вечори в «Березолі» //  Рулін П. На  шляхах революційного театру 

/ Петро Рулін; упоряд., прим. Л. Руліної; вступ. ст. Ю. Смолича. — К.: Мистецтво, 1972. — 

С. 138.
891  Валерій Інкіжинов про Леся Курбаса […]. — С. 449.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

303

вимог, відтак постановник «Седі» почувався творчо комфортно від самого по-
чатку роботи і  міг у  пошуку, за  його словами, «певного реалістичного синте-
зу», цілком спиратися на акторський колектив. Навіть більше — згадуючи ті ча-
си, напади зневіри у власних можливостях, В. Інкіжинов стверджував, що, саме 
у Харкові випала нагода переосмислити свій досвід, навіть ризикуючи «запро-
ваджувати сценічний реалізм, ба навіть застарілі методи його»892. Для нього бу-
ло важливим, що «Березіль» надав йому можливість (він називав її великодуш-
ною) далі рухатися «небезпечними» шляхами, не озираючись на попередні досяг-
нення й проблеми.

В. Інкіжинову поталанило (і не лише завдяки моральній та психологічній під-
тримці Л. Курбаса) не шукати порозуміння з кожним окремим виконавцем — усі 
актори належали до однєї мистецької школи й виховувалися на спільних твор-
чих та методичних засадах. Крім того, він одразу знайшов спільну мову з худож-
ником В. Меллером, композитором П. Козицьким, хореографом Є. Вiгiльовим. 
Це допомогло створити цілісний образ нічим не  скутих пристрастей i бажань. 
Вершиною відповідного мотиву стала остання інтермедія, що в ній, нарешті, пря-
мо й відкрито стикалися дві цивілізації, дві точки зору на людське буття. Для вио-
кремлення фінальної сцени режисер вперше і востаннє вдався до деяких біомеха-
нічних прийомів: «Танки, що введені в інтермедію, розв’язують новий формаль-
ний хореографічний метод. Сам танок пантомімічний, в  основу руху положені 
примітиви, що йдуть не від ілюстрації, а від властивостей природи. Беручи прин-
цип сучасної хореографії тільки як бiомеханiчну основу, тов. Вiгiльов ставить со-
бі завданням виявити новий самобутній танок»893.

Загостренні пластичні характеристики були потрібні для позначення особис-
тостей головних героїв, найперше — Седі, чий темпераментний танок на почат-
ку вистави недвозначно натякав на «професію» дівчини, хоча рухи її не здава-
лися надто вульгарними. Пластично сильно акцентованою стала постать О’Гари 
(Л. Сердюк), який, за Ю. Смоличем, своєю «незграбністю» розкривав образ «вах-
лака з хутора, чарівного тюхтія, наївного i щирого у своїх проявах»894.

Хоча цілковитої єдності в судженнях критики і публіки щодо вистави не бу-
ло, загальне схвалення викликало її просторові вирішення, серед яких трапля-
лися сумнівні. Приміром, Ю. Смолич називає павільйонним «розв’язання мате-
ріального оформлення», стверджуючи, ніби у  такий спосіб театр демонструє 

892  Валерій Інкіжинов про Леся Курбаса […]. — С. 448.
893  [Інкіжинов В.] До постановки «Седі» в «Березолі»: (Розмова з режисером Інкіжи

новим) // Нове мистецтво. — Х., 1926. — № 26. — С. 16. — Без підпису.
894  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Седі» в «Березолі» […]. — С. 9.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

304

«рух до реалізму»895. Термін «павільйонний» стосовно декорацій «Седі» не ви-
тримує критики, але  зауваження про помітний інтерес до  реалізму видається 
цілком коректним. Значно краще наміри В. Меллера зрозумів П. Рулiн: «П’єса 
розгортається серед конструкцій, що мають досить-таки помітний нахил на-
близитися до реалістичної обстанови готелю на дикому тихоокеанському ост-
рові. Колорит місцевості прекрасно передають зроблені під бамбук станки, що 
всю будівлю підтримують, циновки й  багатомовне освітлення»896. Ю. Смолич, 
у свою чергу, також зупиняє увагу на вражаючому сяянні фактур i на світло-
вих ефектах: «Яскравість фарб видержано надзвичайно. На сцені справді світи-
ло сонце»897. Простір завдяки бамбуку й циновкам здавався фантастичним про-
менистим тлом, такого собі, тубільного лубка. Водночас серпанок «колоніаль-
ного стилю» додавав режисерському погляду легкої іронії. Середовище, таким 
чином, не претендувало на автентичність, так само, як не претендувала на неї 
макаронічна мовна вигадка М. Йогансена. Схожим чином можна було б охарак-
теризувати i костюми аборигенів, у яких проступали риси тоді надзвичайно по-
пулярної естрадної специфіки, культивованої модними західними ревю з екзо-
тичним акцентом.

Для В. Меллера робота над «Седі» мала принциповий характер, адже тут суто 
березільські підходи перевірялися на творчу спроможність і гнучкість до вкрай 
нетипового (з точки зору березільських пріоритетів) матеріалу, а до того ж — 
за умов співпраці з режисером іншої школи. Про роботу з художником сам по-
становник висловився чітко й недвозначно: «Вадим Меллер підходить до оформ-
лення п’єси конструктивно-реально в основі, з якомога лаконічнішою подачею 
місця дійства. Конструктивізм в оформленні “Седі” не має нічого спільного з ши-
роким його розумінням, це просто завдання дати ознаки реальности. А оформ-
лення в цілому побудоване так, щоб викликати асоціяції у глядачів без зайвої пе-
регрузки сценічної установки деталями»898.

Для творчості В. Меллера «Седі»  — це ще один етап на  шляху, зауваже-
ному Д. Чукiним, який, на  думку дослідника, можна простежити, починаю-
чи від «Джіммі Гiґґiнса», через «Золоте черево» до «Мікадо» та «Народного 
Малахія», — себто, від середини до кінця 1920-х років. У цьому переліку виста-
ві за С. Моемом належить важлива роль. Д. Чукін стверджував: там відбувалася 
«документація побутової обстанови […] основних ліній спектаклю. Прихід ре-
чі в оформлення не одразу заперечив методу будови спектаклю на ритмічному 

895  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Седі» в «Березолі» […]. — С. 9.
896  Рулін П. Два вечори в «Березолі» […]. — С. 135.
897  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Седі» в «Березолі» […]. — С. 9.
898  [Інкіжинов В.] До постановки «Седі» в «Березолі» […]. — С. 16.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

305

строї оформлення. Але й тут митець відкинув самообмеження, збагативши всіля-
ко палітру новими засобами»899.

Цю ґенезу зауважувала й  З. Кучеренко, попри те, що вважала, порівнюю-
чи «Золоте черево» і «Седі», ніби художник продовжує застосовувати прин-
ципи конструктивізму, тоді як «схематизм форм конструктивізму зазнає в них 
кризи»900. Авторка пояснює це розривом «між гротескністю режисерського тлу-
мачення i деякою індиферентністю декорації. Виявилося також, що костюми i 
грим реалістичних образів менше вдаються художнику, коли в їхній основі нема 
елементів драматизації або гротеску. […] У “Седі” костюми позбавлені тієї осо-
бливої виразності, що характерна для творчого почерку художника. Екзотичні 
африканські танцюристи, тубільні слуги зображені з переконливою виразністю, 
в якій, однак, не відчувається ставлення художника до персонажа, до розкрит-
тя характеру. Колористична розробка костюмів живописно виразна, емоційна, 
але Меллера колір цікавив лише як пляма в загальній композиції сцени»901.

У цій тезі малопереконливим, насамперед, є закид В. Меллеру в неналежному 
ставленні до персонажів i в його, сказати б, колористичній «індиферентності». 
Так воно може здатися, якщо, звичайно, розглядати колорит лише як декоратив-
ний фактор, ігноруючи його драматичну функцію. Але тогочасні рецензії цьо-
го не зауважували. Ще менш переконливою видається характеристика костюмів, 
яку пропонує З. Кучеренко. Слід зазначити, що претензій стосовно цього аспек-
ту роботи художника ми не знаходимо в жодній рецензії. Натомість всі тогочас-
ні критичні відгуки, рясніючи компліментами на адресу виконавців, жодним чи-
ном не зауважують ніяких проблем з костюмами.

У харківському житті березільців саме з прем’єри «Седі» починається етап ви-
знання місцевою публікою високого класу колективу. Загальний тон оцінок ак-
торського складу стає подеколи навіть компліментарним. Згодом, коли звину-
вачення на адресу Л. Курбаса посиляться, улюбленим прийомом усіх його недо-
брозичливців буде протиставлення актора-майстра режисеру-«тирану». В  цій 
вигаданій опозиції посилення творчої потужності акторського загалу, сказа-
ти б, додаватиме «аргументів» критикам (а вже потім i винищувачам) Л. Курбаса. 
Співпраця березільських акторів із постановником іншої школи у такому сенсі 
розглядатиметься з принизливих для Л. Курбаса позицій.

Насправді ж, «Седі» В. Інкiжинова у 1926 році стає для колективу черговою 
нагодою для творчого самовизначення, можливістю подивитися на  власні здо-
бутки ніби збоку. В самому театрі цю тему охоче обговорювали. Найпоширенішу 

899  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
900  Кучеренко З. Вадим Меллер […]. — С. 49.
901  Там само. — С. 49–52.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

306

точку зору згодом висловив Й. Гiрняк, який небезпідставно вважав, що В. Інкiжи
нов «без особливих труднощів знайшов спільну мову з мистецьким керівником i 
всім ансамблем. Пришельцеві із школи Мейєрхольда, в якій він пройшов вишкіл 
галасливої у  двадцятих роках “біомеханіки”, заімпонувала фізична вправнiстъ 
Курбасового ансамблю. Сам, бувши гнучким актором, він не мав жадних проблем 
з березільцями, які мов клявіші відгукувалися на кожний його дотик»902. У своє-
му інтерв’ю I. Костецькому В. Інкiжинов, маючи за плечима досвід тридцятиріч-
ного творчого життя, визнавав стосовно «Седі» в «Березолі»: «Коли я побачив 
пізніше фільм із цим сюжетом, то подумав: якими ж геніяльними були мої укра-
їнські актори!»903.

Крім згадуваних виконавців, у виставі брали участь: М. Крушельницький, Б. Ба
лабан, Г. Бабiївна, О. Добровольська, В. Чистякова, Д. Антонович, Н. Пилипенко, 
З. Пігулович, М. Кононенко, М. Назарчук. Особливе місце в цьому гурті належа-
ло М. Крушельницькому. Створений ним образ Горна мав, сказати  б, подвійне 
дно, що викликало захват і колег, і критиків. Р. Черкашин згадував: «Актор ско-
ристався своїм умінням грати на скрипці. Ось його смішний невдаха опиняється 
сам-один на авансцені, несподівано бере у руки скрипку і… виливає душу в ніж-
ній, пристрасній мелодії кохання»904. З не меншим захватом, але в іншій «тран-
скрипції» змалював своє враження від роботи М. Крушельницького В. Хмурий: 
«Горн у “Седі” пив, досить популярно філософствував і  грав на  скрипці. Було 
зрозуміло й смішно. Чи зрозумів хто іронію актора над інтелектуальним фізіо-
логізмом Горна?»905. Тож специфічний березільський підхід відчутно позначався 
на акторських роботах.

Привертає увагу, що на центральні ролі — Девiдсона i Седі — призначали ви-
конавців, що їх на той час можна було назвати «новоприбулими» березільцями. 
I. Мар’яненко виховувався на  традиціях класичного театру корифеїв, хоча за-
вжди був охочий до всього нового, сам чимало експериментував. На початку сво-
єї березільської історії він мав певні творчі проблеми. Щодо молодої Н. Ужвій, 
то вона лише у Харкові пристала до «Березоля», їй ще закидали побутовізм (так 
було із «Золотим черевом»). П. Рулiн, аналізуючи виставу В. Інкiжинова, з при-
воду Н. Ужвій наголошував: «Не зазнала акторка Н. Ужвiй довгого та система-
тичного тренажу, що його березільські актори діставали; проте природні данні, 
з одного боку, i піврічна робота в “Березолі” — з другого, значною мірою надо-
лужили цю прогалину. Прекрасна статурна постать, гнучка й виразиста, а насам-

902  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 269.
903  Валерій Інкіжинов про Леся Курбаса […]. — С. 448.
904  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 47.
905  Хмурий В. [В. Бутенко] Мар’ян Крушельницький: етюд […] — С. 57.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

307

перед багатий на рiзноманiтнi модуляції голос — все це безперечно висуває цю 
акторку на одне з перших місць в “Березолі”. А втім, можливо, що саме своїм го-
лосом досягає Н. Ужвiй найкращих своїх ефектів»906. (В. Інкiжинов також нази-
вав її голос неповторним).

Справді, актрисі довелося досить швидко ввійти до гурту березільських май-
стрів, а образ Седі став для неї першим серйозним випробуванням. Через недо-
статню технічну «оснащеність» Н. Ужвій Ю. Смолич міг, приміром, закинути їй 
фальшивість у другій частині вистави, коли героїня ледве не стала жертвою про-
повідей Девiдсона. Втім, для П. Рулiна, який цієї точки зору не  поділяв, «Седі 
в останніх двох діях, уже не та, що раніше, в білому легкому вбранні, з серпанко-
вою хусткою на голові, вся прозора, легка, якась нетутешня вже — глядач не вба-
чає тут ненатуральності цієї зміни»907.

Найважче у «Седі» було, мабуть, I. Мар’яненку. Актор мав виправдати ви-
бір п’єси як «антиклерикального твору» i водночас не  бути анi Тартюфом анi 
фанатиком (за  П. Рулiним,  — таку програму важко було зреалізувати, якщо 
не спиратися на інше, переконливіше надзавдання ролі). Хай там як, але погля-
ди рецензентів вистави — Ю. Смолича та П. Рулiна — на концепцію створеного 
І. Мар’яненком образу помітно розійшлися.

Перший вважав драму героя І. Мар’яненка, радше, явищем інтелектуального 
порядку, що виникає як світоглядна проблема. Відтак самогубство стає для пер-
сонажа невідворотним, адже пастор у актора — людина з переконаннями і че-
рез те «не може визнати поразки устоїв свого світогляду»908. Для Ю. Смолича са-
ме у цій колізії визріває трагедійний аспект ролі, коли герой «самогубством сво-
їм найбільше й визнав тую поразку»909. Розкриттю його драми, на думку критика, 
дещо заважав малюнок ролі, оскільки «зв’язує актора, як сірий пасторський сур-
дут тисне йому тіло. Тому й були незначні огріхи — коли актор сухість рисун-
ку ролі переносив на виконання її, передаючи i йому деякої сухости. Але в меж-
ах академічного тону дав Мар’яненко велике драматичне напруження. Постать 
Девiсона опукла й витримана»910.

Інакше цього героя розумів П. Рулiн — він уважав, що для пастора, який своє 
життя присвятив високій духовній місії, пафосом служіння обарвлюється кож-
на дія, вчинок, рух, жест. Тому несподівано постала проблема із Седі вражає все 

906  Рулін П. Два вечори в «Березолі» […]. — С. 136.
907  Там само.
908  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Седі» в «Березолі» / Ж. Гудран // Нове мистецтво. — Х., 

1926. — № 29. — С. 8.
909  Там само.
910  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

308

його єство. У Девiдсонi ніби прокидається інша людина. Світ змінює свою непо-
рушну вісь. Тож актор будує роль так, аби дати глядачам «змогу відчути, як ступ-
нево наростає в ньому захоплення гарною грішницею. Він становить її навколіш-
ки, примушуючи молитися, а уста його тягнуться до неї з поцілунком; змучена, 
стурбована, Седі, уходячи, спиняється на сходах, він торкається її ноги. Останні 
сцени нічної молитви […], i ми бачимо, як після єдиного поцілунку усвідомлює 
він собі, до чого дійшов»911. Із цією темою й проблемою І. Мар’яненко був добре 
знайомий, працюючи над мелодраматичним репертуаром у традиційному укра-
їнському театрі, новим для нього стають цього разу лише обставини й умови.

Критика в  цілому відгукнулася прихильними до  акторів рецензіями, од-
нак Ю. Смолич зауважує брак стильової єдності: «Можна навіть всіх виконав-
ців поділити на дві групи, одна з ухилом в гротеск (Крушельницький, Балабан, 
Пилипенко), друга в реалізм (Мар’яненко, Добровольська)»912. Симптоматично, 
що автор цю думку висловив у  статті, яка розпочиналася з  тези: «З  актором 
не так вже страшні кризи, з актором можна почекати на драматурга, можна забу-
ти й інші терни на шляху сучасного театру. Справдi бо, вистава “Седі” — це свя-
то актора. Видатну школу березолівського актора ми мали змогу бачити у трьох 
попередніх виставах. В “Седі” — лишень остаточна фіксація майстерства. І май-
стерство це забиває все, цілком захоплює глядача, мирить його з  хибами літе-
ратурного матеріялу. Глядач скучив за актором, і він радіє йому. Він стрічає йо-
го оплесками, не ждучи навіть на перше слово, на перший жест. Бо він уже ві-
рить березолівському акторові»913. Врешті, Ю. Смолич припускає: певний стиліс-
тичний різнобій трапився через «непризвичаєння» березiльцiв до психологічно-
го нюансування.

Як в  цьому сенсі виглядає позиція постановника? Фактично, він декларував 
два принципи. Той, що визначає мету — досить чіткий: «Головна моя ціль — зро-
бити акторів першим стержнем вистави, найціннішими інструментами в симфонії 
спектаклю»914. Інша річ — конкретні засоби її сценічної реалізації. Вони вигля-
дають не надто переконливо мотивованими, є, радше, закликами, гаслами, ніж 
чіткими методичними вимогами: «Мої завдання акторам зводяться до того, щоб 
найти способами подачі ідею персонажу, кожен з яких трактується як збірний 
образ. Акторам доводиться йти не шляхом реалізму, а використовуючи психоло-
гічні, згукові та моторні спостереження й наслідування, дати живу людину, і під 
серпанком ери довести глядачеві ідеї. […] Такого роду завдання й трактовка ді-

911  Рулін П. Два вечори в «Березолі» […]. — С. 137.
912  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Седі» в «Березолі» […]. — С. 9.
913  Там само. — С. 8.
914  [Інкіжинов В.] До постановки «Седі» в «Березолі» […]. — С. 17.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

309

йових осіб несе з собою особливий характер праці акторів, а власне: дошукуван-
ня музично-пластичної надбудови над реалістичним матеріалом гри»915.

Важко не помітити у цих словах хисткості позиції самого постановника, на-
самперед, у методичному сенсі. Пізніше він визнає недостатньо обґрунтованою 
й не досить чітко сформульованою власну позицію. Тож в роботі над «Седі» фа-
хова підготовка березільських акторів відігравала роль «стабілізатора» творчо-
виробничої ситуації, здатної словесні «химери» окремих режисерських розмір-
ковувань перетворювати на чисте золото виразної театральності. Щодо рефлек-
сій реалізму, психологізму у березільському мистецтві, то вони чимдалі актуалі-
зуватимуться.

Новий 1927 рік виявився для «Березоля» надміру напруженим через шість 
прем’єр. Режисером першої («Пролог») та останньої («Жовтневий огляд») був 
Л. Курбас. Авторами ще трьох робіт — березiльський молодняк київського при-
зову: Ф. Лопатинський «Сави Чалого» І. Карпенка-Карого, Б. Тягно «Король ба-
виться» В. Гюго, Я. Бортник «Яблуневого полону» І. Дніпровського. Над опере-
тою «Мікадо» А. Саллівана в переробці М. Йогансена, М. Хвильового та Остапа 
Вишні розпочав роботу В. Інкiжинов (практично паралельно з Ф. Лопатинським). 
Тим часом у театрі відновлювалися — «Шпана», «Джіммі Гiґґiнс», «За двома зай-
цями», трохи згодом — «Гайдамаки» та «Жакерія». Влітку в Одесі, поєднуючи 
працю із відпочинком, Л. Курбас репетирував «Войцека» Г. Бюхнера у власному 
перекладі. Він ще мав намір відновити «Золоте черево», але колосальна напру-
га кінця сезону йому, врешті, завадила. Тоді ж М. Куліш приголомшив березіль-
ців читанням щойно створеного «Народного Малахія». Передбачалася також 
постановка його «Хулiя Хурини». У викладі Н. Кузякіної досить загадкова істо-
рія із цією комедією в «Березолі» виглядає так: «“Хулiя Хурину” зняли з репер-
туару до генеральної репетиції. Курбас ризикнув влаштувати перегляд для ре-
жисерів харківських театрів, що i було поставлено йому на карб. Оскільки архі-
ви “Березоля” харківського періоду загинули, жодних матеріалів про цю виста-
ву розшукати не вдалося»916. Хоча, насправді, не всі матеріали харківського пері-
оду загинули, однак ніяких свідчень роботи над «Хулієм Хуриною» поки не зна-
йдено, тож брати до уваги доводиться лише зауваження Й. Гiрняка про заборо-
ну й зняття з репертуару п’єс М. Кулiша, серед яких згадується і «Хулiй Хурина».

На загальному тлі безкінечних проблем і митарств «ювілейного року» виріз-
няється історія постановки «Прологу» (прем’єра 20 січня 1927 р.)917 — розшире-

915  Там само. — С. 16.
916  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры […]. — С. 51.
917  Також про виставу див.: Єрмакова Н. «Березіль» у  Харкові /  Наталя Єрмакова 

// Просценіум. — Л., 2005. — № 3. — С. 11–16.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

310

ного варіанту київської вистави «Напередодні», якій була присвячена розвід-
ка М. Верхацького (видана «Рухом» 1932 року). Для визначення їхньої жанро-
вої природи Н. Кузякіна вживає термін історико-документальна хроніка; де-
які її риси вона вбачає в останній виставі Л. Курбаса 1927 року — «Жовтневий 
огляд».

Образна мова «Прологу» зазнала впливу засобів художньої виразнос-
ті, до  яких березільці вдавалися впродовж всієї попередньої доби (включно 
із  молодотеатрiвською), хоча, приміром, Ю. Шевельов не  помітив у «Пролозі» 
нічого, крім «всеiмперскостi у сенсі проблематики» та «елементів психологізму 
в сенсі методи»918. Останнє зауваження, до речі, підтверджується міркуваннями 
М. Верхацького про зміни в надзавданні «Прологу», порівняно з «Напередодні». 
Цього разу, наголошував автор згадуваної розвідки, театр прагне «не доводити 
глядачеві щось, а подати лінію і перелом психології груп 1905 р.»919. Тим не мен-
ше, на  нову художню якість образного вияву тогочасна критика не  звернула 
жодної уваги, хоча дружньо вдавалася до  епітетів «масштабний», «хронікаль-
ний», «монтажний», для чого також не бракувало підстав.

Приступаючи до  репетицій, Л. Курбас разом із  С. Бондарчуком так ретель-
но переробив текст, що від нього не лишилося нічого, крім трьох-чотирьох сцен. 
Насамперед, зміни стосувалися постаті Каляєва — він тепер не головний персо-
наж, а, за виразом М. Верхацького, лише «персонiфікатор зрушень». Більше то-
го — тепер він важлива, хоча й не центральна фігура. У фокус вистави потрапля-
ють різні особи, посилюючи враження фрески, епічної картини гігантської на-
родної драми, історії кривавої сваволі й підлого ошуканства сотень тисяч людей. 
Образ народу, маси «Березіль» відтворює із виключною мистецькою віртуозніс-
тю, залученням прийомів, методів широкого діапазону. Недаремно галерея люд-
ських типів «Прологу» видавалася сучасникам безкінечною.

Нова «диспозиція» вимагає від Л. Курбаса не просто уточнення окремих ак-
центів, а й максимального посилення емоційної, психологічної, трагедійної на-
пруги. Належного балансу різнопланових «енергій» режисер не  спромігся  би 
досягти без точного розрахунку і  жорсткої регламентації образних прийомів. 
Тут йому стає у пригоді досвід роботи над «Джіммі Гіґґінсом». Особлива увага 
до етапу складання режисерського плану «Прологу» викликає, навіть, певні алю-
зії із тим, як розпочинали роботу над твором Е. Сінклера. Втім, М. Верхацький 
небезпідставно зауважував «цілковито нові методи роботи», які свідчили про не-
втомність театральних шукань.

918  Шерех Ю. Лесь Курбас і Харків […]. — С. 47.
919  Верхацький М. Пролог / студія М. Верхацького; композиція Л. Курбаса. — Х.: Рух, 

1932. — С. 61.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

311

Досвід «Джіммі Гіґґінса» виявився актуальним в  тому сенсі, що Л. Курбас 
і цього разу створював його, практично, одночасно зі сценічним текстом. В уся-
кому разі, його бачення просторових і звукових планів майбутньої постановки 
формувалося на ранніх етапах опрацювання літературного матеріалу. Це помі-
чає і зауважує Ю. Мейтус, запрошений до співпраці. Згадуючи про їхнє знайом-
ство, майбутній співавтор більшості березільських вистав одразу зауважив са-
ме цю рису режисерського обдарування Л. Курбаса: «Прослухавши все завдан-
ня, я зрозумів, що у нього, як режисера, все було вже у виставі вирішеним, все бу-
ло глибоко продуманим, так що випадковостей тут бути не могло. Він внутрішнім 
зором бачив декорації, мізансцени, чув де i як звучить музика. Зараз же йому хо-
тілося лише зрозумілими переконливими словами, образними порівняннями пе-
редати мені те, про що він думав, що бачив та знав. Йдучи від цього, я вже відчу-
вав яка музика потрібна виставі, які теми треба створити й розвинути, які сце-
ни — підкреслити музикою. Олександр Степанович чудово відчував ритм сцени, 
ритм вистави, i в цьому йому також покликана була допомогти музика»920.

«Пролог» складався із 24 епізодів, скомпонованих у три дії. Загальна кількість 
персонажів сягала майже семи десятків, тож весь склад трупи виконував поде-
коли по кілька ролей. I навпаки — Каляєва грали тепер троє акторів: А. Бучма, 
О. Долiнiн та М. Назарчук. Каляєви у київській та харківській виставах не були 
тотожними: «У “Напередодні” Каляєв трактувався есером, руським інтеліґен-
том, темпераментною людиною, яка “прожигает жизнь”, він подавався фразе-
ром, поетом, викликав до себе співчуття як до героїчної фігури. Замах на вбив-
ство князя звучав при такому трактуванні як  поза перед самим собою. Тепер 
Каляєв трактується як ідеаліст, відданий революції, сповнений бажання покви-
татись із царатом»921.

Насправді, схоже, що на момент постановки «Прологу» загострилося питан-
ня приналежності героя до партії есерів, змушуючи Л. Курбаса, по можливості, 
уникати концентрації уваги на його постаті. Але це руйнувало принцип «ідейно-
го балансу» вистави: Каляєв у  березільців був, насамперед, антиподом антиге-
роя — Миколи ІІ (Й. Гірняк). Їхнє протиставлення ще у «Напередодні» автома-
тично висувала Каляєва — А. Бучму на позицію головного героя. Політичні реа-
лії 1927 року змушують «посунути» цю проблему, радше, на рівень естетичний, 
натомість ідеологічний зміст «Прологу» концентрувати на інших мотивах.

На ідейному рівні знакова опозиція персонажів Й. Гірняка та А. Бучми є над-
то очевидною, щоби її легко було знівелювати. Доводилося шукати можливості її 

920  Мейтус Ю. О Курбасе [Машинопис] / Юлій Мейтус. — МТМК України, Ф. Р.: ар-

хів Курбаса Л. С., од. зб. 9960.
921  Верхацький М. Пролог […]. — С. 78.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

312

зауваження, сказати б, у різних формальних регістрах. За визначенням В. Хмур
ого, Микола ІІ Й. Гірняка — фігура не просто гостро експресивна, а й надреаль-
на; критик кваліфікував її як методично довершену й вишукану систему: «У то-
му, що тут крізь фахові акторські прийоми та способи творення образу просвічує 
його ідея, що низка фраґментів не згущує фарби, а вивертає назовні нутро обра-
зу, що він рветься від свого центру, від свого фізичного єства, бо не може в нім 
уміститися, у цьому i право на сценічний шедевр Гiрнякового царя, i його гостра 
театральність»922.

Згущеній майже до символу ексцентричній постаті Миколи ІІ протиставляло-
ся тонке психологічне нюансування образу Каляєва, хоча персонажі А. Бучми, 
О. Долiнiна та М. Назарчука не ототожнювалися. Перший тлумачив героя в ду-
сі вищенаведеної характеристики М. Верхацького. Другий був м’якішим, людя-
нішим. Третій  — несподівано дуже молодим, по  юнацькому наївним і  щирим. 
Сцена передсмертного листа лишилася кульмінаційною для Каляєва. Її музич-
ність, ліризм разюче контрастували з рештою епізодів з його участю.

Найбільш формально загостреною у  виставі була постать Побєдоносцева 
(М. Крушельницький) — упродовж двох епізодів він лишався за письмовим сто-
лом. Чорні окуляри, грим, який викликав асоціації з черепом, вишитий золотом 
чорний мундир, що справляв враження пишної труни, — все це творило образ 
чогось, водночас, і гротескового і містично-жахливого. Пластика, повільне зді-
ймання над столом, виростання сановного «мертвяка» в неприродно довготеле-
су постать належали, з одного боку, стилістиці символістського театру, а з  ін-
шого — засвідчували родову приналежність вертепу, змушуючи згадати про ца-
ря Ірода.

Багатокартинний «Пролог», масштабно змальовуючи грандіозну народну 
трагедію, жорстоке правління царів, нищення безневинних людей, міг тематич
но, певними рисами резонувати у  вертепній культурі. Схоже враження справ-
ляли численні епізоди інтермедійного характеру. За згадкою сучасника: «Перед 
глядачами поставав немов би вертикальний зріз соціальної структури Російської 
імперії 1905–1906 року — від самої верхівки до низів. Люди різного віку й ста-
ну: старі, молоді, чоловіки й жінки, діти, багаті й убогі, нероби та трудяги, дво-
ряни й  мiщани, військові чини та  цивільні, городяне й  селяни. Царський палац 
i Сенатська площа у Петербурзі; тюремна камера; Миколаївський вокзал у Моск
ві; московська вулиця i міщанська квартира на околиці міста; типографія, робіт-
ничий страйк i студентська демонстрація»923. Ю. Бобошко, зауваживши в «Рурі» 
прямий вплив вертепу, вказує на його цитування й у «Пролозі», тим самим опо-

922  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 27.
923  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 49.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

313

середковано підтверджуючи можливість таких впливів і  зв’язків. Сам режисер 
у статті 1923 року «“Вертеп” на агiтацiйнiй службі» наполягав на тому, що вер-
теп «по самій своїй суті найбільш пристосований для виявлення типових, масо-
вих, колективних рис»924. «Пролог» уможливлював подібну адаптацію, а окремі 
ознаки вертепу в його художній тканині дозволяють припустити, що вони є гене-
тичною рисою Театру Л. Курбаса.

Водночас у «Пролозі» були присутні й  інші мистецькі рефлексії. Уважний 
до кіноестетики, кіномови, Л. Курбас будував сценічну дію вистави за монтаж-
ним принципом. Більшість дописувачів помічають цю структурну своєрідність, 
хоча тлумачать її по  різному. «Одна за  одною проходять картини історичної 
хроніки, начебто перегортаються сторінки давнього літопису» (П. Рулін)925. «Це 
сума епізодів, […] істотно не пов’язаних» (Ю. Смолич)926. «Роздрібненість істо-
ричного огляду не була подоланою у “Пролозі”» (Н. Кузякіна)927. М. Верхацький, 
здається, найближче підійшов до з’ясування обраної Л. Курбасом логіки побудо-
ви мізансцен. Порівнюючи «Напередодні» та «Пролог», він визначає першу як 
«хроніку-етюд», далі пояснює, що «режисер хотів ще зберегти від “Напередодні” 
відтінок далеких затушкованих подій. Через оце все сцени в п’єсі мали бути ко-
роткі, згущені в  дійовому змісті i без акценту на  логічній будові сюжету»928. 
Тобто, запроваджена у «Пролозі» структура дії «запозичила» у прийомі мон-
тажу епізодів деякі підходи, здатні вплинути на ритм вистави, її темпи, посилити 
динаміку дії. Численні світлові ефекти могли мати кінопоходження, насамперед 
експресіоністського ґатунку, в чому окремі критики побачили визначальний сце-
нографічний принцип «Прологу». Виникали й інші припущення: П. Рулiн, зокре-
ма, називав спектакль «експериментом на освітлення»929.

Діапазон візуальних ефектів «Прологу» дійсно вирізнявся рідкісним багат-
ством прийомів. Там були, приміром, локальні, але дуже виразні статичні тiнi-
знаки: «Сценографія В. Шкляєва скупими засобами тіньової проекції на рухли-
ві сіро-зелені сукна різної конфігурації відтворювала графіку міського пейза-
жу, знайомі силуети петербурзьких набережних i мостів, сніжну ніч, тінь від ґрат 

924  Л. К. [Л. Курбас] «Вертеп» на агітаційній службі: (Відродження лялькового театру) 

/ Л. К. // Глобус. — К., 1923. — № 4. — С. 10.
925  Рулін П. Два вечори в «Березолі» […]. — С. 139.
926  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Пролог» у «Березолі» / Ж. Гудран // Нове мистецтво. — 

Х., 1927. — № 4. — С. 7.
927  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры […]. — С. 52.
928  Верхацький М. Пролог […]. — С. 62.
929  Рулін П. Два вечори в «Березолі» […]. — С. 139.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

314

на стіні тюремної камери, силует військового корабля»930. Не менш різноманіт-
ними і складними виглядали динамічні тіні, коли, приміром, в епізоді на вокза-
лі «на сцені немає ні паровоза, ні вагонів — усе відтворюється тільки звуками i 
світлом. Гра світла (наприклад, у цій сцені — відблиски освітлених вікон вагонів, 
що проносяться повз станцію, уповільнюючи ходу), різноманітні звуки й шуми, 
як  і  оркестрова музика (композитор Юлій М ейтус) утворювали сповнену три-
воги живу образну атмосферу, що збуджувала уяву й  хвилювала глядачів»931. 
Оригінальна гра масштабами тіней визначила зміст епізоду промови Гапона 
(М. Кононенко). Натовп непомітно пiдсвічувався знизу i на задник падали гігант-
ські тіні, натомість височенна постать Гапона у довгому чорному пальто, до то-
го  ж піднята над сценою спеціальним станком,  — кидала на  бічну кулісу зна-
чно меншу тінь. Диспропорцією постатей i тіней не лише візуально загострював-
ся драматизм моменту, а й унаочнювалася театральна «оцінка» події, яка завдя-
ки елегантності прийому не здавалася ані прямолінійною, ані демонстративною.

Особливо вражала сцена розстрілу демонстрації. Дві шеренги людей фрон-
тально рухалися з глибини сцени до лінії рампи і також кидали на задник тіні, які 
не лише зростали з кожним рухом, а й створювали ілюзію кількісного збільшення 
натовпу. Тут Л. Курбас застосував прийом, інспірований німим кіно…

«Ось непомітно для глядачів з першого ряду напiвсилуетна постать жінки ро-
бить крок вперед, i за нею на заднику виростає велика тінь, чи не втричі за неї 
більша за людський зріст. Одночасно з нею з “синхронною” точністю поруч друга 
артистка (якої глядач не помічає) починала говорити промову-заклик до солда-
тів. […] А перша жінка жестами й пластичними рухами тіла доповнює промову-
заклик. Її тінь на заднику відображує в русі саме ті почуття, які глядачі чують 
у промові. Тінь так приковує їхню увагу, що складається враження ніби вона i 
рухом і словом-образом відтворює оті скарги, що звучать у промовi-заклику»932. 
Тож, промова-заклик утворювалася триєдиним виразом: людина-голос, людина-
жест i людина-«тінь».

Робота над масовими сценами «Прологу» продовжувала і  розвивала від-
повідний досвід постановки «Едіпа-царя», «Гайдамаків», «Джіммі Гiґґiнса», 
«Напередодні», «Газу», власне — і символістську й експресіоністичну сценіч-
ні культури. Л. Курбас віртуозно синтезував прийоми різної стильової приро-
ди і наведеними прикладами справа тут не обмежилася. Опрацьовуючи картину 
«9 січня», він балансував на межі умовного та реалістичного театрів. Із харак-
терною для його мистецтва стилістичною гнучкістю вміло їх гармонізував, звер-

930  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 127.
931  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 50.
932  Макаренко А. Курбас на репетиції […]. — С. 213.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

315

таючись до тропів різної художньої природи. Так, знаковий епізод із триєдиним 
тропом промови-заклику співіснував поруч «гіперреалістичного» образу натов-
пу демонстрантів у сцені розстрілу. Цього разу, рух натовпу до авансцени зупи-
няли «події» у глядацький залі. «Несподівано біля центрального входу у партер, 
поза спинами глядачів, звучала різка команда: «Стій! На-зад!..». Глядачі мимо-
волі здригалися, повертали голови. При вході у партер з’являвся офіцер. На сце-
ні шеренги людей зупинялися. Спів обривався. Завмирали нерухомо i фантас-
тичні тіні на заднику. Ці тіні примножували ряди людей, яким, здавалося, не-
має кінця. Переговори офіцера з  робітниками йшли через голови глядачів»933. 
Із цього опису очевидно: подальше кількісне зростання демонстрантів з певно-
го моменту відбувається за рахунок, власне, глядачів (!). Режисер у такий спо-
сіб об’єднує всіх присутніх i логікою формування мізансцени i, звичайно, пафо-
сом епізоду.

Короткі репліки офіцера i натовпу, якими вони обмінювалися лічені секунди, 
тримали у психологічній напрузі людей по обидві сторони рампи. Діалог уривав-
ся довгою драматичною паузою, створюючи відчуття ритмічної прострації — ча-
сової «чорної діри», що ніби розривала тканину життя. Сцена розв’язувалася 
із вражаючою емоційною силою. «Жахлива тиша й довга пауза здаються безкі-
нечними. 3авмерли люди на сцені. Завмерли їхні тіні на заднику. Завмерли гляда-
чі у залі.

— Вогонь!
Громом литавр вибухає музика. З розпачливими звуками оркестру зливають-

ся крики на сцені. Шеренги перемішалися, люди падають, підводяться, метушать-
ся. Здається, збожеволіли, переплелися й фантастичні тіні на заднику. Знайдене 
Курбасом образне перетворення підносило виставу “Пролог” на височінь народ-
ної трагедії, що потрясала глядачів»934.

В образній системі «Прологу» знайшлося місце й для інших засобів, раніше 
Л. Курбасом вживаних. Приміром, специфічної «маски», побазованої на харак-
терних ознаках певних тварин. Варто наголосити, що цей прийом режисер засто-
совував для окреслення персонажів і  наголошено гротескових і  психологічно-
побутових. Приміром, М. Крушельницький для Побєдоносцева знаходить екс-
центричний мовний прийом, змушуючи асоціювати сановника з псом: «він про-
мовляє,  — начебто гавкає, випльовуючи слова»935. Водночас, для загострення 
психологічно-достовірної ролі князя Сергія Олександровича (І. Мар’яненко) 
режисер створив такий епізод. «Пізній вечір. Величезне помешкання потопає 

933  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 54.
934  Там само.
935  Рулін П. Два вечори в «Березолі» […]. — С. 136.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

316

у мороці. За великим столом, заваленим книжками та паперами, величний госпо
дар кабінету без мундира, у білій сорочці, при непевному світлі одинокої свіч-
ки переглядає вечірні газети. […] Нечутно виникає з темряви постать лакея з ча-
єм. Князя лякає найменшій шерех. Тривожно вдивляється він у темряву кабіне-
ту вслухається:

— Ми-шші… Ми-шші…
Через усю сцену в темний кут із силою летить кинута князем велика книга. […] 

Великий князь нагадував велетенського звіра, загнаного мисливцями»936. Звичайно, 
таку провокативну асоціацію Л. Курбас ініціює складною системою опосередку-
вання: для викриття нікчемності чоловіка левиної статі, наляканого крихітною 
мишкою, він будує розгорнутий епізод у прийомах реалістичного театру.

Попри естетичний розмай, у «Пролозі» діяла «регуляторна» система, що за-
побігала стилістичній еклектиці: «постановщик — фундатор системи “Березоля” 
не мислить гру актора як подачу безперервної ілюзії життя — для актора важ-
но подати своєю грою закономірно й доцільно побудовану систему театрально-
діяльних знаків, щоб кожен із них давав виразний натяк i примушував глядачів 
асоціювати, цебто психологічно зробити глядача через майстра актора співучас-
ником творчости вистави»937.

Тож у «Пролозі» сценічний образ, сказати б, не розгортався, а розкривався 
у певній концентрованій сутності, зафіксований у характерній деталі, як, примі-
ром, у цариці — Н. Ужвiй. Йдеться про специфічний «фокус» ролі — німецький 
акцент, який обарвлював особистість героїні у комічні тони. Проте іронія не ви-
давалася надмірною. М. Верхацький спеціально наголошував: «Цей акцент не му-
сить бути карикатурою, а має звучати м’яко. За основу в акценті взята асиміля-
ція: замість щ — штш, ч — тш, л — ль, в — ф, з — с, ж — шш»938.

Великий успіх березільців у «Пролозі» Л. Курбас не просто розділив з акто-
рами. Масштаб його таланту постановника, мистецького ідеолога театру, наре-
шті, визнала пересічна місцева публіка. Харків вражений i переможений вчинив 
за В. Хмурим так: «На “Пролозі” була повна заля, аж доки весь Харків не поба-
чив його двічі»939.

У  лютому 1927 року Ф. Лопатинський прощався з «Березолем» «Савою Ча
лим» І. Карпенка-Карого (прем’єра 3 лютого 1927 р.)940  — виставою, на  думку 

936  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 53.
937  Верхацький М. Пролог […]. — С. 78.
938  Там само. — С. 82.
939  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 24.
940  Ще про виставу див.: Єрмакова Н. «Сава Чалий» в «Березолі» / Наталія Єрмакова 

// Просценіум. — Л., 2006. — № 1.– С. 21–26.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

317

П. Руліна, найбільш березільскою поміж творів класичного репертуару театру. 
Проте, п’єса, її розв’язання виявилися вкрай неоднозначно потрактованими в са-
мому театрі та поза його межами, і для того існували вагомі причини.

Насамперед, йдеться про позицію режисера щодо твору І. Карпенка-Карого. 
На тлі поширених у попередні роки радикальних переробок класики спектакль 
Ф. Лопатинського звертав на  себе увагу принципово новим позиціюванням. 
Щоправда, режисер продовжував втручатися у текст, як це і «годилося» в ліво-
му революційному театрі, але його мотивація змінюється: «Цікаві й цупко заче-
плені колізії дають режисурі величезний простір для її роботи. Розуміється п’єсу 
треба було “переробити”. Одначе виправлення хиб ідеологічного та  історично-
го порядку проведено, майже виключно купюрами, та перенесенням центру ува-
ги на потрібні мотиви чи деталі. Дописано — мінімум — саме необхідне для спо-
лучення окремих епізодів, що виникали в наслідок перемонтування авторського 
тексту»941.

Словом, напочатку роботи постановник декларував зміни у власному сприй-
нятті національної класики. Водночас він бачив своє завдання в «подоланні» 
проблем ідейного змісту п’єси, хоча й не вдаючися до безцеремонного втручан-
ня в  текст І. Карпенка-Карого. Йому здавалося, що варто лише зробити кіль-
ка купюр аби ідейний зміст вистави відповідав «сучасним поглядам». По  суті, 
Ф. Лопатинський ступав на непевний грунт «виправлення» соціально-політичних 
аспектів (особливо тих, які драматург екстраполював на особу головного героя, 
на все те, що, на думку режисера, було «хибами ідеологічного та історичного по-
рядку» і вимагало корекції), не помічаючи очевидного — він власноручно розхи-
тує ідеологічний фундамент драми.

Втім, добре відомо, з яких позицій о тій порі «ідейно витримана» радянська 
історична наука переглядала національну минувшину. Особливо вона полюбля-
ла знаходити у творах на історичну тему алюзії з сучасним політичним проце-
сом, а у вигляді «протиставлень» чи «зіставлень» — не грало ролі. Головне — 
використати такий твір для ідеологічних потреб, не гребуючи відвертою дема-
гогією.

Відгомін тих процесів позначився й на долі березільської вистави, резоную-
чи в ній самій, відгуках преси, тим паче, що режисер ніби навмисно потрапляє 
з «Савою Чалим» у центр полеміки про історію України, дискурсом якої є на-
ціональна проблема. Своєю роботою Ф. Лопатинський провокує деяких рецен-
зентів до розмірковувань у сенсі надто дражливому й небезпечному для нього 
самого і  театру. Малочисельні статті про виставу, однак, засвідчили серйозну 

941  Лопатинський Ф. «Сава Чалий»: (До  постановки в  Держтеатрі «Березіль» Режи

сером Ф. Лопатинським) / Ф. Лопатинський // Нове мистецтво. — Х., 1927. — № 5. — С. 15.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

318

ідейну «тектонічність» ґрунту, на який ступив молодий режисер. Найменше ак-
центував на цьому П. Рулін, але й він не оминув питання ідеологічного підґрунт-
тя образу центрального персонажа драми, стверджуючи, що українська драма-
тургія поки «не викультивувала» належних творів у історичному жанрі, а «Сава 
Чалий» (найвідоміша й найяскравіша історична п’єса) має із центральним геро-
єм серйозну проблему, оскільки саме ця постать «не зовсім удалась авторові». 
П. Рулін цього не уточнив, натомість виснував: «Основної неясности п’єси режи-
сер не  розв’язав»942. Тобто, проблема із витлумаченням образу Сави лишилася 
відкритою разом з усім комплексом болючих питань драми.

Значно радикальнішою була позиція Ю. Смолича. Спершу він зауважив брак 
марксистських підходів в  осмисленні історичної долі України, потім закинув 
драматургові невміння «глибоко продумувати» історичні теми, до яких той нава-
жився звернутися. Більше того, критик наполягав: «Тобілевич сам не знає, кого 
йому ідеалізувати, тому й не дає остаточного вироку на вчинок Сави»943. Далі — 
більше: «Тобілевич не в силі дати соціяльного виправдання його (Сави. — Н. Є.) 
вчинкам, обмежується тим, що психологічно умотивовує зраду і  весь хід даль-
ших подій»944. Насамкінець критик вдається до  ототожнення Сави з  сучасною 
українською інтелігенцією, яка, на його думку, «в початку революції, шукаючи 
засобів і  форм здійснити свої національні ідеали, вдалася до  буржуазії, відра-
зу, може, й  щиро вірючи, що спілкуючись з  нею, ворожою їй, вона зможе до-
сягти своєї мети. А  згодом, як  опинилася в  боротьбі разом з  посипаками сво-
єї національної иншої буржуазії, що й не приховує своїх класових замірів… ли-
шилася вірно служити їй»945. Подібні алюзії щодо ідейних змістів твору невдовзі 
вартуватимуть життя тим, на кого міг (хай ненавмисно) «вказати» перст рецен-
зента. Однак і у 1927 році, як про це пише свідок подій — Й. Гірняк, невипадко-
вим тлом постановки «Сави Чалого» стає звільнення з високих посад чільників 
українізації — О. Шумського та Г. Гринька, знищення М. Хвильовим другого то-
му «Вальдшнепів» та інші події відповідного ґатунку. Втім, Ю. Смолич не збирав-
ся обмежуватися зазначеними припущеннями, які, на його думку, найперше ін-
спірувалися змістом самої п’єси, — він далі розвиває цей мотив, переносячи йо-
го на «сценічний текст»: «Не знаємо, чи гадав постановник ототожнити постать 
Сави з ватажками ближчих часів, що про них допіру згадувано, чи просто тотож-
ні умови, риси й ситуації самі призвели до того, але в виконанні (Сердюк) момен-

942  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 142–143.
943  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Сава Чалий» в театрі «Березіль» / Ж. Гудран // Нове мис-

тецтво. — Х., 1927. — № 6. — С. 3.
944  Там само.
945  Там само. — С. 4.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

319

ти індивідуалізації особливо підкреслено. Це, звичайно, пішло на плюс задума-
ній трактовці»946.

Врешті, така позиція стає казуїстичною, бо Ю. Смолич на  виставі Ф. Лопа
тинського у якийсь момент «спотикається» об «неправильну» поведінку персо-
нажа, сумлінно збережену постановником. Критик прямолінійно закидає остан-
ньому, що той дає герою шанс на глядацькі симпатії, оскільки Сава, виявляється, 
«засуджує гайдамаків за  їхню неорганізованість, пророкуючи загибель справи 
через анархічну сутність повстанства […] і виступає як прихильник організованої 
боротьби, що думає не тільки за руйнацію сущого, а й за будівництво нового. […] 
Якби в Сави забрати ці слова, то загальний рисунок ролі, задуманий постановщи-
ком, від того тільки виграв би»947. Ясно, що Ю. Смолич закликає театр до препа-
рації й актуалізації твору І. Карпенка-Карого навіть шляхом руйнації авторської 
логіки та авторського світогляду. Він не зважає, що режисер має власний погляд 
на постать Сави Чалого, більше того, — шукає резонансів класичного твору в су-
часних політичних реаліях.

Насправді припущення й пропозиції Ю. Смолича театр не реалізував (в уся
кому випадку, їм немає підтвердження у жодному відгуку на спектакль «Бере
золя»). Водночас, такого плану зауваження промовисто свідчать про характер 
політичної ситуації в  Україні, а  контекстуальність «Сави Чалого» Ф. Лопа
тинського певним подіям суспільного життя, можливо, й  неумисно, набувала 
вкрай гострого характеру. Було  б серйозною натяжкою трактувати ситуацію 
з прем’єрою цієї вистави як свідомий політичний крок театру, але наведені ре-
цензії ясно свідчать про те, що постановник зупинився на недвозначній загроз-
ливій політичній межі.

Вибір постановником саме такої п’єси зумовлений не самим лише історико-
політичним колоритом. У  театральному середовищі найбільшу увагу звернули 
на  інший мотив, не  менш важливий для вітчизняної сценічної культури. Його 
(цей мотив) зауважив Й. Гірняк, заторкнувши кілька аспектів вистави. Він спро-
бував позиціонувати «Саву Чалого» в ситуації переосмислення класики за но-
вої культурної доби: «Не тільки українські глядачі, але й росіяни та євреї, які 
великою кількістю стали заповнювати залю “Березоля”, переконалися, що укра-
їнська побутова й історична тема може полонити глядачів своєю вселюдською 
трагедійною колізією і  що український театр та  його актор переросли тісні 
етнографічно-фольклорні рамки. Виставою “Сава Чалий” театр переконливо 
відповів апологетам театру минулого, що часи міняються і все міняється, і що 
минулого вже не  повернути. Герої трагедії “Сава Чалий” на  сцені “Березоля” 

946  Там само.
947  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

320

перекликалися із лицарями доби, в якій схрещувалися мечі і святилися ножі для 
боротьби, що віками точилася в  обороні свого народу і  своєї правди. Це вже 
не були пейзани-декляматори, готові тільки до танцю та співу. Це були нові ли-
цедії, здатні відображати вселюдські пристрасті та пориви»948. (Останні речен-
ня, вочевидь, адресовано акторському складу та  особливостям березільської 
школи, з  якою широкі верстви публіки знайомилися у  перші столичні сезони 
«Березоля»).

Існувала ще одна, кількісно менша частина глядацької аудиторії, для якої ви-
стави «Березоля» видавалася особливим феноменом. У  маленькому гурті но-
вих співробітників театру, прибулих на запрошення Л. Курбаса з Галичини, виді-
лявся В. Блавацький — автор коротких, але дуже змістовних спогадів про влас-
ну працю в «Березолі» з 1927 до 1928 року. Він тоді отримав можливість поди-
витися на  керований Л. Курбасом театр під особливим кутом зору. Про «Саву 
Чалого» він писав: «Треба з повним признанням віднестися до цієї сміливої спро-
би подати нашу стару, історичну п’єсу в наскрізь модерній формі сценічного ви-
яву. Костюм актора, декорація сцени (худ. Шкляїв), гра ансамблю — все це дале-
ко відбігало від тих трафаретів, які ми звикли бачити у виведенні українських іс-
торичних драм»949.

На думку іншого новоприбулого березільця — Р. Черкашина, який тільки-но по-
вернувся з Москви (навчання у Ю. Завадського), «Сава Чалий» Ф. Лопатинського 
виглядав інакше: «Цього разу українська класика поверталася на березільську 
сцену у своєму традиційному вигляді»950. Таке разюче неспівпадіння оцінок мож-
на пояснити різницею культурних контекстів, в яких обидва формувалися. Тому 
для Р. Черкашина «Газ», «Джіммі Гіґґінс» та інші МОБівські вистави, утворивши 
специфічний фон для останньої березільської прем’єри, визначали рух театру як 
«назадницький». Позицію В. Блавацького зумовлювали особливості театральної 
ситуації у Галичині середини 1920-х років.

Ця колізія демонструє принциповий сенс мистецьких зрушень, ініційова-
них «Березолем». Він визначав напрямок та зміст розвитку національного теа-
тру в цілому, в його завданнях і перспективах. Відтак наведені судження, сказа-
ти б, зауважили не так смакові розбіжності окремих людей, як місце «Березоля» 
в процесах оновлення українського театру: від недавнього минулого до омрія-
ного майбутнього, яке вони своєю працею намагалися наближати. Мабуть то-
му, і Р. Черкашин і В. Блавацький із захватом згадували одних і тих самих вико-

948  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 272.
949  Блавацький В. Спогади / Володимир Блавацький // Ревуцький В. В орбіті світового 

театру / Валеріян Ревуцький. — Київ; Харків; Нью-Йорк: М. П. Коць, 1995. — С. 128.
950  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 46.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

321

навців, практично, співпадаючи у  прізвищах Л. Сердюка (Сава), І. Мар’яненка 
(Потоцький), Д. Антоновича (Голий), Н. Титаренко (Зося). Відносно головних ге-
роїв з ними погоджувався і Л. Курбас: «Виключно виросли й показали свій ріст 
у п’єсі — Сердюк і Титаренко. Перший — герой-любовник і драматичний герой, 
а друга вперше блиснула справжнім ліризмом»951.

Ф. Лопатинський розпочав роботу над п’єсою І. Карпенка-Карого з програм-
ного викладу концепції майбутньої вистави, яку потім послідовно реалізував. 
Досить неочікувано як для відчайдушного новатора він виявив делікатність у по-
водженні з п’єсою, продемонструвавши повагу до авторського слова: «Карпенко 
як великий драматург свого часу зумів декількома промовистими, чіткими маз-
ками змалювати яскраві сценічні постаті. Кожен персонаж п’єси — жива, повно-
кровна з м’ясом та кістками “рубенсівська”, коли можна так сказати, — фігура. 
Кожна роль — надзвичайний матеріял для розгортання акторської гри»952.

Наведена теза фіксує зміну вектора мистецького пошуку режисера  — не-
щодавнього постановника «Машиноборців», «Нові йдуть», «Пошились у  дур-
ні». Оскільки мотивація цього процесу лишається недослідженою, про її при
чини можна говорити лише гіпотетично. Втім, подальше творче життя Ф. Ло
патинського свідчить про послідовності його руху в цьому напрямку. Привертає 
увагу той факт, що всі наступні роботи режисера в тематичному аспекті стосу-
ватимуться минувшини, політичної історії України. Саме боротьба за незалеж-
ність стає головним об’єктом його мистецького осягання. У 1926 році в першо-
му Державному театрі для дітей він ставить «Козака Голоту», поклавши в осно-
ву перероблений сюжет «Робіна Гуда», припасованого до реалій історії рідного 
краю. За рік він покаже прем’єру «Сави Чалого», а у 1931 на екрани вийде його 
кінофільм «Кармалюк». Можливо, саме ця тема змусила Ф. Лопатинського звер-
татися до реалістичного мистецтва задля кращого порозуміння з глядачем. Що б 
там не було, але його стаття у «Новому мистецтві» демонструє зміни поглядів 
на мету, принаймні, власної творчості. Деякі позиції цього тексту розкривають 
момент рішучого переосмислення, сповідуваних ним ще донедавна, естетичних 
ідей.

Розмірковуючи над проблемою сценічного середовища «Сави Чалого», поста-
новник відштовхується від думки, що лабораторний період роботи з притаман-
ним йому оголенням прийому, сцени, механізмів гри відходить у минуле. Тож, 
слід і буквально і фігурально «припустити завісу над механікою сцени, механі-
кою, що завжди була значною частиною інтригуючого процесу спектаклю»953. 

951  [Курбас Л.] Тексти, документи різних років: 1920–1933 рр. [Рукопис; машинопис] …
952  Лопатинський Ф. «Сава Чалий» […]. — С. 14–15.
953  Там само. — С. 15.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

322

Автор зауважує методи, що роблять можливим «побудуванням мізансцен і засо-
бами машинерії скоротити до мінімума перерви поміж окремими епізодами, що 
розбивають напруження глядача і знецінюють саму суть монтування театральної 
дії»954. Цей технологічний момент він розглядає як засіб стимулювання процесів 
сприймання. Ф. Лопатинський все більше схилявся до створення такого типу сце-
нічної дії, який це уможливлює. У зміненій структурі дії акторський образ теж 
мав би розвиватися більш послідовно, знаходячи підтримку в по-новому органі-
зованому середовищі. Постановник спеціально зауважує зміну віх, протиставля-
ючи попередній та теперішній принцип формування дії: «Спонукувані цілою низ-
кою міркувань принципово-формального характеру, ми догола роздягли театр. 
Це було необхідним засобом для виконання тих завдань, що стали перед театром 
в часи військового комунізму. Воно дало важливі й глибокі наслідки так у відчу-
ванні режисурою сцени, як і в техніці акторської гри»955. Після цієї тези автору 
нічого іншого не лишається, як визначити оцей новий стан, і він, не без застере-
жень, висуває доволі компромісний термін «умовний реалізм».

Ф. Лопатинський дещо заплутує справу, протиставляючи «умовно-ралістичний 
план «Сави Чалого» тому, що називає «“неореалізмом” і тому подібними шту-
ками, що за  ними часто-густо ховається самий безсоромний натуралізм»956. 
Натомість стає зрозуміло, що режисер намагається відшукати «третій шлях» по-
між крайнощами «лівого» і «правого» театрів, між авангардом і традицією.

Очевидно, мав рацію Й. Гірняк, коли писав: «Прем’єра трагедії Карпенка-
Карого “Сава Чалий” відбулася у той час, коли серед громадянства і на шпаль-
тах преси велись дискусії на тему реставрації “Народного театру”, використо
вуючи повернення з  еміграції корифеїв того  ж театру Миколи Карповича Са
довського»957. На  цьому тлі саме лише звернення «затятого авангардиста» 
до  твору І. Карпенка-Карого декому здавалося підозрілим, якщо не  зухвалим, 
з  огляду на  вчинену постановником перед тим радикальну переробку націо
нальної класики («Пошились у дурні»). Для прибічників «лівого» театру пошу
ки Ф. Лопатинським естетичної «золотої середини» теж видавалися не  просто 
компромісом, а  невмотивованою спробою з  подвійним дном і  сумнівною пер-
спективою.

Насправді березільського «Саву Чалого» слід було  б із  особливою ретель-
ністю розглянути у  ширших контекстах, у  відлунні різних мистецьких впливів. 
Саме так зробив П. Рулін, засвідчуючи ґенезу, що сягає «Гайдамаків» Л. Курбаса: 

954  Лопатинський Ф. «Сава Чалий» […]. — С. 15.
955  Там само.
956  Там само.
957  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 273.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

323

«Поява гайдамаків, що прийшли покарати Саву, супроводиться віддаленим ко-
зачком, утворює для Савиних переживань прегарне контрастове тло, нагадуючи 
цим найкращі моменти застосування театральної музики в “Гайдамаках”»958. На 
«родовий» зв’язок «Сави Чалого» та «Гайдамаків» вказував і композитор виста-
ви П. Козицький, наголошуючи на характері драматизму останньої дії, створеної 
за законами контрасту: «Музична фактура цього акту була така: починалася во-
на старовинною колисковою піснею, що кілька разів розпочиналася і тим самим 
творила настрій сімейного затишку»959. Далі, за  П. Козицьким, мало наростати 
відчуття «тривоги і небезпеки, що зростали для Чалого і родили у глядача почут-
тя неминучої трагедії, нещастя. Драматизм цієї контрастовості досягає найвищої 
кульмінації в сцені покарання Сави на смерть його товаришами по повстанню, під 
час якої оркестра виконувала на “pianissimo” гопакову музику. Тут вжито знайо-
мого по “Гайдамаках” засобу протиставлення драматичній кульмінації танково-
го мотиву і досягнуто тих самих наслідків»960.

Серед інших стилістичних домінант слід виокремити риси символістські, які 
позначилися на образі Зосі (Н. Титаренко), що зауважив Ю. Смолич. Втім, його 
вердикт був, радше, негативним: «Її “ірреальний”, декадентський малюнок ролі, 
сам по собі не зле задуманий, випадав із загального стилю постановки, особливо 
не пасуючи до постати Сави»961.

В цій виставі окремою проблемою є «родовід» центрального героя, який ся-
гав образів Едіпа, Гонти, Макбета — що своєю проблематикою, ідейними, духо-
вними масштабами створили плідний ґрунт для постановника та для виконавця 
головної ролі — Л. Сердюка. Проте, естетичні орієнтири актора помітно відріз-
нялися від мистецьких «символів віри» режисера, що не лишилося поза увагою 
П. Руліна, який констатував чималий вплив героїко-романтичної стихії, яскраво 
представленої у мистецтві корифеїв: «Великий монольоґ останньої дії розробле-
но в актора Сердюка надзвичайно яскраво; його кидання по сцені, його напруже-
ний розпач чудово створюють образ звіря, що потрапив у пастку; а саме подаван-
ня монольоґу, що давно вже переживав глибоку кризу в театрі, може бути ціка-
вим зразком розв’язання цієї сценічної проблеми»962. Прихильним виявився кри-
тик до акторської роботи І. Мар’яненка (Потоцький), О. Хвилі (Шмигельський) 
та М. Крушельницього, який «побудував свою ролю на виразній, а втім дуже еко-
номній міміці разом із  влучно розробленою інтонацією незмінного  — “слухаю 

958  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 143.
959  Козицький П. Музика в «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
960  Там само.
961  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Сава Чалий» в театрі «Березіль» […]. — С. 3.
962  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 143.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

324

пана”»963. Попри стислість висловлювань, авторська вказівка зауважувала на ті ж 
стилістичні джерела, до  яких, радше за  все, «припадав» і  Л. Сердюк. Подібну 
точку зору висловлював і В. Хмурий, коли щодо М. Крушельницького зауважив: 
«Яворський […] давній знайомий. І задавака, і торохтун, і боягуз. Щоправда зо-
всім по-інакшому комікує — тільки трохи витріщає очі, показуючи мабуть інте-
лектуальну обмеженість, підструнчує вгору одним пальцем вусики. Та ще бра-
во ходить і танцює не згинаючи стану. […] Одягнений же в такий самий жупан, 
як колись бачили в театрі Садовського, і не треба ламати голови, що він значить. 
Одразу видно, що сміємося з задавакуватої польської шляхти…»964.

В  процесі створення візуального образу «Сави Чалого» художники М. Си
машкевич та  В. Шкляєв виявили обізнаність в  архітектурній специфіці доби, 
особливостях тодішніх інтер’єрів. У них було «найцікавіше подано залю у пала-
ці Потоцького, що бляшаним тлом та яскравим освітленням своїм дає враження 
блискучих розкошів панського життя; ще цікавіше зроблено кімнату в домі Сави, 
де грубезний сволок, розмальована груба та шостикутні двері прегарно віддають 
основні історичні ознаки зовнішнього побуту козацької верхівки»965. Звичайно, ці 
декорації не мали нічого спільного з павільйоном, традиційним для попередньої 
театральної доби, головно  — через естетично складнішу семантику. Водночас 
вони не відтворювали реальне середовище давніх літ, обмежуючись його стилі-
зацією й трансформацією за допомогою виразних акцентів, що виявилося в зміні 
масштабів окремих елементів інтер’єру. Так, піч і сволок — помітні об’єкти оселі 
Сави — значно перевищують їх реальні параметри. Домінуючи у просторі через 
свої чималі розміри, вони справляють враження священних об’єктів поклоніння 
родини. Алюзія підтримується зображенням коника у найвищій точці кахляно-
го боку печі — знакової фігури із багатим метафоричним родоводом. Ритуальна 
осмисленість печі ніби додавала конкретній історичній добі позаісторичного ча-
су і виміру. Минуле, сказати б, візуально міфологізувалося, й у виставі виникав 
ще один часовий шар. Новий «візуально-часовий» контекст позначався на змісті 
сценічного твору, резонуючи, в тому числі, й в ідеології вистави.

Естетично «Сава Чалий» апелював до  попередніх березільських) робіт: дея-
кі грими асоціювалися з  гримами героїв «Макбета» 1924 року через свою екс-
пресивність, гротесковість. У обізнаної публіки вони могли викликати в уяві пер-
сонажів уславленого Вахтангівського «Еріка ХIV», сильне враження від якого 
зафіксував у  своєму щоденнику Л. Курбас майже о  тій порі (наступний запис, 
до речі, стосувався саме Ф. Лопатинського).

963  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 143.
964  Хмурий В. [В. Бутенко] Мар’ян Крушельницький: етюд […] — С. 57.
965  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 143.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

325

Зауваження Л. Курбаса до «Сави Чалого» в багатьох сенсах є безпрецедент
ними, починаючи з  наголошення особливостей його родоводу: «Єсть факти, 
що діються не людьми, а  із людьми, пов’язані сяк-так, ефектно, динамікою мі-
зансцен, чергуванням сцен виходами, пейзажами. По  суті  — кінодрама»966. 
Кіновпливів режисер, дійсно, не міг уникнути, хоча б тому, що саме тоді зробив 
вибір на користь кіномистецтва. Врешті, воно (кіномистецтво) для березільської 
режисури було важливим резервуаром запозичень, аналогій, посилань, інспіра-
цій. Але у наведеному відгуку важко не помітити роздратування, навіть, зверх-
ності у ставленні до Ф. Лопатинського, його роботи та, власне, принципу його кі-
нопосилань. У щоденниках березільського лідера відгук на «Саву Чалого» — пе-
редостанній і єдиний, що стосується лише роботи власного учня. Якщо відкинути 
схвальні слова на адресу Л. Сердюка та Н. Титаренко, то решта тексту — вкрай 
негативна: «П’єсу тримає на голій динаміці. Ніякої рівноваги між образом і дина-
мікою. “Студійно”. Вкрай неоригінально. Вічно збивається на агітку то соціаль-
ного, то національного порядку. Фігури не охарактеризовані, бліді. Жест безсис-
темний, безпринципний. Взагалі з трагедії зроблено мелодраму. Плоско й неці-
каво, одноплощинно, плакатно. Змальовуваної реальності немає»967.

Попри те, що збереглися не  всі щоденники Л. Курбаса, цей запис звичайно, 
потребує пояснень, особливо зважаючи на  небезпідставність загальної думки, 
що саме Ф. Лопатинський був улюбленим учнем митця. Щодо «Сави Чалого», — 
в жодному зі спогадів очевидців цієї роботи в самому «Березолі» ніяких слідів 
скандалу виявлено не було. Доводиться припускати складну і глибоко інтимну 
мотивацію в реакції вчителя на роботу учня. Ця реакція більше ніде й ніяк не да-
валася взнаки. Тож, її мотиви, мабуть, лишаться однією з березільських загадок. 
Втім, якщо не враховувати персоналії та відкинути емоції, а зупинитися на харак-
тері «звинувачень», то можна зауважити спрямування закидів Л. Курбаса: йому 
ввижалася творча затримка Ф. Лопатинського на прийомах попередніх літ, дра-
тувала «плакатність» і те, що тоді глузливо називалося «студійністю». Власне, 
вчителя не влаштовував навіть натяк на присутність у виставі рис приналежнос-
ті до, так званого, революційного мистецтва, зіпертого на «вплив», а не «вияв». 
Інша річ — чи давав підстави для такої критики саме «Сава Чалий»? Тут, однак, 
важливішим є вияв нетерпимості до означеної естетичної мови як такої.

Л. Курбас (мабуть безпідставно) вважав «Саву Чалого» рецидивом агіттеа-
тру і  саме тому його відкидав. Радикалізм його позиції засвідчував, головно, 
остаточний розрив із  мистецтвом, обарвленим пропагандистським пафосом, 
із  революційною «фразою», прокламативністю й  футуристичним мистецьким 

966  [Курбас Л.] Тексти, документи різних років: 1920–1933 рр. [Рукопис; машинопис] …
967  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

326

«більшовизмом». Сам він о  тій порі працював над «Войцеком», надихаючись 
принципово іншими ідеями, взагалі, — іншою метою театру. Із «Савою Чалим» 
він не пов’язує поступу в березільському русі. А, між тим, саме цей сценічний 
твір Ф. Лопатинського — одного із найяскравіших представників березільської 
школи — переконує в серйозності спроб переосмислити «радикальний досвід», 
оновити погляд на історію України. Врешті, Ф. Лопатинський назавжди поли-
шає «Березіль», ставлячи «Савою Чалим» надто жирну крапку в історії цього 
видатного мистецького колективу.

Щедрий на прем’єри рік після «Сави Чалого», у березні збагачується новою 
роботою — «Король бавиться» В. Гюго в режисурі Б. Тягна (19 березня 1927 р.)968. 
Самостійне опрацювання молодим режисером після «Жакерії» ще одного тво-
ру французького класичного репертуару виглядало закономірним. Схожу моти-
вацію пропонували й  інші дописувачі: «Березіль» ніби розгортає на  кону істо-
рію світового мистецтва, послідовно знайомлячи публіку своїми постановками 
із важливим етапами великих стилів. Тоді «Король бавиться» виступає, насам-
перед, як, такий собі, «естетичний аргумент» у розкритті логіки окремих епізо-
дів мистецького поступу, коли «певна плановість в доборі класичного реперту-
ару — від класицизму до романтизму — свідчить за серйозний підхід до справи. 
Мистецькі засоби “Березоля” — кваліфікований акторський ансамбль, режису-
ра — все це переконує, що класичний репертуар знаходить в українському театрі 
цілком гідних відтворців і глядач зазнайомиться з класичним твором у серйоз-
них, високомистецьких постановках. Приймаючи з такими міркуваннями чергову 
прем’єру “Березоля”, треба визнати, що поставленим умовам спектакль цілком 
задовольняє»969. Нарешті, напередодні прем’єри театр також оприлюднив свою 
мету: «Постановка загострює й гіперболізує характер п’єси. […] Сама ж п’єса, 
як мелодрама, поглиблюється й набирає характеру трагедії»970.

Переклад драми В. Гюго замовили М. Рильському, який вперше звернувся 
до цього твору майже за десять років перед тим. У новому варіанті поет мусив 
враховувати потреби конкретного театру намагатися енергією мовного вира-
зу впливати на  сценічну дію. Результат літературної роботи, на  загальну дум-
ку, був переконливим: «Справжнім досягненням вистави є з  усіх боків добрий 

968  Також про виставу див.: Єрмакова Н. Березільські вистави Бориса Тягна, 1927–1928 

/ Наталя Єрмакова // Просценіум. — Л., 2006. — № 2/3. — С. 7–13.
969  Гудран Ж. [Ю. Смолич] В театрі «Березіль»: «Король бавиться» / Ж. Гудран. // Но

ве мистецтво. — Х., 1927. — № 12/13. — С. 6–7.
970  До постановки «Король бавиться» В. Гюго в театрі «Березіль» // Комуніст. — Х., 

1927. — 18 бер. — Без підпису.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

327

переклад Рильського. Поза красою мови діялог зроблено дуже драматично»971. 
Шляхетність і  витонченість поетового слова додавали спектаклю піднесеності, 
посилювали його ліричний струмінь.

Після прем’єри нова вистава була приречена на порівняння з «Жакерію» і ре-
зультат виявився не на її користь. Більше того, між рядками тогочасних критич-
них суджень можна розчути ледь помітну поблажливість. Цієї інтонації не мав 
хіба що відгук Ю. Смолича: «Тягно в  постановці класичних п’єс безперечний 
майстер. План постановки, робота з актором, навіть вдала переробка де в чому 
самої п’єси виявляють велике художнє чуття та смак»972. Але й цей автор не зга-
дував ані про новації, ані про експерименти, попри те, що від самого початку де-
кларував: «Сенс ставлення […] у відтворенні зразка романтичного театру на су-
часному театрі, в подачі його в системі принципів нового театру»973.

Про дещо неочікувану, як для авангардного театру, творчу мету постановника 
згадував В. Ревуцький, спираючись на свідчення Й. Гірняка: «Звертаючись до ро-
мантичної драми Гюго, режисер намагався вирішити її в ліричному аспекті»974. 
Отже, ніяких ознак художнього радикалізму (йдеться ж бо про «Березіль»!) тут 
немає. З різних точок зору режисерський підхід до п’єси був естетично помірко-
ваним.

«Король бавиться» на березільському кону — фахово відповідальна робота, 
що у ній актори мали «оволодіти романтичними прийомами гри, зламати тради-
ційні штампи подавання мелодрами […] та викликати відповідні реакції в глядача 
тими засобами, що їх виробив “Березіль” протягом своєї роботи»975. Поміж ви-
конавцями найяскравішою зіркою сяяв Й. Гірняк — Трібуле. Для його персона-
жа В. Хмурий використав оригінальний прийом — адресував глядачам гіпотетич-
ний монолог актора, де той ніби викладає свою концепцію образу: «Сьогодні бу-
ду трагіком і покажу вам шляхетнішого за короля Франції, розумнішого за весь 
його двір, ніжного батька й  лютого месника Трібуле  — королівського блазня. 
Покажу, як терзається він — людина, що мусить бавити зграю блазнів, і як глу-
зує, винагороджуючи себе хвилинами втіхи за свій гіркий заробіток. Ви побачи-
те всі зломи його розтерзаного єства, його найглибші куточки. І для всього цьо-
го я зовсім не битиму себе в груди, не буду надсаджувати свого голосу, вимахува-
ти руками, гасати по сцені. Я робитиму тільки те, що мав колись робити блазень 

971  Гудран Ж. [Ю. Смолич] В театрі «Березіль»: «Король бавиться» […]. — С. 7.
972  Там само.
973  Там само. — С. 6.
974  Ревуцький В. Нескорені березільці […]. — С. 37.
975  До постановки «Король бавиться» В. Гюго в театрі «Березіль» // Комуніст. — Х., 

1927. — 18 бер. — Без підпису.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

328

французького короля. А по роботі йтиму додому. Розмовлятиму зі своєю донь-
кою. Для Трібуле в мене є цілком інші способи, фізично легші, а сценічно дужчі. 
Вони в тому, як я буду говорити за нього, як буду ходити, скакати, стояти…»976.

Запропонований критиком прийом наближає до творчої лабораторії актора, 
зауважує мотивацію (нехай і гіпотетичну) творчих підходів. А саме це переконує: 
актор серйозно дбав про розкриття психології персонажа. На його фотографіях 
у ролі Трібуле бачимо, передусім, граничну поляризацію обох іпостасей героя: 
у костюмі блазня — гротесково ексцентричної, у домашньому вбранні — психо-
логічно достовірної. Саркастичну глузливу посмішку ще не дуже старого чоло-
віка на першій світлині змінює на другій розпачливо тужлива гримаса болю без-
помічного старого на краю могили. Жодне із зображень не відбиває нічого, крім 
правди характеру, демонструючи можливість чималого діапазону психологічних 
станів. Припускаємо, що у сценах із дочкою, яка, відповідно до задуму постанов-
ника, стала глухонімою, Й. Гірняк ускладнював пластичний малюнок необхідни-
ми за цих умов пристосуваннями.

Перед його молодою партнеркою О. Доценко постало вкрай важке завдання: 
зберегти органіку поведінки глухонімої дівчини, не загубивши нічого зі змісто-
вих шарів образу, обіграти брак слова як специфічну перевагу і тим увиразнити 
фактуру ролі. Більше того — режисер робить героїню флейтисткою, і цей осо-
бливий «голос» потребував від виконавиці досконалої акторської техніки, во-
лодіння музичним інструментом. Березільська школа, важливими ознаками якої 
й досі лишалися пластична виразність та музичність, добре підготувала актри-
су до таких випробувань. Сама виконавиця так це коментувала: «Бланш не го-
ворила, але  слухала (це був її “прийом”), завжди була активна в  цьому, звідси 
і особливості її поведінки, і в жодному випадку не було […] в цьому характері 
її пластики ніяких ілюстративних і побутових жестів»977. Однак О. Доценко гір-
ше за Й. Гірняка відчувала і реалізувала нові тенденції, що позначилося на будо-
ві образу. «Акторка має жест, але в ліричних місцях в естетичні плавності вона 
трохи передала: иноді це було подібно до балерини, що розучує якісь хореогра-
фічні студії. В цих місцях хотілося б тієї ж простоти і щирости, що дала акторка 
в драматичних місцях»978.

Схожі прийоми режисер використав для зображення придворної камарильї. 
Виконавців часом «обтяжувала», так звана, акторська оцінка, впливаючи на  мі-
зансцени за  участі високородного панства. Постановник хотів стилістично роз-

976  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 28.
977  Лист О. А. Доценко від 27 жовтня 1984 р. (Архів Н. П. Чечель). Цит. за: Чечель Н. 

Українське театральне відродження […]. — С. 91.
978  Гудран Ж. [Ю. Смолич] В театрі «Березіль»: «Король бавиться» […]. — С. 7.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

329

межувати героїв, запрограмувавши різні підходи до кожного з них. Тож рецен-
зент недаремно зауважив щодо двірських епізодів: «Сцени ці розроблено го-
стро й  ефектно. Чудові поламані фігури вельмож дають Ходкевич, Карпенко, 
Балабан»979. Цілком очевидна гротескова загостреність персонажів залежала від 
їхньої соціальної приналежності. За великим рахунком, Б. Тягно у своїх мистець-
ких висловлюваннях виявився не вільним, віддаючи належне доктрині соціальної 
детермінованості мистецтва. Тому на психологічну правду могли претендувати ли-
ше герої певної суспільної групи. Так, приміром, Ф. Радчукові закидали, що він 
«грає короля не трафаретно і дає цікавий сценічний образ. Загальному вражінню 
шкодить тільки те, що підчас всупереч малюнку ролі дає ліричні тона»980, інакше 
кажучи — виявляє людські риси попри свій соціальний стан. Водночас, виконав-
цеві могли закинути вихід за межі жанру, навіть позитивно оцінюючи його робо-
ту, — упередження іноді мали естетичне походження. Так, щодо дуету С. Шагайди 
та Н. Ужвій Ю. Смолич зауважив: «Сальтобаділь (Шагайда) і Магелон (Ужвій) — 
довершені художні образи. Шагайда в простих без шаржа тонах і фарбах дає ви-
датну сценічну фігуру, напрочуд правдиво її охарактеризувавши. Ця простота мо-
же й проти мелодраматичної фізіономії Сальтобаділя, але вона художньо загли-
била образ. Ужвій з епізодичної наче ролі зробила яркий майстерний малюнок»981.

Врешті, нову постановку Б. Тягна слід розглядати в контексті перипетій дру-
гого харківського сезону «Березоля». «Примхливі» реакції публіки на  пер-
ші харківські прем’єри мали б утримати керівництво театру від надто ризикова-
них естетичних ідей, що, врешті, й сталося. Л. Курбас будує репертуарну політи-
ку як відповідь на ситуацію відмінну від київської. В результаті найреволюцій-
ніший український театр змушений у червоній столиці України підкореговувати 
свої наміри. Чи не тому поруч революційного «Прологу» — барвистої історичної 
фрески — з’являється, по суті традиційний, «Сава Чалий» і культурний опус, гід-
ний столичної сцени та її вимогливої публіки — «Король бавиться»? Дозованість 
підходів хоч і не виглядає явною поступкою суспільній думці, але ніби натякає 
на  засвоєння Л. Курбасом уроків початку харківського сезону. Розвиток ситу-
ації довкола «Березоля» вимагав запобіжних заходів, до яких доводилося інко-
ли вдаватися. Наступні три спектаклі цього року: «Мікадо», «Яблуневий полон», 
«Жовтневий огляд»  — ще відчутніше увиразнюють намір адекватно відповісти 
на виклики часу, не втрачаючи професіональної гідності.

Успішний, хоча й художньо небездоганний «Король бавиться» мав дуже ко-
ротку історію. Поясненням цього факту може бути припущення, що засвідчивши 

979  Там само.
980  Там само.
981  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

330

мистецьку спроможність, але не провіщаючи собою ніяких радикальних худож-
ніх зрушень, принципових творчих установок, робота Б. Тягна виявилася про-
хідною у  буремній біографії «Березоля». Вже за  місяць В. Інкіжинов покаже 
«Мікадо» — лідера продажу харківського театрального сезону, вистави, що за-
вершила його ніби театральним знаком оклику.

В. Інкіжинов повертається до  Харкова для постановки першої на  березіль-
ській сцені оперети — «Мікадо» (13 квітня 1927 р.)982 М. Йогансена, Остапа Вишні 
та М. Хвильового за А. Салліваном і В. Гілбертом. Свій інтерес до цього жанру 
керівник «Березоля» оприлюднив за  рік перед тим: «Про сучасну оперету […] 
не доводиться говорити. Вона нікудишня і в той же час шкідливий пережиток ста-
рого часу, так у нас, як і в Росії. Що до української оперети, то її треба утвори-
ти. Бо ж існує оперета, як певний попит, що його задовольняють за старим ша-
блоном та трафаретом і що до репертуару й що до виконання»983. Тож, Л. Курбас 
пропонує створити свій театр оперети: «Нова українська оперета […] повинна 
вирости з того типу театру, що зараз найбільш потрібний — це театр сатири»984.

Досвід, передусім, «Шпани», всієї сатиричної лінії «Березоля», пластич-
на розвиненість, музичність, стильова чутливість трупи дозволяли сподіватися 
на непогані результати. Їх свого часу досвідчений критик навіть конкретизував: 
«Отже, постановка “Мікадо” має два цінних завдання — конструювати оперету-
сатиру, що відповідала  б соціяльним і  соціально культурним устремлінням на-
шої доби (через деструкцію форми старої оперети та її змісту), це — по-перше, 
і по-друге — в самій постановці цієї оперети дати сатиричний зміст, “кореспон-
дувати до  глядача” сьогоднішнім злободенним словом»985. Оцієї злободеннос-
ті, сатиричності додавали, насамперед, інтермедії на сучасні теми, актуалізуючи 
сценічний твір. Врешті, в інтермедійному плані «Мікадо» виявився неугавний бе-
резільський інтерес до comedia dell’arte. Щодо східного колориту, то напівмонгол 
В. Інкіжинов був кращою кандидатурою на роль постановника «Мікадо» не лише 
через етнічну приналежність та близьке знайомство із культурою Сходу — його 
естетичні принципи відповідали програмним цілям «Березоля». Декларуючи свої 
наміри, він зауважував: «Це одна із найстаровинніших англійських опереток, яку 
я вирішив перетворити на певний елегантний балаґан. Я хотів сполучити гостро-

982  Також про виставу див.: Єрмакова Н. Валерій Інкіжинов у «Березолі» /  Наталія 

Єрмакова // Аркадіа. — Одеса, 2005. — № 2. — С. 6–13.
983  [Курбас Л.] Народній артист Республіки Лесь Курбас про Українську оперету 

// Нове мистецтво. — Х., 1927. — № 8. — С. 3. — Без підпису.
984  Там само.
985  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Мікадо» в «Березолі» / Ж. Гудран (Смолич) // Нове мис-

тецтво. — Х., 1927. — № 16. — С. 2.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

331

ту виразу, що характеризує китайський театр, із засобами європейської “комедія 
делль’арте”. Я шукав гри точної, веселої, злої»986.

Зрозуміло, що брак чіткої вказівки на конкретний національний театральний 
«генотип» (Китай чи Японія?), свідчить про другорядність цього моменту. «У каз-
ковий “японський” сюжет було вкраплено тексти, репризи, куплети, у яких легко 
розпізнавалася радянська дійсність, міцніюча канцелярська бюрократія з її “па-
перовим” стилем керівництва й розходженням між словом та ділом»987. Тема бю-
рократичної вакханалії, започаткована у «Шпані», продовжувала хвилювати бе-
резільців. Фантастична «Японія» нікого не вводила в оману — все було до болю 
рідним і давно відомим. Але, як це часто траплялося із митцями кассандрівської 
вдачі, навіть в оперетці у них знайшовся акцент, що його згодом довго будуть зга-
дувати вцілілі березільці: неймовірно комічний придворний кат Ко-Ко — незмін-
ний «атрибут» бюрократичної державної машини, у блискучому потрактуванні 
М. Крушельницького.

Сатира у цій виставі, дійсно, вдяглася в опереткові шати, втім, не втрачала ра-
зючої гостроти. Але інтрига полягала в тому, що оперетку хотіли, з одного бо-
ку, використати, а, з іншого, — «подолати». Стосовно першої позиції, варта ува-
ги думка В. Блавацького, чия робота у  численних галицьких трупах 1920-х ро-
ків рясніє ролями в оперетковому репертуарі: «Ні один тодішній суто оперетко-
вий театр не  зумів  би так цікаво поставити оперету, найти стільки нових мис-
тецьких засобів в цій збаналізованій ділянці Театру, як це зробив “Березіль”»988. 
Друга позиція вказує на бажання подолати, так звану, «специфіку», а, насправ-
ді — штампи, міщанські смаки, те, що називалося «фрачно-викотним» оперетко-
вим «шармом». Вибір твору, в  якому кімоно долає хоча  б цю ознаку, був пер-
шим кроком на шляху нищівної боротьби зі «специфікою». Ігнорування «при-
над» відповідного ґатунку — другим кроком. Переважання сатиричних акцентів 
довершувало цей наступ.

Осягання опереточної премудрості мусило починатися з лібрето та редакції 
музичного матеріалу, що з успіхом здійснив композитор Богдан Крижанівський. 
Зусиллями Майка Йогансена, Остапа Вишні та Миколи Хвильового жарти, доте-
пи, куплети утворили літературний ґрунт, на якому розвивався сюжет, будува-
лася дія. Особливим був і «капустяний» присмак — стихія театральної пародії, 
розіграшу вирувала по сцені. Її простір В. Меллер художньо переосмислив, зро-
бивши середовище театральним і дотепним, чим дуже потішив публіку. В театрі 

986  Інкіжинов В. Про Леся Курбаса / Валерій Інкінжинов // Лесь Курбас у театральній 

діяльності, в оцінках сучасників, — документи […]. — С. 449.
987  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 48.
988  Блавацький В. Спогади […]. — С. 129.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

332

сценографічне рішення «Мікадо» теж викликало захват: «Меллер дав п’єсі про-
сто феєричне оформлення, яке при відкритті завіси в кождій дії вітали глядачі 
рясними оплесками. Костюми і реквізит красою дорівнювали декораціям»989. Ця 
думка підтверджувалася й у фахової критики: «Оформлення (художник В. Мел
лер) вистави — це виставочна робота. Вибагливий смак художника поєднується 
з його видатною майстерністю. То не важно, чи до точки видержано тут “япон-
ський” стиль, важно те, що на основі японських мотивів побудовано змістовну, 
живу (а для театру це перше діло) конструкцію, що грає водно з усіма иншими 
чинниками вистави. Не дивно, що глядач підчас зустрічав нову зміну оформлен-
ня оплесками, він цим довів, що сприйняв його, не як декоративне тло для гри ак-
торів, а як персонаж вистави»990.

Грайливість простору додавала іронічності дії, примножувала його естетич-
ні значення. Гра з  об’єктами увиразнювала простір вистави чарівною безпосе-
редністю нічим не скутої творчої фантазії. Світ на очах змінював свої контури, 
ракурси і масштаби. Так, приміром, будинок, полишений героєм, у нього за спи-
ною ставав щокроку меншим. «Примхливі пагоди і  імператорські палаци, що, 
як іграшкові будиночки, складалися з різнокольорових яскравих кубиків, хоро-
води легковажних ліхтариків — все створювало атмосферу жартівливої веселої 
гри»991. Кольори сценічного оздоблення, костюмів вирізнялися інтенсивністю 
й сміливістю поєднань. Вони збуджували уяву, додавали спогляданню особливої 
енергії. Червоне, синє, зелене і чорне вибухало по всьому сценічному простору, 
форсувало реакції і героїв, і глядачів.

Парадокси ситуацій, поведінки персонажів підтримувалися принципом вирі
шення костюмів і  гримів  — макаронічних по  суті. Схоже на  японське чоловіче 
вбрання сполучалося із  краватками-метеликами та  хвацькими оперетковими 
циліндрами, щоправда, мікроскопічних розмірів. А грим у такого героя міг бу-
ти майже клоунським, або пародіювати стиль опереткового «фата». В усякому 
разі, своєю інтенсивністю грим нагадував про відповідну традицію у японському 
класичному театрі, складав її вагомий естетичний резерв. (Цікаво, що Д. Чукін, 
розмірковуючи про розвиток березільської сценографії, вистави в  режису-
рі В. Інкіжинова розмістив по  всьому простору біографії театру, керованому 
Л. Курбасом, вважаючи ці постановки іманентною частиною березільської куль-
тури). Особливого значення це набуває в зв’язку з проблемою зміни курсу теа-
тру і певного перегляду ролі речового світу, перегляду деяких конструктивістич-
них принципів. «Процес переростання театру в новий етап відбувався не без бо-

989  Блавацький В. Спогади […]. — С. 129.
990  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Мікадо» в «Березолі» […]. — С. 4.
991  Кучеренко З. Вадим Меллер […]. — С. 52.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

333

лю. Наскільки складні завдання стояли перед театром, говорять хоча б такі “про-
хідні” вистави, як “Седі” та “Мікадо”. Стоячи осторонь основних ліній театру, 
вони яскраво, хоч і в різних планах, знаменують собою дальший шлях приходу 
конкретної речі в оформлення спектаклю. Річ, щоправда, тільки присутня, тільки 
розповідає, мотивуючи місце, декларує, до певної міри, тон спектаклю. При всій 
принциповій неподібності цих оформлень, вони стадіально подібні. В “Мікадо” 
маємо зразок умовної травестійної подачі матеріалу… Прихід речі в оформлен-
ня не одразу заперечив методу будови спектаклю на ритмічній будові оформлен-
ня. Але й тут митець відкинув самообмеження, всіляко збагативши палітру нови-
ми засобами»992.

Міркування П. Руліна щодо периферійності «Мікадо» для «Березоля» під-
тримувало більшість критиків. Насамперед, це стосувалося мистецької ідеоло-
гії. Представник мейєрхольдівської школи  — В. Інкіжинов, на  думку багатьох, 
був, майстром-гастролером, хоча й чуйним до специфіки курбасівської школи. 
Навіть більше — П. Рулін уважав, що цей спектакль лише довів, «чого може до-
сягнути режисер, що хоч і зовні до “Березоля” прийшов, але мав до послуг своїх 
виключний акторський матеріял»993. Сам постановник, задекларувавши ідею син-
тезу comedia dell’arte зі східною сценічною культурою, шукав, між тим, порозу-
міння з березільцями. Сьогодні важко визначити, в чому конкретно воно себе ви-
являло, втім, сценічний результат свідчив сам за себе: стильність парадоксальної 
естетичної «суміші» розкривала в ньому сміливого й обізнаного митця.

Окрім того, російська культура, до якої він належав, за кілька років до поя-
ви «Мікадо» збагатилася легендарним сценічним твором, що в ньому, схоже, від-
лунював і «Мікадо». Йдеться про «Принцесу Турандот» Є. Вахтангова, митця, 
якого Л. Курбас вважав для себе найближчим серед російських режисерів. Про 
це дізнаємося з його щоденників, стенограм виступів. Не слід також виключати, 
що і вибір твору (по суті, східної казки), і вибір естетичного режиму (прийоми 
comedia dell’arte), і, навіть, обмовка В. Інкіжинова, який називає «китайським» 
японський сюжет «Мікадо», — все це прямо й опосередковано вказує на мож-
ливість такого перегуку. Якщо такий аспект стилізації був у «Мікадо» умис-
ним, то треба віддати належне режисеру непричетному до вахтангівської школи, 
але здатному апелювати до цього феномену вміло і делікатно.

Плідною виявилася співпраця В. Інкіжинова з В. Меллером. Разом вони «ство-
рили з  мистецьким смаком та  багатою видумкою зовнішні й  унутрішні обста-
вини, в яких актори почувалися і поводилися, як уявні актори театру “кабукі”. 
Березільцям доводилося співати й танцювати в японських манерах руху, жестах 

992  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
993  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 144.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

334

та  зовнішніх образах. Інтермедії на  сучасні кожноденні теми в  устах японсь
ких персонажів Пу-ба, Ко-ко, Піш-туш, Мікадо, Юм-юм та ін. звучали грайли-
во та дотепно. Глядачі не тільки розважалися, забуваючи про невідрадні будні, 
але й разом з акторами переносилися у романтичну Японію. Виконавцям ролей 
у тій милозвучній опереті було приманливо і корисно лицедіяти на сцені. Ми, не-
мов риби у літеплому басейні, пустували в уявній японській стихії»994.

«Пустувати» ж у «Мікадо» було, насправді, дуже важко, хоча  б тому, що 
жанр вимагав професійного вокалу. Постановник спочатку мав намір запроси-
ти професійних співаків для виконання сольних партій, але передумав. Тож, за-
няття вокалом на якийсь час стають у «Березолі» постійними. Дехто, приміром, 
В. Чистякова розвинула вправами свій голос до (за виразом В. Інкіжинова) першо-
класного рівня. Правда, цю думку мало хто поділяв, хоча «за чітким, майстерно 
зробленим і виконаним рисунком ролі якось навіть забулося, що акторка не спі-
ває — вона перемогла важку задачу своєю видатною виразністю»995. З іншого бо-
ку, І. Білашенко (принц Нанкіпу) мав оперний ліричний тенор і згодом став со-
лістом першого українського театру оперети. В трупі працювало достатньо му-
зично обдарованих акторів. Так, М. Крушельницький і Й. Гірняк «навіть в найвід-
повідальніших музичних місцях почували себе так, наче вчора тільки лишили те-
атр оперети. Обидва дали веселу, жваву буфонаду»996. «Гірняк співав легко, неви-
мушено, легко провадив інтермедії, вправно носив кімоно і досконало танцював 
в японській манері»997.

Акторський ансамбль «Мікадо» був блискучим. Найуспішнішою вважалася 
робота М. Крушельницького. В. Хмурий навіть зауважив її «подвійне дно», ствер-
джуючи, що митець «надзвичайно танцює, прекрасно співає, часом навіть інтонує 
музичні фрази так, як і в справжній опереті. Невеличке, кругленьке тіло м’ячем 
одскакує від сцени і надзвичайно весело. Наприкінці навіть зрозуміло, що глузу-
ють […] зі справжньої оперети»998. Вдалими були й  інші роботи. Так, приміром, 
«мережаною» визнала публіка роботу молодої драматичної героїні Н. Титаренко 
у лірико-комедійній ролі Юм-Юм. Безліч компліментів отримав Б. Балабан, «що, 
власне й ролі не мав у спектаклі, ще раз вразив своїм умінням володіти тілом. Його 
тіло не рухається, а “тече”»999. Найменші роботи — Д. Мілютенка, М. Назарчука, 
П. Масохи, Є. Петрової — помітила і високо оцінила критика.

994  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 272.
995  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Мікадо» в «Березолі» […]. — С. 4.
996  Там само.
997  Ревуцький В. Нескорені березільці […]. — С. 37.
998  Хмурий В. [В. Бутенко] Мар’ян Крушельницький: етюд […]. — С. 57–58.
999  Гудран Ж. [Ю. Смолич] «Мікадо» в «Березолі» […]. — С. 4.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

335

Нарешті, чи не  вперше в  історії «Березоля», в  рецензії на «Мікадо» здій-
снюється спроба дати лаконічну формулу курбасівської акторської школи: 
«Березільського актора ми мислимо як комплекс з: 1) техніки, 2) цілковитого во-
лодіння собою і своїми даними та 3) розуміння своєї ролі й громадської критич-
ної її оцінки»1000. Ця теза не втратить актуальності довгі роки, хоча, звичайно, 
вона не охоплює всіх шарів цього феномену. Попереднім п’ятирічним періодом 
також не  вичерпується історія «Березоля», але  саме тоді закладаються базові 
основи, що визначали акторське мистецтво березільців як особливий художній 
феномен.

Помітною подією кінця першого харківського сезону стають два виступи 
Л. Курбаса в  Будинку літераторів. Наприкінці березня він виголошує програм-
ну доповідь «Шляхи “Березоля”», викликаючи велику дискусію за участю Я. Ма
монтова, Г. Юри, Ю. Смолича, цілого гурту березільських режисерів. Вдруге, 
в середині квітня, Л. Курбас виступає із заключним словом, підбиваючи підсум-
ки і  власної роботи майже за  десять минулих літ, і  самої дискусії. Перший ви-
ступ, виданий у вигляді брошури «Сьогодні українського театру і “Березіль”», мав 
значний резонанс як програмний документ, що окреслює мотивацію очолювано-
го Л. Курбасом напрямку, викладає його бачення стану і перспектив національної 
театральної культури, її проблем і першочергових завдань1001. Такого всеосяжно-
го, відвертого, аналітичного виступу в біографії митця ще не було. Виступи — во-
чевидь, підсумкові, — засвідчували готовність митця до принципових змін.

Весною, влітку 1927 року сталося чимало важливих подій. Кілька березіль-
ців, у  тому числі Л. Курбас, побували у  Німеччині (Л. Курбас відвідав також 
Чехословаччину). Для нього це був перший (згодом стане ясно, що й останній) 
візит за кордон СРСР. Брак безпосередніх творчих контактів, інформації, нових 
художніх вражень він гарячково компенсує (інколи кілька разів на день) відвіди-
нами театрів Берліна, Магдебурга, Гамбурга. Саме у Гамбурзі, в одному з драма-
тичних театрів він побачив на сцені «Войцека» Г. Бюхнера. (Разом із Л. Курбасом 
цю виставу дивився російський театрознавець О. Мацкін, який залишив цікаві 
спогади про їхні розмови з приводу спектаклю, окремі висловлювання режисера 
про твір Г. Бюхнера). У Німеччині й Чехословаччині керівник «Березоля» з голо-
вою поринає у тамтешнє культурне життя, встигаючи при нагоді поінформувати 
про театральні справи в Україні, зав’язувати творчі контакти. Він подивився біль-
ше сорока вистав і серед побаченого виділяв роботи М. Рейнгардта, Е. Піскатора, 

1000  Там само.
1001  Більш детально див.: Гринишина М. Естетико-художній дискурс українського теа

тру 1920-х — першої половини 1930-х років / Марина Гринишина // Нариси історії теат

рального мистецтва України ХХ ст. […]. — С. 351–478.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

336

Л. Йеснера, котрі, на його думку, особливим чином розташувалися на мистецькій 
мапі Європи як виразники передових тенденцій театральної культури.

Перші з трьох згадуваних митців помітно вплинули на Л. Курбаса. 1927 року 
він наголошував: «Постановки Райнгардта — це залишок довоєнної театральної 
культури, але  надзвичайно високого рівня. Райнгардтівський напрямок панує 
в усіх театрах Райнгардта (а їх є кілька). Типічний для Західної Европи і режисер-
комуніст Піскатор, що являє собою незвичайний чинник в театрі комуністично-
го громадянства»1002. Е. Піскатор і Л. Йеснер для Л. Курбаса — насамперед неза-
перечні лідери тодішнього театрального авангарду: «Загалом майже всі театри, 
як кажуть тепер, займаються новаторством. Навіть деякі оперети ставлять у кон-
структивному оформленні»1003. Свій інтерес Л. Курбас виявляє до стану драма-
тургії, ситуації в сучасній опері. Водночас він не оминув увагою питання держав-
ної політики в сфері театру, навіть принципи формування цін на квитки. Крім те-
атру, український режисер цікавиться німецьким кіновиробництвом, досягнен-
нями театральної виставки у Магдебурзі тощо. Німецькі мистецькі враження він 
екстраполює на  Чехословаччину, шукаючи схожі й  відмінні риси у  культурно-
му русі обох країн. Словом, встигає з’ясувати головні тенденції якщо не всього, 
то значної частини простору сучасної європейської культури.

Важко переоцінити значення цього візиту для стимулювання творчого по-
тенціалу самого Л. Курбаса. Осягання змісту і руху західного театру, його рів-
ня, оснащення (творчого й виробничого) допомагали митцеві точніше сформу-
лювати власну програму дій, врешті, пом’якшували відчуття культурної ізоляції.

Після повернення з-за кордону Л. Курбас перекладає «Войцека», готується 
до нового сезону. Він оновлює трупу, запросивши до співпраці Д. Козачковського, 
Є. Захарчука, Г. Мещерську (до трупи не вступила) — митців старшого поколін-
ня; В. Блавацького; талановиту дочку Г. Борисоглібської — О. Голіцинську; окре-
мих випускників театральних учбових закладів. Серед запрошених чимало гали-
чан. Розподіл ролей у «Войцеку» це зайвий раз засвідчує: Войцек — Й. Гірняк, 
Марія — С. Федорцева, Лікар — М. Крушельницький, Офіцер — В. Блавацький.

Щодо самого драматичного твору, то, можливо, одним із мотивів його вибору 
був зауважений свого часу Н. Кузякіною прикметний резонанс драми Г. Бюхнера 
в «Украденому щасті» І. Франка. Суттєвим чинником могли бути й деякі особли-
вості акторської культури Галичини, що виокремлювали тамтешніх акторів серед 
маси інших українських виконавців: мобільність, реактивність, технічність та ін-
телектуалізм.

1002  [Курбас Л.] Л. Курбас про закордонне театральне життя //  Вісті ВУЦВК.  — Х., 

1927. — 8 черв. — Без підпису.
1003  Там само.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

337

Історія роботи над «Войцеком» — особлива сторінка у березільській біографії. 
Розпочаті у липні 1927 року репетиції відбувалися до осені того ж року, коли, при-
близно, за місяць до прем’єри її було знято реперткомом Народного Комісаріату 
освіти як «ідейно шкідливий» твір. Це — перша заборона у практиці «Березоля», 
тож, перший удар — болючий і несподіваний — цього разу Л. Курбас сприйняв 
як  елементарне головотяпство. Невдовзі він розпочав репетиції «Народного 
Малахія» М. Куліша, в якому вбачав чимало спільного з «Войцеком». Так, напра-
цювання нездійсненої постановки за Г. Бюхнером знаходять можливості для ре-
алізації у першому курбасівському спектаклі за М. Кулішем.

Надзвичайний інтерес становить збережений у архіві «Березоля» виступ ре-
жисера перед початком репетицій «Войцека» — можливо, один із найяскравіших 
зразків аналізу Л. Курбасом драматургії з-поміж тих, що дійшли до нашого часу. 
Він містить глибоку й переконливу оцінку драми, творчої особистості Г. Бюхнера, 
художніх резонансів п’єси в сучасному театрі, несподіваних, як для першої трети-
ни ХІХ століття, ознак експресіоністичної культури. Режисер робить при цьому 
невтішний висновок, що сучасна публіка навряд чи адекватно зрозуміє «Войцека». 
Стосовно себе зауважує, що не зможе втручатися у геніальний текст.

Розмірковуючи над прийомами сценічного втілення «Войцека», режисер фор-
мулює сценографічні принципи майбутньої вистави — суто конструктивістичні. 
В цілому, він передбачав обарвлення сценічних подій рисами експресивного реа-
лізму, а загальне вирішення — «в плані умовного реалізму». Він стверджував, що 
цього разу актори зможуть використовувати будь-які образні засоби, адже те-
атр говоритиме з публікою «всією своєю людською сутністю». Тобто, задля реа-
лізації мети театр мусить стати «тотальним».

Й. Гірняк та В. Блавацький згадували, що репетиції «Войцека» виявилися ду-
же важкими через недостатню професійність виконавиці головної жіночої ро-
лі. «Режисер мобілізував увесь свій педагогічний хист на те, щоб допомогти їй 
засвоїти основи акторської поведінки і тривання в дії взагалі і з партнером зо-
крема. Чимало днів він жертвував на  підготовку акторки для цієї відповідаль-
ної ролі,»1004  — писав Й. Гірняк, з  яким постановник працював у  інший спосіб. 
Певною несподіванкою були Курбасівські репетиції ще для одного березільсько-
го новачка  — В. Блавацького, який, збентежений відсутністю необхідних фа-
хових орієнтирів, за  його словами, перебував у  стані тривоги і  безпорадності: 
«Та прекрасні вказівки Курбаса під час перших проб “Войчека” швидко розвія-
ли мої сумніви, і я з розкішшю потонув в кипучій і хвилюючій мистецькій праці, 
яка полонювала кождого, хто мав щастя працювати під проводом цього велико-
го режісера. Кожда проба Курбаса була, без пересади, справжнім мистецьким 

1004  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 283.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

338

пиром і просто годі було нам, акторам, зрозуміти, звідкіля береться в нього стіль-
ки фантазій та вміння часто одним словом, одним доцільним жестом відкрива-
ти перед актором найбільш несподівані шляхи реалізації акторського образу»1005.

Саме «Войцеком» Л. Курбас збирався почати другий сезон. Якщо репетиції 
«Войцека», до  певної міри, «слугували за  шкіци» для «Народного Малахія», 
то «Отелло», що його розглядали влітку як можливу нову режисерську роботу 
Б. Тягна, так і не пощастило реалізувати. Більш послідовним виявилося прагнен-
ня Я. Бортника поставити після «Шпани» зовсім іншу, але теж сучасну річ — дра-
матичну, пружну, енергійну.

ДРУГИЙ СЕЗОН (1927–1928)

Для харківського дебюту Я. Бортника було, врешті, обрано «Яблуневий по-
лон» І. Дніпровського, прем’єра якого відбулась 4 жовтня 1927 року1006. Автор — 
ваплітянин, найближчий друг М. Куліша, написав п’єсу про громадянську війну 
з виразними алюзіями щодо сучасних політичних процесів, чим посилив до неї 
суспільний інтерес. «Яблуневий полон» (1926)  — його друга п’єса. Для декого 
з тогочасних критиків він «ще відштовхується від театральної хроніки… Але тут 
уже видно елементи органічної сюжетної п’єси з яскравою інтригою і вміння ін-
тересно поставити проблему й подати її в гострих ситуаціях»1007. Вочевидь, ре-
цензент дещо применшував мистецький потенціал твору, не зумівши оцінити го-
ловного — драматург не обмежується відтворенням політичного протистояння, 
а зосереджується на його моральній ціні.

Попри ознаки психологізму, потужний лірико-романтичний струмінь, драма 
І. Дніпровського зазнала впливу експресіонізму, тож Н. Кузякіна небезпідстав-
но вважала естетичну природу «Яблуневого полону» доволі складною і, праг-
нучи уточнити цей аспект, шукала для твору І. Дніпровського належний кон-
текст: «Твір “Яблуневий полон” […]  — попередник ліричних драм М. Куліша, 
твір, співзвучний подібним  же драмам О. Файко, Ю. Олеші в  російській драма-
тургії (“Євграф, шукач пригод”, “Список благодіянь” та ін.). Це п’єса про особис-
ту мрію і право на здійснення цієї мрії»1008.

1005  Блавацький В. Спогади […]. — С. 125.
1006  Також про виставу див.: Єрмакова Н. П’єса і вистава: (До історії постановки «Яблу

невого полону» в «Березолі» / Наталія Єрмакова // Аркадіа. — О., 2005. — № 4. — С. 32–36.
1007  Шевченко Й. До підсумків театрального сезону в Харкові / Й. Шевченко // Крити

ка. — Х., 1928. — № 5. — С. 121.
1008  Кузякіна Н. Нариси української радянської драматургії. Частина I: (1917–1934) 

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

339

Наведені міркування  — слушні й  аргументовані, проте, проблему зміс-
ту й  сенсу «Яблуневого полону» не  розв’язували. Можна, приміром, заува-
жити у  драмі І. Дніпровського рефлексію теми «етичної людини»  — заручни-
ка Історії. Ця принципова для березільців проблематика помітно актуалізу-
валася у  театрі напередодні початку співпраці з М . Кулішем. Інтерес викли-
кає й, зауважений Н. Кузякіною, перегук п’єси І. Дніпровського з «Любов’ю 
Яровою» К. Треньова  — знаковим твором радянського мистецтва. Йдеться, 
насамперед, про вражаючу частоту відповідних апеляцій у  драмі українсько-
го драматурга. Крім часових, ситуативних і географічних збігів, звертає на се-
бе увагу семантичне зближення імен Ярової та  Ярославни. Хоча Н. Кузякіна 
вважає, що «рисами свого характеру образ Ярославни досить подібний до об-
разу Панової»1009, слід, радше, акцентувати на  очевидній, чи, навіть, умисній 
опозиційності Ярової та Ярославни. Адже остання виглядає не так «аналогом» 
Панової, як «антитезою» Ярової: героїня К. Треньова видала чоловіка біль-
шовикам, героїня І. Дніпровського присвятила своє життя помсті більшови-
кам за вбивство чоловіка. Український автор, фактично, заперечує декларовану 
К. Треньовим ідею зради «з ідейних міркувань» як вираз «нової моралі». Ярос
лавна у  І. Дніпровського уособлює його відразу до  такого ідейного амораліз-
му. Позицію автора «Яблуневого полону» увиразнює те, що від часів створен-
ня «Слова о полку Ігоревім» ім’я дружини легендарного князя на віки лишилося 
символом жіночої відданості та вірності.

Знакова героїня — Ярова, що посіла не останнє місце у новітніх радянських 
«святцях», опосередковано компрометується своїм криводзеркальним відобра-
женням  — Ярославною. Однак, І. Дніпровський на  цій констатації не  зупиня-
ється. В усякому разі, він уможливлює сценічний розвиток згадуваного мотиву, 
викликаючи тим не просто здивування — значно гострішу реакцію владних кіл. 
Досить згадати відомий випад М. Скрипника, який двічі дивився березільську ви-
ставу і говорив із чималим сарказмом про свої враження на всеукраїнському те-
атральному диспуті 1929 р.: «В  попередній постановці контр-розвідчиця, звер-
таючись до  представників радянського військового загону, говорить їм: “Куди 
ви дівали українську інтеліґенцію? Ви її розстрілювали сотнями”. Вона обурено 
говорить до ворога, якого захопила. Так було позаминулого сезону. А тепер ця 
контр-розвідчиця від полоненого комісара повертається до публіки і кидає обви-
нувачення: “Куди ви дівали українську інтеліґенцію? Ви її сотнями розстрілюва-
ли”. Це дійсно прогрес у постановці!»1010.

/ Н. Кузякіна. — К.: Радянський письменник, 1958. — С. 96.
1009  Там само. — С. 97.
1010  Скрипник М. Театральний трикутник: Вступне слово М. О. Скрипника та театраль-



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

340

Тут слід звернути увагу на ставлення Л. Курбаса до п’єси К. Треньова — воно 
було різко негативним, як до, такої собі, ключової ланки цілої системи спекуля-
цій з ознаками неприкритого цинізму, особливо шкідливого для щирої, але мало-
культурної аудиторії, яку штовхала у пастку політично зумовленої масової істе-
рії. Режисер, не криючись, публічно заявляв: «І тут виникає найбільша небезпека 
і прокляття всього мистецтва нашого часу і корінь його криз, бо в такому ж па-
тосі захоплень безкінечними потенціями цих років є також і глядач. І досить йо-
му побачити на сцені у відповідний момент червоноармійця, червоний прапор, чи 
почути у фіналі “Інтернаціонал” (це в кращому разі, в гіршому “Любов Ярова”), 
щоб оплесками розрядився мистецький акт»1011.

Л. Курбасові цієї тиради не просто не подарували, її цитували як вираз запе-
клого антисовєтизму. Те, що у постановці «Яблуневого полону» криється вну-
трішня, втаємничена для непосвячених колізія, засвідчила певна дезорієнтація 
критичного цеху. Крім того, у п’єсі І. Дніпровського лишилися непомічені кри-
тикою теми, попри прозорість авторського висловлювання. Нарешті, окремі ре-
цензенти висловлювали сумніви щодо деяких ліній літературної основи та виста-
ви. Автору закидали, приміром, брак «чуття історичної перспективи, коли він ма-
лює класово ворожі табори петлюрівців і червоних, і не зовсім ясний у нього об-
раз Зіновія. […] Ні в автора, ні в поставі не видно узагальненого обличчя петлю-
рівщини: міцним, суворим Отаманові й  Ярославні (їх  навмисно зроблено силь-
ними) протистоять нікчемні й  порожні інспектор Директорії (есер) та  старши-
ни — утворюється незаповнений розрив. Не показано в п’єсі також і причин кра-
ху уенерії»1012.

Проблеми із  тлумаченням виникали не  тільки у  рецензентів березільського 
спектаклю — у виставі В. Василька в Одеській Держдрамі стосовно Ярославни-
Гаккебуш читаємо: «Фігура Ярославни у п’єсі якась двоїста: чи то  ідейна полі-
тична месниця, чи то людина-звір, жінка-садистка, яка з огидною насолодою ка-
тує свою жертву»1013. «Це образ виняткової складності, автором незавершений, 
що накладає на  виконавицю неабияку відповідальність. Хто така Ярославна  — 
фашистка чи (скоріш за  все) істерична жінка, яка мститься за  розстріляно-

ному диспуту 8 червня ц. р. в Харкові / М. О. Скрипник // Радянський театр. — Х., 1929. — 

№ 1. — С. 8–9.
1011  Курбас Л. На дискусійний стіл / Лесь Курбас // Радянський театр. — Х., 1929. — 

№ 4/5. — С. 13.
1012  Шевченко Й. До підсумків театрального сезону в Харкові […]. — С. 121.
1013  Альцест. [Е. Генис] Держдрама. «Яблуневий полон»  — Днепровского /  Альцест 

// Известия. — Одесса, 1928. — 5 февр.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

341

го чоловіка?»1014. Варто нагадати, що Гаккебуш, працюючи над образом, по-
всякчас радилася з драматургом, аж доки не отримала його цілковите схвален-
ня. Не уникли проблеми з героїнею й березільці: «інтересний, рельєфний і пси-
хологічно глибокий образ дала Чистякова (Ярославна), майстерно його вико-
навши. Лишається тільки неясним (тут винний мабуть автор)  — хто вона: про-
сто пошарпана істеричка-месниця чи фашистка? Її вчинки промовляють здебіль-
шого за перше, але мова її підчас підкреслює друге (там, де вона не говоре про 
свою помсту)»1015. Навряд чи обидві актриси припускалися однієї помилки, як би 
їх не стимулювало авторське бачення. Радше, позиція І. Дніпровського виявили-
ся складнішою за ідеологічні шаблони, які тоді вже вважалися непохитними.

Врешті, у п’єсі досить багатозначним є образ яблуневого саду (можливо та-
кож авторська алюзія щодо найзнаменитішого саду світової драматургії — так 
само приреченого на знищення). Серед змістових домінант І. Дніпровського зна-
ходимо образ старовинного фільварку — оази причорноморських степів, і мрію 
про маленьку дитину на стежках саду, хлопчика, чий прихід у цей світ унемож-
ливила братовбивча громадянська війна. (Тут також спадає на думку образ хлоп-
чика Гриші, який бігав по вишневому саду і загинув, так і не ставши дорослим). 
Перші слова п’єси — «Єзус-Марія…» — промовляє у І. Дніпровського персонаж 
на ім’я Адам (!), який потім практично зникає із драми, мабуть, виконавши свою 
місію. Господиня саду — Іва (Єва?!) заворожує героя видінням райського щастя 
родинного життя у ще не знищеному яблуневому саду. А вбиває його за цю мрію 
рідний брат на прізвисько Сатана (!).

Тож, експресивно-романтичний та  експресивно-гротесковий драматизм 
«Яблуневого полону» мотивований у інший спосіб, аніж «Любов Ярова» –твір, 
фактично, реалістично-побутовий. Йдеться про те, що К. Треньов обмежуєть-
ся ідейним зіткненням Ярової та  Панової, тоді як  український драматург вда-
ється до  узагальнень і  протиставлень знакового порядку, пропонуючи значно 
складнішу траєкторію ідейного протистояння, про що свідчать, фактично, всі 
жіночі образи «Яблуневого полону». Пролетарка Таня — третя жіноча постать 
п’єси — так само, як Ярославна, отруєна кров’ю війни. Розчиняючись у натов-
пі озброєних чоловіків, вона втрачає свою жіночність — природне призначення, 
сутність. Подібно до Ярославни, Таня ніяк не пов’язана з темою материнства, це 
прерогатива Іви, чим, власне, вона і спокушає Зіновія, прагнучи перемоги жит-
тя над смертю, а не червоних над білими або навпаки. Відтак у І. Дніпровського в 

1014  М. Б. [М. Бертєнсон] «Яблуневий полон» в Держдраме / М. Б. // Вечерние извес-

тия. — О., 1928. — 3 февр.
1015  Смолич Ю. Прем’єра «Яблуневий полон» / Ю. Смолич // Вісті ВУЦВК. — Х., 1927. — 

7 жовт.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

342

«Яблуневому полоні» протистоять не лише політичні сили, а й окремі люди. Його 
хвилює катастрофічна деструкція світобудови, натомість від нього чекали «опе-
рування соціальними угрупованнями»1016…

Однак, закид М. Скрипника, вочевидь, не  був безпідставним. Складна ідей-
на, естетична фактура п’єси якщо й не розкривалася належним чином у виста-
ві «Березоля» (і не лише його одного), проте була досить потужною, щоби хви-
лювати глядачів несподіваністю акцентів, подеколи ідейно сумнівних з точки зо-
ру офіціальної ідеології.

На  тлі багатьох «ідейно витриманих» спектаклів про громадянську війну 
«Яблуневий полон» в «Березолі» виглядав набагато складнішим. Почати, хоча б, 
з  характеру відтворення кривавого протистояння ворогуючих сил. Романтичні 
обертони вистави були важливим засобом емоційного забарвлення усіх героїв 
п’єси, а лірична схвильованість робила гострішою тему поразки мрії, вбитої по-
літичною доцільністю. Ця поетична омріяність, безперечно, існувала у  драма-
тургії, але  режисер робив пронизливий авторський ліризм сценічно наголоше-
ним, домінуючим. Водночас вистава лишилася в усій березільській історії одні-
єю з перших спроб розкриття, а не «подолання» автора-сучасника, чого не мо-
гла не помітити критика: «Підчас важко збагнути, де саме починається режисер, 
а де кінчається драматург. Це вже характерно для “Березоля” так далеко загли-
блюватися в матеріял, що робота режисера невід’ємно зливається з п’єсою»1017.

Я. Бортник був для харків’ян новачком, але  достоту мистецьким породжен-
ням березільської режисерської школи, на сильних сторонах якої невтомно на-
голошували рецензенти, згадуючи про стильову чутливість, смак, єдність образ-
них чинників. Критичний погляд і тут зауважив очікувану стилістичну послідов-
ність, особливо, коли йшлося про літературне першоджерело: «В режисерському 
плані постави в міру підкреслено романтичну піднесеність п’єси Дніпровського, 
так у загальній будові спектаклю, як і в масових сценах, поданих у характері то-
го ж ліричного омріяння — з цього погляду вся партизанська маса й її проводир 
Матрос творять одну хорошу суцільність»1018.

Для сценічного відтворення цієї ідеї Я. Бортник і художник В. Шкляєв створи-
ли лаконічний просторовий образ, в якому довкілля ніби застигало в очікуван-
ні неминучої руйнації. Роль просторового «модуля» належала темно-сірим сук-
нам — засобу театрального узагальнення, що надавав реальному часові та про-
стору рис метафоричності. Маєток Іви постановники позначили вузеньким білим 
контуром, схожим своїми чіткими геометрично правильними лініями на креслен-

1016  Смолич Ю. Прем’єра «Яблуневий полон» […].
1017  Там само.
1018  Шевченко Й. До підсумків театрального сезону в Харкові […]. — С. 121.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

343

ня. Дуга горішнього вікна — півколо, підтримане променями прокладок-рам, ви-
глядала як схематичне зображення сонця, накреслене дитячою рукою. Скупій ге-
ометрії злегка позначеної будівлі протистояла розкіш обважнілої від квіту яблу-
невої гілки. Однак, попри пишне цвітіння, вона, радше, відлякувала, бо надто ски-
далася на клубок колючого дроту. Сусідство «квітучого мутанта» з чітким «крес-
ленням» ґанку та «солярним знаком» вікна робило просторову ситуацію, з од-
ного боку, дуже промовистою, а з іншого — майже метафізичною, поглиблюю-
чи відчуття неправильності загального стану речей, тривоги, страху перед набли-
женням розв’язки.

Водночас, ґанок і гілка співіснували зі справжніми кулеметами та гарматою, 
які «захаращували» сцену, переконливо засвідчуючи свою «залізну» перевагу. 
Ними була повойована вся сцена. Їхні грубезні й нечутливі до болю металеві «ті-
ла» організовували юрбу довкола себе, примушуючи героїв підкорятися їхній хи-
жій силі. Людина поставала у такій просторовій ситуації додатком до «сталево-
го звіра», рабом права сильного, рабом гармати, кулемета, рушниці. І чим біль-
ше вона підкорялася зброї, тим глибшою ставала прірва між людиною та домом 
і садом.

Серед виконавців головних ролей виділялися В. Чистякова (Ярославна) 
та  Н. Титаренко (Іва). Перша  — сильна й  непохитна, друга  — ніжна, гнуч-
ка й лірична. Імпозантністю, якоюсь спокійно-лютою силою вражав Л. Сердюк 
(Отаман), а М. Назарчук у ролі китайця Сафо дивував технічною віртуозністю. 
Критика його гаряче вітала, «бо над спробами виображення “інородців” тяжать 
ще старі трафарети»1019, яких актор щасливо уникнув.

Щодо П. Долініна (Зіновій), з  ним, на  думку критиків, театр мав проблеми. 
Актор, шукаючи психологічної правди і відвертості, ніби спотикався об проти-
річчя духовних прагнень персонажа. Йдучи слідом за І. Дніпровським, який був 
далеким від однозначного засудження Зіновія (чого вимагала панівна ідеологіч-
на доктрина), виконавець пробував і не міг знайти психологічно переконливий 
вираз внутрішнього стану героя. Йому, приміром, закидали манірність в епізодах 
камерних, інтимних. Але не можна виключити, що критика, насправді, прагну-
ла «випрямити» героя, тоді як актор не хотів спрощувати драми Зіновія — мож-
ливого alter ego автора п’єси. Натомість важливий для проблематики драми об-
раз Матроса (Д. Антонович), здобув загальне схвалення. Привертав увагу й де-
що несподіваний план ролі, який не мав нічого спільного із поширеними тоді під-
ходами до  змалювання «твердокам’яного більшовика». Особливо ефектно ви-
глядав його великий монолог про лейтенанта Шмідта — своїм пафосом, експре-
сивністю й тонким ліризмом нагадував монологи-мрії про майбутнє у «Щорсі» 

1019  Смолич Ю. Прем’єра «Яблуневий полон» […].



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

344

О. Довженка. (Схоже, що саме завдяки інтонаційному забарвленню, фільм і ви-
става резонували в одному емоціональному діапазоні).

Зі спогадів В. Блавацького, який на ту пору з ретельністю неофіта вивчав бе-
резільське життя, можна довідатися про роботу над монологом Матроса, який, 
зрештою, перетворився на  майже концертний номер. «Антонович ніяк не  міг 
справитися із  своєю роллю в “Яблуневому полоні”, нічого йому не  виходило 
і не вдавалося, хоч цей сумлінний і працьовитий актор докладав всяких зусиль, 
щоб постать матроса-революціонера відтворити ярко і цікаво. Жалко було ди-
витися, як Антонович даремно мучився над тим сценічним образом, без ніякого 
висліду. Курбас взяв Антоновича на дві лекції до себе, і сталося чудо! На най-
ближчій пробі ніхто не пізнав Антоновича, він зіграв так свою ролю, що викли-
кав бурю захоплення у всіх приявних акторів. Такі “акторські чуда” вмів роби-
ти тільки Курбас! Такий самий випадок трапився пізніше і з актором Долініним 
в поставі реж. Тягна “Бронепотяг”. І тут інтервенція Курбаса допомогла акто-
рові перемінити невдачу на блискучий успіх!»1020. Успіх «Березоля» позитивно 
вплинув на тяжко хворого на сухоти автора, який сподівався розвинути успіх 
у  подальшій співпраці з  цим колективом. Нажаль, обставини цьому аж ніяк 
не сприяли.

Бурхливо розпочатий другий харківський сезон «Березоля» поступово на-
ближається до своєї кульмінації — прем’єри першої спільної роботи Л. Курбаса 
та М. Куліша. «Яблуневий полон» був ніби прелюдією до «вибуху» «Народного 
Малахія». Він містив у своїй художній фактурі шифри і коди, що виявляють осо-
бливості неоднозначного ставлення театру і драматурга до сенсу революційних 
подій. Догма і правда історії оголили в «Яблуневому полоні» драматичне проти-
стояння, відобразити яке не зважувалася переважна більшість тодішніх театрів. 
Можливо, грандіозне враження від «Народного Малахія» притлумило гостроту 
реакції на «Яблуневий полон», однак, вистава Я. Бортника посіла гідне місце в іс-
торії «Березоля».

Наприкінці 1927 року Курбас показує прем’єру «Жовтневого огляду» (11 лис-
топада 1927 р.) — зразку масового, ораторіального театру — де дію вибудува-
но приблизно як  у «Пролозі», хоча принцип добору літературного матеріалу 
змінився. Створення монументального видовища, «якогось нового театрально-
го жанру — політичного огляду, пристрасної театральної публіцистики»1021 по-
требувало широкого спектру літературних творів  — від поезії до  публіцисти-
ки і драми, подеколи створених спеціально для цього випадку. Це були «урив-
ки з  творів В. Маяковського, П. Тичини, М. Йогансена, М. Семенка, Й. Бехера, 

1020  Блавацький В. Спогади […]. — С. 133.
1021  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 131.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

345

Е. Толлера та інших. Крім того, на замовлення Л. Курбаса написали окремі за-
вершені сцени-мініатюри: М. Кулiш (“Легенда про Леніна” та “Колонії та  ко
лоніальна політика”), О. Копиленко (“Сцени на  теми громадянської війни”), 
Ю. Смолич (“Епізоди з часів Жовтневої революції”, “Гамбург на барикадах” та 
“Ми витримали” — про трудовий героїзм радянських робітників), C. Бондарчук 
(“Шараж на меншовиків”, “Шарж на еміграцію”)»1022.

Вистава вийшла перенасиченою й досить довгою — йшла майже чотири годи-
ни, втім, березільці демонстрували чималу енергію сценічної подачі, різнобарв’я 
жанрів. «Драматичні епізоди чергувалися у виставі з читанням віршів, співом ве-
ликого хору, що надавало їй піднесеності святкового концерту — до речі, визна-
ченого театром як “урочисте грище”». Це було винахідливе видовище, щедро на-
сичене всіма можливими засобами театрального впливу. Щось схоже на політич-
ний карнавал за участю людей, масок, ляльок. (В одній сцені на кону з’являлася 
гігантська лялька Морганфеллера — вигаданого хазяїна всесвітньої біржі). Цей 
величезний дивертисмент утворювався, практично, всіма різновидами видовищ-
них культур до цирку і естради включно. А поруч «виступ балету супроводжу-
вався демонстрацією лозунгів та цифр, в яких виражалися досягнення народно-
го господарства»1023.

Підбиваючи підсумки першого харківського сезону, Й. Шевченко слушно ви-
водить родовід «Жовтневого огляду» із попередніх спроб, як він каже, «худож-
нього агіту». Варто слідом за критиком уважніше придивитися до жанрового ас-
пекту вистави: «“Жовтневий огляд” у “Березолі” за основу бере популярні фор-
ми театрального плакату, поглиблюючи їх  і  загострюючи, підносить їх до сту-
пеня високого майстерства й  надає їм особливої урочистої патетичности»1024. 
Він визнає, що в цьому сценічному опусі «велична ясність думки реалізувалась 
у  монументально-простих формах; стиль постави дуже добре відчули акто-
ри. Але, не зважаючи на мобілізацію таких сильних засобів для спектаклю, йо-
го, проте, не було, як слід оброблено — він був переобтяжений атеатральним, 
словесним матеріялом, в  ньому були й  зайві сцени й  инші хиби. […] Цей спек-
такль має, на нашу думку, складові елементи, щоб стати яскравим театральним 
пам’ятником Жовтневі і шкода було б, коли б театр не викінчив його згодом»1025.

У «Пролозі» харківський глядач знайомився із різновидом політичного агіт-
театру, чиї довершені форми поставали в  Німеччині всередині 1920-х років, 
у  практиці лідерів театрального авангарду. Варто зауважити: для окреслення 

1022  Там само.
1023  Там само — С. 131–132.
1024  Шевченко Й. До підсумків театрального сезону в Харкові […]. — С. 123.
1025  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

346

вистав, приміром, Е. Піскатора вживалися визначення, що цілком могли бути за-
стосованими і до окремих вистав МОБу, до «Прологу» та «Жовтневого огляду»: 
«Піскатор широко використовує принципи документалізму, вперше ним засто-
совані у театральному видовищі. Вигадані події монтуються з історично досто-
вірними, сценічна дія чергується із показом кінофільмів, іноді кадри, які включе-
но у сценічну дію, — це уривки з кінохроніки, іноді — спеціально зняті для того 
чи іншого епізоду шматки»1026.

Стильову палітру «Жовтневого огляду» постановки визначали у  термінах: 
ораторіальність, монументальність, патетика, пафос і «мажор» авторського 
ставлення до політичної історії Радянської влади. Здавалося, вони назавжди ли-
шаються у театральному минулому режисера, адже «Напередодні», «Пролог», 
«Жовтневий огляд» мали  б цілком вичерпати його інтерес до  розвалу імперії, 
в  якій він сам існував не  надто довго. «Жовтневим оглядом» Л. Курбас мав  би 
поставити крапку в  цьому питанні. Тож, перспектива й  надалі «оспівувати» 
Жовтень, до чого Л. Курбаса заохочував Й. Шевченко, режисера навряд чи при-
ваблювала. Втім, для «Березоля» це не означало втрати інтересу до історії як та-
кої. Навпаки, саме 1927 рік для режисерського молодняку театру — час занурен-
ня у минуле, яке їх вабило, головно, відвертістю соціальних колізій, очевидністю 
людських драм.

Останньою зупинкою перед «Народним Малахієм» був лише «Бронепоїзд 14–
69» Вс. Іванова в режисурі Б. Тягна (прем’єра 12 січня 1928 р.)1027. Сценічно по-
пулярним цей твір зробила вистава МХАТу — надто вже колоритно виглядали 
на його кону далекосхідні партизани, В. Качалов — селянин, що тільки-но вий-
шов з тайги, М. Хмельов — більшовик, схожий на персонажів Ф. Достоєвського 
тощо. Тема, простір, народна маса були безпрецедентними для вишуканої сцени 
першого театру Росії. Щодо вистави «Березоля» — багатьом критикам вона зда-
лася не досить переконливою і навіть дещо безпорадною. Існували застережен-
ня щодо вибору літературного матеріалу. «І коли автор п’єси у великій мірі виві-
трив таєжний дух своєї одноіменної повісті, переробляючи її на п’єсу, обкарнав 
романтику поеми про гігантів з над далеко-східного моря, підмінивши її псевдо-
революційним драматизмом, то від цього тільки програла п’єса… […] Врятувати 
“Бронепоїзд” Всеволода Іванова на сцені українського театру марна річ — йо-
го можна щонайкраще не  ставити»1028,  — категорично наполягав один рецен-

1026  История западноевропейского театра […]. — Т. 7. — С. 411.
1027  Також про виставу див.: Єрмакова Н. Березільські вистави Бориса Тягна, 1927–

1928 / Наталія Єрмакова // Просценіум. — Л., 2006. — № 2/3. — С. 7–13.
1028  Хмурий В. «Бронепоїзд» в театрі «Березіль» / В. Хмурий // Нове мистецтво. — Х., 

1928. — № 3.– С. 3; C. 4.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

347

зент. А інший, теж наводячи вагомі причини, зауважував: «Архетектонічно інс-
ценізація відійшла від плавкої будови повісті, але й до конкретної дієвості сце-
нічного твору теж не наблизилася. Вона пошарпана, переривиста, неврівнова-
жена в своїх частинах і не ритмична, та ще обтяжена зайвими позасюжетними 
епізодами»1029.

З представників головних рушійних сил твору — білі, робітники, партизани — 
рецензенти виокремлювали останню — найточніше прописану: «Селянська стихія 
морем розлита в п’єсі Всеволода Іванова полонила й у спектаклі недокровні епі-
зоди, що мали знаменувати собою пролетарську природу революції, і поглинула 
її тією щирістю, з якою її автор оспівав, очевидно відчуваючи й приймаючи ближ-
че до серця романтику селянської партизанщини, ніж героїку пролетаріяту»1030. 
Даремно говорити, що ці люди були для березільців вкрай екзотичними, а засоби 
їхнього мистецького відтворення — становили серйозну проблему.

Тож, перед Б. Тягном стояло завдання: стилістично переконливо відтвори-
ти події та героїв твору Вс. Іванова, водночас, органікою сценічної дії подола-
ти хиби драми. Чи пощастило в цьому режисерові, сильною стороною обдару-
вання якого визнавалося вміння майстерно будувати масові сцени, відтворити 
плин життя рухом груп людей, їхньою динамікою та енергією? Дехто з рецензен-
тів не мав сумніву щодо цього: «Тому спектакль вийшов такий піднесений в тій 
частині, де починає наростати, хвилями накочувати на сцену кремезна, загарто-
вана в боротьбі з непривітною природою “мужича” сила, хоч і боязкувата за свою 
шкуру, проте непереможна в гніві. Тому зноситься майже до верховин сценічної 
переконливости епізод на залізничій колії, де ця “мужича” сила йде штурмувати 
голіруч закований у броню поїзд капітана Незеласова»1031.

Через п’ятдесят років Ю. Шевельов, вражений постановкою п’єси Вс. Іванова 
в театрі Руставелі, порівнював її масові сцени з відповідними епізодами у бере-
зільців. Грузинський спектакль «чарував, заворожував і  захоплював  — до  са-
мозабуття, до екстази, до стану загіпотизованости організацією масового руху 
на кону. […] Подібні експерименти з масовим рухом на сцені робив, на п’ять ро-
ків давніше, Курбас у виставі Кайзерового “Газу”. Але Курбас групував акторів 
у кетяги і далі оперував цими кетягами»1032. Наведені асоціації дозволяють при-
пускати, що вплив березільської традиції на  роботу Б. Тягна в «Бронепотягу 

1029  Смолич Ю. Державний драматичний театр «Березіль»: «Бронепоїзд» //  Вісті 

ВУЦВК. — Х., 1928. — 17 січ. — С. 4.
1030  Хмурий В. «Бронепоїзд» в театрі «Березіль» […].– С. 4.
1031  Там само.– С. 3
1032  Шерех Ю. Зустріч з «Березолем» //  Шерех Ю. Пороги і  запоріжжя: Література, 

мистецтво, ідеології: [В 3-х т.] / Юрій Шерех. — Х.: Фоліо, 2012. — Т. 2. — С. 337.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

348

14–69» мав бути потужним і  головні зусилля молодого постановника, радше, 
концентрувалися на масових сценах. В цілому йому пощастило скерувати різно-
манітні образні засоби в єдине річище. «За основу сценічну фарбу правлять у ре-
жисера прийоми, які, вживаючи не зовсім театральних термінів, можна визначи-
ти, як ліричний імпресіонізм. Він позначається у мовній інтонації актора, в бу-
дові діялогу (характерна що до цього сцена в кімнаті Незеласових), у настроє-
вих кінцівках картин. До того ж будується цей імпресіонізм на музичній основі, 
це збільшує ліричність, і в цьому, між иншим, помітно вплив Л. Курбаса на свого 
учня»1033. Найбільш емоційно обарвленими стають у Б. Тягна, так звані, повстан-
ські сцени. «В виставі ми бачимо повстанську стихію, мальовану густими мазка-
ми. Ми бачимо низку глибоко-художніх живих образів. […] Така характеристи-
ка повстанської маси є справжнім досягненням сучасного театру»1034. Наведене 
зауваження містить вказівку на сумлінну розробку характерів, присутність пси-
хологічної мотивації.

Саме на  цьому рубежі формування режисерської концепції постає питання 
методології, яке ускладнювали особливості літературного матеріалу. Б. Тягнові, 
на жаль, не пощастило впоратися з цією проблемою, що, насамперед, вплинуло 
на образи головних героїв: Вершини (І. Мар’яненко) та Пеклеванова (П. Долінін). 
Перший — «виглядав швидше схожим на свого ж таки Гонту з “Гайдамаків” […], 
при тім, впадав раз у раз в натуралізм»1035. «Отже, постать Вершиніна лишаєть-
ся у виставі не зовсім ясною. Затьмарює дещо правдивий реалістичний рисунок 
ролі й  місцями мелодраматичне виконання»1036. Другий  — П. Долінін, через те, 
що «належить уже до харківського “набору” “Березоля”, ще не вміє зберігати 
раз найдену форму, тому й інтересний, чіткий рисунок Пеклеваного дуже скоро 
стерся»1037. Попри досить категоричний присуд, рецензенти віддавали належне 
виконавцеві: «Зустрічаємося також тут із спробою психологічного заглиблення 
в образ, збудованого, головно, на тонкій і детально розробленій інтонації»1038; 
«глибокий психологічний малюнок поєднується в Долініна з точною поведінкою, 
і разом із видержаною зовнішністю дає прекрасний синтез сценічного образу — 
старого підпільника, професіонала-революціонера»1039.

1033  Шевченко Й. До підсумків театрального сезону в Харкові […]. — С. 122.
1034  Смолич Ю. Державний драматичний театр «Березіль»: «Бронепоїзд» […]. — С. 4.
1035  Хмурий В. «Бронепоїзд» в театрі «Березіль» […].– С. 4.
1036  Смолич Ю. Державний драматичний театр «Березіль»: «Бронепоїзд» […]. — С. 4.
1037  Шевченко Й. До підсумків театрального сезону в Харкові […]. — С. 122.
1038  Там само.
1039  Смолич Ю. Державний драматичний театр «Березіль»: «Бронепоїзд» […]. — С. 4.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

349

Таким чином, саме у стильовій «різноприродності» персонажів (як з’ясувалося, 
не лише головних), дався взнаки основний прорахунок режисера, хоча стилістич-
но неузгоджені образи могли бути, самі по собі, дуже виразними. Характерний 
приклад — роль Окорока у виконанні Л. Сердюка. Так, цілком побутова у автора 
постать на березільському кону укрупнюється, набуває стилістично іншого ви-
гляду, словами Й. Шевченка «його буйна експресивна веселість передається ши-
роким мазком»1040. Одночасно, актор шукає і знаходить рівновагу між власним 
баченням і баченням автора. За Ю. Смоличем: «Виконання тим більше справляє 
гарне вражіння, що йде не лінією зовнішньої ефектности, а заглиблює внутріш-
ню обрисовку»1041. А, приміром, виконавцеві ролі Незеласова зробити це не по-
щастило і його герой здавався «схожим на істеричного манекена»1042. Актор, ска-
зати б, продовжував сповідувати естетичні ідеали попередньої доби, йому неда-
ремно закидали, «що він надто “оголяє прийом”»1043. Попри всі ці проблеми, ак-
тори створили в спектаклі виразний ансамбль. Роботи С. Карпенка, С. Свашенка, 
П. Масохи, С. Ходкевича, Ф. Радчука, Д. Антоновича, А. Смереки позитивно оці-
нили і критики і глядачі.

Серед проблем вистави Б. Тягна, на думку В. Хмурого, особливо помітною є 
проблема взаємодії з художниками — В. Шкляєвим та М. Симашкевич, відтак ес-
тетичної єдності вистава не набула. Симптоматика відповідного процесу є більш-
менш зрозумілою. І хоча ознак руйнації школи «Бронепоїзд 14–69» не демон-
стрував, результат спільної роботи режисера і  художників декому видавався 
«двоїстим, напівберезільським».

Радше за все, прикмети певної мистецької школи тоді розглядалися як іма-
нентні особливості березільської культури, а  їхній брак видавався ознакою 
кризи, що, мабуть, спонукало В. Хмурого зауважити: «Режисер дає прекрас-
ну сцену, міцно злагоджену, переконливу й мистецьки майстерну, а художник 
в цім місці спектакля дав якесь безладне нагромадження заліза, дерева й кольо-
рового полотна… І це тоді, коли мотив установки для художника сам напро-
шується на міцну, монументальну форму (надморська дамба). Взагалі про ро-
боту художника в “Бронепоїзді” доводиться сказати, що вона не поєднана су-
цільно з режисерським планом спектаклю, хоч місцями цього додержано, при-
кладом, залізнична лінія й каюта в бронепоїзді художником розв’язані майже 
бездоганно»1044.

1040  Шевченко Й. До підсумків театрального сезону в Харкові […]. — С. 122.
1041  Смолич Ю. Державний драматичний театр «Березіль»: «Бронепоїзд» […]. — С. 4.
1042  Хмурий В. «Бронепоїзд» в театрі «Березіль» […]. — С. 5.
1043  Смолич Ю. Державний драматичний театр «Березіль»: «Бронепоїзд» […]. — С. 4.
1044  Хмурий В. «Бронепоїзд» в театрі «Березіль» […].– С. 4.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

350

Проте, не все було так погано. Час від часу постановникам щастило знаходи-
ти спільну мову. Перенісши сцену у Незеласових із квіткової до іграшкової крам-
ниці, давши героям у руки ляльки, що ними ці дорослі люди мимохіть бавилися, 
ніби забувши про жахи громадянської війни, режисер і художники тим зміни-
ли не лише просторову диспозицію — вони її дотепно обіграли і значно збагати-
ли. Врешті, в такий спосіб у бронепоїзда з’явилася дуже сильна речова опозиція 
з вкрай складною семантикою, безліччю змістових обертонів.

Крім проблем творчого порозуміння з  художниками, Б. Тягно мав пробле-
ми з темпо-ритмікою вистави. Зрозуміло, що такого роду збої трапляються че-
рез втрату цілісності. Без естетичної єдності форма втрачає ритмічну пружність 
і  темпоральну послідовність  — важливу ознаку мистецької програмності, що, 
власне, спіткало «Бронепоїзд 14–69»: «спектакль невитриманий у темпах і з по-
рваними ритмами (побудована, приміром, на рвучких картинах третя дія дале-
ка від тої широкої епічности, що на неї є натяки в двох перших)»1045. Ця, на дум-
ку критика, «зрада самому собі» відбилася, насамперед, «на темпі вистави: коли 
він, очевидно, навмисне, притамовує темп дії в першій картині, — ще зрозуміло, 
але коли він в такому ж притамованому темпі дає й картину в хаті Пеклеванова — 
це ніяк не зрозуміло. Так само передержано темп і в картині, де повстанці спи
няють бронепоїзд. Тут навіть сама ситуація вимагає скорішого розвитку дії, і, 
хоч діють там і  повстанці (зв’язані з  притамованим темпом), одначе головним 
персонажем в цій дії є рух потягу і він, очевидно, має визначати й темп. Отже, 
зміну темпів у виставі не скрізь видержано»1046.

Звертання до твору Вс. Іванова виявило певні суперечності розвитку березіль-
ського мистецтва. Тут, як і в «Яблуневому полоні», загострилася проблема есте-
тичного оновлення, адаптації до нових художніх ідей.

Соціальна відповідальність налаштовувала на  ретельніше осмислення явищ 
сьогодення. Посилений інтерес до  реалізму інспірували численні чинники, се-
ред яких найважливішим було характерне березільське прагнення активного ді-
алогу з аудиторією. «Момент істини» настає в роботі над «Народним Малахієм» 
М. Куліша — доленосною виставою для «Березоля».

«Народний Малахій» (прем’єра 31 березня 1928 р.)1047 починає відлік прин-

1045  Шевченко Й. До підсумків театрального сезону в Харкові […]. — С. 122.
1046  Смолич Ю. Державний драматичний театр «Березіль»: «Бронепоїзд» […]. — С. 4.
1047  Також про виставу див.: Єрмакова Н. Феноменологія «Народного Малахія» 

М. Куліша  — Л. Курбаса /  Наталія Єрмакова //  Вісник Львівського університету. Мис

тецтвознавство. / Міністерство освіти і науки України; Львівський нац. ун-т ім. І. Франка; 

ред. кол.: Б. Козак (гол. ред.) [та ін.]. — Л.: ЛНУ ім. І. Франка, 2007. — Вип. 7. — С. 21–43; 

Ермакова Н. Феноменология «Народного Малахия» Миколы Кулиша и  Леся Курбаса 

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

351

ципово іншої доби «Березоля», українського театру Суспільній реакції, яку 
збудив цей сценічний твір, не  може дорівнятися жодна інша за  всю новітню 
(і  не  лише) історію національного театру. Свого часу найточніше про цю ви-
ставу висловився Ю. Смолич: «Ми говоримо  — “Березіль”, розуміючи за  цим 
творчий шлях режисерської роботи Леся Курбаса, бо “Березіль” це один з йо-
го етапів. Глянемо — і побачимо, що це так. Адже “Молодий Театр” — це теза 
Курбасового творчого портрету; перші основні роботи “Березоля” — “Макбет”, 
“Газ” і “Джіммі Ґіґінс” — анитеза; “Золоте черево” та “Народний Малахій” — 
синтеза. Ось звідки такий широкий діяпазон чинників у “Золотому череві” чи 
“Народному Малахаєві”, ось звідки узагальнена філософічність цих вистав, ось 
звідки повна палітра фарб і максимум ідейного охоплення теми. Перші три бе-
резолівських постави цього сезону — “Яблуневий полон”, “Жовтневий Огляд”, 
“Бронепоїзд”  — […] це була фіксація попередніх досягнень театру з  вели-
кою, звичайно, дозою нових творчих прагнень, що поширювали і поглиблюва-
ли художню методику театра. Остання постанова цього сезону  — “Народній 
Малахій”  — великий акорд Курбасового майстерства і  майстерства цілого 
театру»1048.

Естетичний вміст визнаного (навіть принциповими недоброзичливцями) ше-
девра Л. Курбаса вирізнявся розмаєм образних фактур, багаторівневою систе-
мою підтекстів, поєднанням різних стильових шарів без найменших ознак домі-
нування форми над змістом. Єдність форми і змісту художньо органічного яви-
ща свідчили про рідкісну мистецьку зрілість.

Для дослідників «Народного Малахія» найбільшою проблемою лишається йо-
го виключне семантичне багатство, необхідність виявити всі (або майже всі) лі-
нії зв’язку різноманітних чинників: образних, філософських, соціальних, серед 
яких найважливіша — сфера ідей і тем. Безкінечні дебати щодо цього не лише де-
монструють діапазон суджень, а й непересічність (можливо й суперечливість) ав-
торської позиції, причому, не тільки, власне, драматурга, а й театру, де йому на-
дали рідкісну можливість повноцінної творчої реалізації. Пізніше, на театраль-
ному диспуті у 1929 р. М. Куліш називатиме причини своєї особливої прихиль-
ності до К урбасівського театру: «Скажу, що мені, як  драматургові, багато дав 
і дає “Березіль” (чи міг би дати це театр Франка?). Я вважаю, що для українсько-
го драматурга театр “Березіль” дає колосальний матеріал, колосальну зарядку, 

/ Наталья Ермакова // Вопросы театра (PROSCAENIUM) / Гос. ин-т. искуствознан. — М., 

2009. — № 3/4. — С. 310–335.
1048  Смолич Ю. Українські драматичні театри в  сезоні 1927–28 року /  Юрій Смолич 

// Життя й революція. — Х., 1928. — № 9 — С. 148.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

352

підносить драматурга, дає силу, примушує працювати і т. д»1049. Безкінечні закиди 
ідеологічного порядку, що хвилями без упину накочувалися на авторів «Народ
ного Малахія», спричинялися і самою п’єсою, і політичним контекстом.

Авторам закидали викривлення картини будівництва соціалізму, нерозумін
ня процесів народження нової дійсності, ідейну плутанину, націоналістичну тен-
денційність. Боротьба за сценічне життя вистави була відчайдушною — і шляхом 
численних переробок, і засобами публіцистики. Зрештою, соціальні реалії кінця 
1920-х — початку 1930-х років поставили драматурга перед необхідністю виправ-
довуватися, щось пояснювати, каятися. Незважаючи на всі зусилля, постановка 
«Народного Малахія», пройшовши (з  примусу державних органів влади) крізь 
три редакції, врешті була заборонена для показу як ідейно хибний твір.

Перипетії створення і  заборони «Народного Малахія» належать до  най-
драматичніших у  вітчизняній театральній культурі. Вони знакова подія в  долі 
«Березоля», всього, так званого, лівого революційного театру. Всі ці пересліду-
вання прекрасно унаочнюють реальне ставлення більшовиків до завдань мисте-
цтва, що їх влада залишила театру в новітній соціально культурній ситуації.

«Народний Малахій»  — межа, яка розділяє період ідеологічного єднання 
із  владою та  час поглиблення протиріч між ними в  ідейній сфері, розходжен-
ня світоглядні, духовні. Відчуття кризи гуманістичних цінностей розвертає 
Театр Л. Курбаса в особливому напрямку. Втім, це стосується, головно, лідера 
«Березоля», позначаючись не на всіх його учнях, характеризуючи далеко не всю 
продукцію театру. Щодо самого керівника  — принциповим спонукальним мо-
ментом його творчості стає співпраця з М . Кулішем  — найважливіший стимул 
для пошуку нових шляхів у національному мистецтві.

З «Народного Малахія» починається історія утворення своєрідного варіанту 
авторського театру, започаткованого І. Котляревським та  Г. Квіткою-Основ’я
ненком, розвиненого в  діяльності М. Кропивницького, М. Старицького, І. Кар
пенка-Карого, П. Саксаганського та М . Садовського. Ідейна, мистецька, техно-
логічна злютованість усіх чинників такого типу театрального організму формує 
певну мистецьку школу. Тож, альянс М. Куліша з Л. Курбасом, В. Меллером, усім 
складом «Березоля» закладає базис аналогічної форми творчого єднання, що дає 
підстави розглядати їхній союз як  новітній різновид характерного для україн-
ської сценічної культури авторського типу театру.

Сама історія постановки «Народного Малахія» є прецедентом уже з  огляду 
на те, що авторові довелося зробити, фактично, три варіанти п’єси. З першим драма-
тург познайомив трупу 1927 року, коли колектив перебував на літньому відпочинку 

1049  Театральний диспут: [виступ М. Куліша] //  Радянський театр.  — Х., 1929.  — 

№ 2/3. — С. 102.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

353

в Одесі. Л. Курбас (на той час працював над забороненим згодом «Войцеком») одра-
зу поринає в роботу над твором М. Куліша і 3 березня 1928 року пропонує нову ви-
ставу для громадського перегляду. Проте, дозвіл на публічний показ вони отрима-
ли лише за місяць. І до кінця сезону, лічені тижні вони показують «Малахія» майже 
20 разів. На вимогу влади до початку сезону драматург і театр працюють над другим 
варіантом, однак, через невдоволення «замовників» результатами переробки (ви-
знаною косметичною), мусили вдатися до рішучіших змін. Створюється третій варі-
ант, який керівні органи дозволяють показати киянам під час гастролей «Березоля» 
у травні — червні 1929 року, а харків’янам — восени. У такому вигляді «Народного 
Малахія» репрезентували по закінченні сезону в червні та липні 1930 року на га-
стролях (Херсон, Дніпропетровськ). Коли восени 1930 року театр відновив роботу 
на стаціонарі, багатостраждальну виставу заборонили остаточно.

Драматичними були й умови поставання самої п’єси: під час її написання заго-
стрилася ситуація навколо ВАПЛІТЕ, яке невдовзі мусило самоліквідуватися піс-
ля жорстокого цькування й звинувачення у націоналізмі. Згодом на театрально-
му диспуті 1929 року, коли вистави за творами М. Куліша у «Березолі» і сам цей 
театр потрапляє під шквал голобельної критики, М. Хвильовий поставить твори 
М. Куліша поруч із п’єсами Грибоєдова і Гоголя: «Тільки епохальні п’єси викли-
кають такі дискусії, яку викликали “Народний Малахій” і “Мина Мазайло”, тільки 
обмежені люди не розуміють, що саме такі п’єси і роблять в театрі епоху»1050.

Серед численних спроб окреслити головні ознаки «системи» ВАПЛІТЕ  — 
М. Куліш — «Березіль» чільне місце належить В. Петрову, який на початку 1940-
х років стверджував: «Досить з  усіх ваплітян згадати тільки про одного, про 
Миколу Куліша, щоб з усією ясністю зрозуміти, що важила в українській літера-
турі ця група і який великий удар наніс більшовизм українській літературі лікві-
дацією “Вапліте”. Куліш як драматург — це зоряний патос нового українського 
театру. П’єси Куліша (“97”, “Народній Малахій”, “Мина Мазайло”, “Патетична 
соната”) визначають вершковий досяг української драматургії за останні десяти-
ліття. Чим був в галузі театру “Березіль”, створений Лесем Курбасом, тим у галу-
зі драматургії був Микола Куліш. В особі Куліша “Березіль” знайшов свого дра-
матурга, і Куліш в “Березолі” свій театр. Курбас і Куліш сполучалися, щоб визна-
чити шляхи модерного українського театрального мистецтва. М. Куліш ішов у рі-
чищі того ж літературного творчого стилю, що й Микола Хвильовий. Хаотичний 
і неврівноважений ліризм, патетика, сполучена з поривчастістю і сповнена одно-
часно якоїсь хоральної повноти звучання, спазма напруженого й урваного по-
чуття, імпресіоністична розхристаність, абстрактна реалістичність символіки, 

1050  Театральний диспут: [виступ М. Хвильового] //  Радянський театр.  — Х., 1929.  — 

№ 2/3. — С. 95.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

354

глибоко суб’єктивної й разом з тим знесеної на ступінь проблеми й принципу, — 
ці риси складають особливість усіх п’єс Мик. Куліша, починаючи з “97”… За сво-
їм змістом ідеологічно п’єси Куліша цілком йшли в річищі хвильовізму, були кри-
ком враженого почуття українця проти большевизму і виявом розгублености пе-
ред жахом диктатури пролетаріату, що нищить село. Органи диктатури розчави-
ли письменника, але лишився біль і лишилося мистецтво, що втілило біль і про-
тест розчавленої людини»1051.

Взаємозумовленість творчості М. Куліша та Л. Курбаса завжди викликала ін-
терес. Почати слід з  моменту читання автором п’єси трупі. «Після прослухан-
ня “Народного Малахія” всім нам березільцям стало ясно, що поява цього дра-
матурга приневолить український театр, особливо театр Леся Курбаса, перегля-
нути багато чого пройденого і переакцентувати чимало критеріїв на новий лад. 
Самому мистецькому керівникові довелося признати, що примат режисера роз-
двоївся: рядом з ним став драматург. Пальму першенства, як видно, доведеться 
розділити на обидвох»1052. Майбутнє цілком підтвердило цю тезу: в ній зафіксо-
вано не тільки зміна статусу драматурга в «Березолі», а й визнання іншого сенсу 
поняття «авторства» — раніше, просто, неможливого.

Менш акцентованою, хоча також досить виразною прозвучала свого часу 
думка про зворотнй вплив: Л. Курбаса на М. Куліша. Ю. Шевельов, приміром, 
стверджував: «Справжній Куліш почався зустрічами з К урбасом і “Народнім 
Малахієм”»1053. Згодом, не  скасовуючи цієї тези, датованої серединою 1960-
х років, він висуває гіпотезу щодо природи творчих стосунків обох митців, зо-
середивши цього разу увагу на  характері впливу драматурга на  Л. Курбаса. 
«Думаю, що на кілька років Куліш визначив творчу діяльність Курбаса самим 
фактом свого існування, наявности своїх творів. Курбас побачив геніяльно-
го драматурга, відмінного від себе. (Тут ядро гіпотези). Щоб виплекати новий 
талант, треба було не голомшити його своїми смаками, своєю, як тоді казали, 
творчою методою. Курбас загнуздав себе, щоб знайти театральне розв’язання 
для нового голосу в світовій драматургії. Першочерговим завданням стало те-
атрально адекватно донести голоси образів, самі образи Куліша». До  зустрі-
чі з М. Кулішем, твердить автор, мистецтвом Курбаса був «експресіоністичний 
раціоналізм (або, якщо перевернути, — раціоналізований експресіонізм). Тут 
лежала неповторність Курбаса серед його сучасників… Це не була суть твор-

1051  Петров В. Діячі української культури (1920–1940 рр.): Жертви більшовицького те-

рору / В. Петров. — К.: Восресіння, 1992. — С. 48.
1052  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 284.
1053  Шерех Ю. Шоста симфонія Миколи Куліша //  Шерех Ю. Пороги і  запоріжжя 

[…]. — Т. 1. — С. 64.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

355

чої методи Куліша. Він ішов від побут опису […] до мольєровського фейєрвер-
ку умовної театральности»1054.

Зауважена Ю. Шевельовим ідея естетичної «різноприродності» обох твор-
чих особистостей і подальше її долання Л. Курбасом задля кращого інтегруван-
ня з Театром М. Куліша, — є слушною, що засвідчує вся історія «Березоля». Втім, 
характер і масштаб відповідних процесів навряд чи визначали обставини, на які 
вказував Ю. Шевельов. Радше, їх інспірували попередні процеси, що, звичайно, 
не  заперечує стимулюючої ролі драматургії М. Куліша в  тогочасних березіль-
ських пошуках.

Важливим свідченням особливого характеру руху «Березоля» до М . Куліша 
було зауваження Л. Курбаса щодо стилістики майбутньої вистави, зроблене 
на перших репетиціях. Причому, створюється враження, що на перших репети-
ціях режисер майже навпомацки добирав потрібні фактури й регістри: «Не мис-
літь ви своїх інтонацій, своїх вчинків реалістично, психологічно; рефлексології 
тут немає… Ви свою роль мімуєте по лінії реалістичної фігури тоді, коли п’єса 
вже ставиться не  в  реалістичному плані, а, так  би мовити, символічно […], ми 
щось лишаємо від реальності в кожного персонажа, як от ця баба, її побутове за-
барвлення… Трагі-гротеск — бо тут є всі елементи гротеску… Тут ще є момент 
романтики»1055.

Ускладнення стильової палітри вистави мало програмний характер, оскільки 
існування художньої відстані між «Березолем» і М. Кулішем вимагало від театру 
опанування специфікою авторської мови. Згодом критика писатиме про єдність 
мистецьких позицій драматурга та режисера як про тріумф режисерського театру. 
Дехто проте зауважив внутрішній діалог режисера і драматурга. «Глядач стрибає 
за вправною режисерською рукою з м’якого гротескного пляну […] в ламаний го-
стрий шарж. Інтересно те, що таке режисерське зміщення планів зовсім не зале-
жить від еклектичних зламів п’єси і навпаки, раз-у-раз суперечить їм; воно зовсім 
иншого походження. Воно виразно умисне — режисер тут повершує драматурга. 
Під твердим індексом трактовки п’єси він жонглює різними планами й досягає цим 
виключно ефектних результатів, відтінюючи подачу матеріялу»1056. Один із найдо-
свідченіших рецензентів — Й. Шевченко — звернув увагу на те, як режисер поєдну-
вав різні стильові чинники: вишукану ритмічну будову з «тяжким експресіоністич-
ним нагнітом» та «звичайним психологічним реалізмом розмовного театру», «пе-
редостання картина (кубло) дається м’якими імпресіоністичними “бліками”»1057. 

1054  Шерех Ю. Лесь Курбас і Харків […]. — С. 50–51.
1055  [Курбас Л.] Тексти, документи різних років: 1920–1933 рр. [Рукопис; машинопис] …
1056  Смолич Ю. Українські драматичні театри в сезоні 1927–28 року […]. — С. 156.
1057  Шевченко Й. До підсумків театрального сезону в Харкові […]. — С. 129.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

356

Попри високу оцінку нової постановки Л. Курбаса він звернув увагу на відсут-
ність «того “цементу”, що зв’язував, приміром, різні плани в “Джиммі Гіґґінзі”, бо 
немає того цементу і в самій п’єсі»1058. Радше за все, критик примірявся до остан-
ньої прем’єри зі звичною (як для «Березоля») системою оцінок, і, не знайшов-
ши їй підтвердження, підозрював театр (і драматурга з ним укупі) у втраті ціліс-
ності — головної ознаки вивершеного твору. Очікуваний «цемент», єдність, якої 
бракувало критикові, мала інший естетичний ґрунт, дезорієнтуючи навіть найдо-
свідченіших фахівців.

На  цих теренах, у  співпраці письменника і  театру, кристалізувалася нова 
якість — украй важлива для національної сценічної культури — особлива роз-
кутість, свобода художнього висловлювання. В  статті Ю. Смолича  — найглиб-
шому, на думку П. Руліна, критичному осмисленні вистави — наголошено на но-
вих засадах мистецтва Л. Курбаса, які його висувають на особливе місце в укра-
їнському театрі тієї доби. Порівнюючи «Березіль» з  іншими трупами, автор ті-
шиться, що має підстави «констатувати, оглядаючись на  все наше театральне 
сьогодні, в якому панує безоглядне стабілізаторство і відсвіження старих тради-
цій, коли кожний театр чомусь обирає для себе якусь одну формальну структу-
ру і намагається запхати в неї найрізноманітніші ідеологічні концепції», що по-
ступ колективу Курбаса «свідчить за величезну життьовість, гнучкість і потент-
ність “Березоля”, яко мистецького організму, за його “сьогоднішність” та вели-
кий культурний діяпазон»1059.

«Народний Малахій» насправді був визначним культурним явищем, сказа-
ти  б, із  мистецьким родоводом  — його образна фактура рефлексувала у  різ-
них, часто несподіваних естетичних діапазонах. Крім того, наведені вище закиди 
Й. Шевченка щодо різностильності вистави варто розглянути з іншої точки зору. 
І п’єса, і сценічний твір, дійсно, вигравали численними гранями, що могло вигля-
дати браком стильової послідовності, натомість позиція критика, радше, відби-
вала кризу в оцінці діяльності «Березоля» часу його активного оновлення.

«Народний Малахій» — переломний момент, фокус у програмі театру, зсув 
сильної тектонічної сили, що викликав до  життя величезну припливну хвилю. 
Осмислення природи цього сценічного феномену утруднюється тим, що біль-
шість тогочасних свідчень адресовані переважно п’єсі. Сама вистава, вразивши 
несподіваністю сюжету, загадковістю пафосу, інтелектуального змісту, змушу-
вала рецензентів, кружляючи довкола цих мотивів, обмежитися констатацією 
високого мистецького рівня спектаклю. В  один голос рецензенти зауважували 
формальне багатство першої дії. Вона приголомшувала яскравістю барв, блис-

1058  Шевченко Й. До підсумків театрального сезону в Харкові […]. — С. 129.
1059  Смолич Ю. Українські драматичні театри в сезоні 1927–28 […]. — С. 156–157.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

357

ком майстерності, влучністю і дотепністю використання моделей традиційного 
театру, поданих часом у майже пародійному вигляді. Побутовий шар, навіть гро-
тесково загострений, тішив глядачів знайомими рисами й обертонами. Герої ви-
давалися зрозумілими, впізнаваними, а сюжет (особливо на перший погляд) — 
таким, що не потребував серйозних інтелектуальних зусиль з боку публіки для 
його сприймання.

У першій дії панувала комедійна стихія, утворена ретельно дібраними побуто-
вими деталями виразного фольклорного забарвлення. Ця стихія ніби балансува-
ла на межі, що відокремлює народне мистецтво від масового (сучасною мовою — 
кітчу), випромінюючи пародійну енергію такої образної насиченості, яка змушу-
вала говорити про відомі зразки базарно-олеографічної продукції, щоправда, 
трансформованої художником В. Меллером на витончену театральну матерію.

Перше візуальне враження, сказати б, радувало око майстерністю чіткої гра-
фіки чорно-білих площин, ліній, які своїм ритмом організовували майже геоме-
трично правильну перспективу ще й посилену системою білих куліс. Щоби ця гео
метрія не виглядала нарочитою, деякі з площин трохи зсувалися у бік або вгору.

Утворену прямокутниками композицію доповнювали елементи у  формі ко-
ла — великий диск сонця в зеніті та його зменшені копії — соняхи. Чільне міс-
це у цій системі належало годиннику — «спрощеному» варіанту сонця й соняхів, 
адже циферблат скидався на них, як рентгенівський знімок на портрет. У най-
віддаленішому кінці графічної перспективи, в самому її центрі радував око весе-
лий український пейзаж із вітряком. Його присутність небезпідставно навіювала 
окремим критикам образи безсмертного роману Сервантеса. Ближче до авансце-
ни В. Меллер розташував виразний, але скупий інтер’єр: стіл із самоваром, кліт-
ку з канаркою, пару стільців, фісгармонію в кутку, ікону. Картину доповнювало 
вікно, завішене білою фіранкою.

Сюжет першої дії вичерпувався втечею господаря дому та  відчайдушни-
ми спробами ближніх його затримати. Ситуації розгорталися у добре вкоріне-
ному в українській сценічній традиції водевільному ключі. Водночас, полишен-
ня Малахаєм свого «королівства», спроби молодшої дочки його повернути, її 
загибель наприкінці вистави, багато в  чому спричинена батьківською бездуш-
ністю, божевілля героя у буревії суспільного життя, деякі інші авторські «під-
казки»,  — дозволяють асоціювати «Народного Малахія» з «Королем Ліром» 
Шекспіра, але, звичайно, іронічно переосмисленим. Однак, у  першій дії на  бе-
резільському кону нічого трагічного не  ставалося. Тінь смутку і  жалю опови-
вала лише Малахія (М. Крушельницький), злегка позначала постать Любини 
(В. Чистякова). Тоді як страждання мадам Стаканчихи (Л. Криницька) межували 
з пародією. Недаремно свій ритуальний плач-лемент, з якого починалася виста-
ва, вона перемежовувала вказівками знижено побутового плану.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

358

На самому початку вистави дружина Малахія — дебела Тарасівна –важко роз-
пливалася по стільцю посеред хати, змушуючи решту персонажів її старанно «об-
тікати». Навіть хаотичний рух сполоханих дочок не порушував диспозиції госпо-
дині дому. Сусіди, хористи, інші вболівальники за долю родини Стаканчиків, ко-
ментуючи події на зразок античного хору, додавали барв цій, на думку окремих 
критиків, «фресковій композиції».

Якщо тут і був присутній елемент самопародії на молодотеатрівського «Едіпа-
царя», то  він цілком можливий і  стосовно Десяти слів поета у «Гайдамаках». 
В усякому разі, «хоровий» коментар свідків головних подій, центральних персо-
нажів відповідав функціям «Слів», але в іншому жанрі. Роль Першого Слова тут 
перебирає на себе Кум.

Лінія взаємин Малахія і Кума (Й. Гірняк) склалася одразу як динамічний центр 
першої дії. «Уперше зустрівшись з партнером, мені пощастило заімпровізувати 
характеристичні Кумові тони звучання, що їх досі не вдавалося відчути в час ін-
дивідуальної підготовки ролі, без фізичного контакту з Малахієм. Ось уперше 
глянувши Малахієві в очі, Кум переконливо “запитаннями” притискав співбесід-
ника до стінки… Ми обидва забули, що дискусія наша відбувалася на пробі, — ми 
мов коні, яким віжки попали під хвіст, понеслись у  запальному змаганні, віря-
чи в незаперечну правоту своїх арґументів»1060. Знайдений тон діалогу визначив 
також і ритмічну основу стосунків персонажів, унаочнивши їхню взаємозалеж-
ність — один із головних феноменів цього сценічного твору.

Обидва  — діалектична пара, чия природа має ментальну причину. Їй симе-
трична пара Кум — Агапія, про що В. Хмурий висловився гранично коротко, від-
верто і  страшно: «Є двоє слів в  українській мові, про національне походжен-
ня яких можна бути цілком певними. Ярмо й  гальмо. Перше безперечно мож-
на поставити епітетом до Агапії, хоч я б його поставив до всього “Народнього 
Малахія”. На друге має всі права й привелеї Гірняків Кум»1061. Роздумуючи над 
цим образом, критик висновує: «Гірняків Кум безперечно особа з  усіма озна-
ками національного масштабу», оскільки «щось таке проглядає крізь його уро-
чистий тон, поведінку, рухи. Вони сиґналізують небуденну подію на міщанській 
вулиці»1062. Це всеукраїнське Гальмо, зіткнувшись з екзальтованою Мрією, мало 
в особі Малахія Стаканчика неабиякого опонента.

Постать довгоочікуваного головного героя, появі якого передував цілий спек-
такль в умілій режисурі Кума — Й. Гірняка, викликала глузливий сміх публіки. 
На кону з’являвся немолодий чоловік з трохи схиленою набік сивою головою, зі-

1060  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 291.
1061  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 30.
1062  Там само.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

359

гнутими колінами, непевною ходою. Зовнішність надто вже пересічна: бриль, ці-
пок, старі білі заширокі штани й така сама стара вилиняла тісна тужурка. «В усій 
постаті жалюгідна покірливість, м’якість людини, що звикла уступати дорогу, 
а в запалених очах впертість маніяка, рішучість ентузіаста»1063. Першим зауважив 
оригінальну й багатозначну особливість пластики цього героя В. Хмурий: «Його 
спина не тільки нахилялась, згиналась, знітювалась, випростовувалась, а кожно-
го разу була по-своєрідному лірична, сантиментальна, мрійна, іронічно випро-
стовувалась, і завжди несла на собі тінь журби української. Цю тінь положив ак-
тор на все фізичне єство свого героя, тільки но появивши його на очі глядачам, 
і з нею перейшов усю п’єсу, аж до фіналу трагедії психічного єства Малахія»1064. 
Критик додає до цього ще одну, на його думку, принципово важливу пластичну 
деталь: «Лірична лінія зсутулених плечей Малахія — той центр, з якого йде одно-
часно і сантиментальна лірика, і революційний екстаз, і мрійництво…»1065.

Візуальна суперечливість зовнішнього вигляду й поведінки одразу стає наріж-
ним каменем образу. Від перших сцен усі вчинки Малахія М. Крушельницького 
виглядали непередбачуваними, натомість маніакально послідовними. Він ніби 
поставав у двох іпостасях: побутово-вірогідній та вкрай патетичній, натхненній 
небуденною ідеєю. Іпостасі ці між собою не мирилися, розриваючи персонажа 
М. Крушельницького навпіл, затягаючи в цупкі обійми божевілля.

Перша картина, відтворена Л. Танюком зі  слів самого М. Крушельницького, 
яскраво змальовує оту непевність поведінки Малахія. Різкість емоційних пере-
ходів накопичує вибухонебезпечну психічну енергію, яку живлять патогенні ідеї. 
Ось герой М. Крушельницького з’являється у  власній хаті  — якийсь осяяний, 
нетутешній: «Якби ви знали — немов музику чую і справді бачу голубую даль. 
Який восторг! Іду!.. — й одразу буденно, без переходу. — Між іншим, погасіть 
лямпадик!»1066. У  наступному епізоді він пафосно розводиться про свої проек-
ти, й у тому ж високому штилі, який в нього, здається, в’ївся, вимагає у дочки: 
«Дай мені в дорогу сорочку і підштаники! […] Сорочку і підштаники!»1067. Реакції 
Малахія актор робив гранично відвертими. Лінія його поведінки свідчила: герой 
ніби не помічає, що знаходиться в гурті людей, а не на самоті.

Актор тонко відтворював «публічну самотність» Малахія, який розпізнавав 
рідних істот зовсім не серед членів власної сім’ї. Пристрасно він прощався лише 

1063  В. Ів. [В. Іволгін] «Народній Малахій» / В. Ів. // Всесвіт. — Х., 1928. — № 16. — С. 15.
1064  Хмурий В. [В. Бутенко] Мар’ян Крушельницький: етюд […] — С. 35.
1065  Там само. — С. 42.
1066  Куліш М. Народній Малахій: (трагедійне) / Микола Куліш // Літературний ярма-

рок. — Х., 1929. — № 9. — С. 166.
1067  Там само. — С. 169.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

360

з канаркою — ніжно припадав до клітки, потім ніс її до вікна і, нарешті, зриваю-
чись, майже несамовито кричав: «Отак і я сидів, отак у клітці життя свого най-
кращі роки… — повертався і хрипко шепотів. — Прощавайте!»1068. Герой цієї миті 
нічого не удавав, його страждання — цілком щире, хоча й не виснажливе. Якоюсь 
часткою свого «я» Малахій — М. Крушельницький був уже далеко. Зі звуками 
«Милості миру» він важко сідав, обхопивши голову руками, завмирав. За мить 
герой палко промовляв про речі більш значущі, в яких важко не розчути інто-
нації Одкровення Іоанна Богослова: «Бо дивіться — підходить до старенького 
бога хтось в червоному, лиця не видно і кида гранату… Чуєте грім? Огонь і грім 
на квітчастих степах українських… Кришиться, дивіться, пада розбитеє небо, он 
сорок мучеників сторч головою, Христос і Магомет, Адам і Апокаліпсис раком 
летять… І сузір’я Рака й Козерога в пух і прах… (Заспівав щосили). Чуєш, сурми 
заграли… Сурми революції чую. Бачу даль голубого соціялізму. Іду!»1069.

У цій сцені вперше єдналися революційний та релігійний пафос, що багато ва-
жило для програмності сценічного твору. Тоді ж поставав образ сурми, у фіналі 
трансформованої на примітивну дудку в руках божевільного Малахія. Режисер 
наголошував — сурма Янгола, що скликає до Страшного Суду, і сурми революції 
грають для Малахія одну мелодію.

Цей мотив ключовий для сценічного твору М. Куліша — Л. Курбаса — В. Мел
лера — тож, вони послідовно його розвивають, не обмежуючись, сказати б, од-
норазовою фіксацією.

Впадає в око, що апокаліптичні картини в монолозі Малахія режисер і худож-
ник підтримують широкою панорамою речей, приналежних релігійній темі — тут 
і  ладан, й  ікони, і  церковний співі, і  численні згадки про церкву і  т. ін. Згодом 
до них додаватимуться й інші структурні елементи дії, які вказують на вплив міс-
терії. Відбиток однієї з її характерних ознак — йдеться про ритуальність — зна-
ходимо у безлічі деталей, як от, приміром, у розбитій перед довгими мандрами 
мисці у фіналі першої дії, що за народними віруваннями вважалося вкрай пога-
ним знаком. Ритуальним актом стає виконання церковним хором «Милость ми-
ра, жертву хваленія». Серед радикальних засобів впливу на Малахія було чимало 
різного роду ритуальних об’єктів: лампадка, божниця, крашанки, тощо. Перша 
дія, яка починалася із «поминального плачу» Стаканчики, була перенасичена 
згадками про церковні відправи, релігійні почуття та переживання.

Іншою важливою ознакою містерії у  виставі Л. Курбаса можна вважати 
справжнього містеріального церемоніймейстера — Кума Й. Гірняка. Відповідно 
до відомої традиції влаштування містерій, він сам брав у ній участь як режисер-

1068  Куліш М. Народній Малахій: (трагедійне) […]. — С. 171.
1069  Там само. — С. 172.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

361

розпорядник, постійно підказуючи учасникам «дійства», що і як їм слід робити. 
«Режисура» героя Й. Гірняка справляла неабияке враження різноманіттям при-
йомів, а підходи — розумінням психології об’єкта впливу. Кум у березільців де-
монстрував виняткове почуття відповідальності не лише за долю Малахія, а й за 
«правильний» порядок речей. За глибиною переконань він мало чим поступався 
герою М. Крушельницького. Переконання — рушійна сила всіх вчинків Кума — 
людини ідейної. Саме таким — обізнаним, посвяченим, досвідченим і релігійно 
грамотним — мав бути містеріальний церемоніймейстер. Всі його вимоги учас-
ники подій незаперечно виконували. Недаремно В. Хмурий називає його пове-
дінку «урочисто-серйозною». О. Вишня пише про «монументальну постать ікон-
ного крамаря». (О. Довженко на обговоренні вистави додає до характеристики 
обох березільських кумів визначення «геніально»).

Важливе місце у виставі посів епізод «диспуту» Кума і Малахія, який відбу-
вається за каноном теологічних диспутів-діалогів про порядок речей. Такі дис-
пути  — одна з  найпоширеніших ранніх форм театралізації релігійних відправ. 
Перші українські драми, зазвичай, мали вигляд саме таких діалогів. Присутність 
відповідних ознак у  виставі «Березоля» свідчить про вплив релігійного театру 
на естетику «Народного Малахія» і не лише на неї. Адже в сенсі змісту ідейна 
суперечка Кума і Малахія вкрай профанізована. Герої ставлять один одному пи-
тання різної змістової ваги, ще й  за  відсутності шкали цінностей. Відтак, світ 
втрачає будь-які координати, стає неунормованим. Це шлях до втрати критеріїв, 
до загального хаосу. Знаменитий диспут засвідчував відсутність порядку не ли-
ше в  голові Малахія М. Крушельницького. Особливої ваги «ідейному» поєдин-
ку надавала виключна сценічна органіка обох виконавців. На думку Й. Гірняка, 
її появу спровокувало авторське читання п’єси, особлива «музика» виголошено-
го М. Кулішем твору. «Читання “Народного Малахія” не було читанням. Микола 
Гурович виголошував, виспівував, вимельодовував на всіх своїх милозвучних го-
лосових струнах  — багатотемну симфонію всеукраїнської трагедії. З  перших 
звуків похоронного голосіння Стаканчихи Тарасoвни, яким починалась ця над-
звичайна музика української мови, якою автор читач причаровував слух і увагу 
березільців, ми не в стані були визволитися з полону того майстра слова, інтона-
ції, мислі, драматичної колізії та дії»1070.

Ритм авторської мови, її характерна інтонаційно-стилістична транскрипція 
мали винятковий вплив на  березільців. Й. Гірняк називає цей феномен автор-
ською музикою, але музикою особливою — здатною майже буквально, фізич-
но «організувати» сценічну дію. Нічого подібного раніше у практиці їхнього те-
атру не було. Й. Гірняк визнавав: «Моїм завданням було скоріш усього засвоїти 

1070  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 284.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

362

інтонаційну партію слова і мови Кума, яка не сміла випадати з ритму й мелодії 
звукового дійства. Найменше відхилення від музичного звучання руйнувало  б 
і дисонувало б симфонічну партитуру дії. Фізичне тривання в образі і дії (жест 
і рух) повинно було зароджувати або продовжувати музичну інтонацію слова 
у ключі всієї мелодії картини. Кожен персонаж мусив звучати наче окремий ін-
струмент симфонічної оркестри. Його слово, вся мова, інтонація, жест, рух — 
утворювали слухову і зорову гармонію, яка руйнувалась найменшим відхилен-
ням від режисерської партитури. Завдання актора було перебороти й дострої-
ти свої зовнішні та внутрішні данні до музики всієї вистави. […] Приглядаючись 
на  протязі цілого тижня до  режисерської інтерпретації “Народного Малахія” 
і слухаючи мову персонажів, я пригадував точно інтонацію і мелодію Кулішевого 
читання того виняткового твору. На основі Кулішевого слова, його ж інтонації 
та ескізу звукового образу, режисер (цього разу й композитор) відтворював не-
повторну симфонію мови, звуки слова і духу української людини. Все це було 
органічно пов’язано з рухом, жестом і внутрішнім та зовнішнім станом кожно-
го персонажа»1071.

Змістові нашарування, стилістичні, жанрові апеляції, до яких вдавався театр, 
визначалися п’єсою, її феноменологією. Літургійність, сміливо актуалізована 
«Березолем», не виникла через модернізацію тексту, як це раніше траплялося, 
а була з нього розвинена.

У  виставі «Березоля» містерія поставала в  її пафосно-екстатичному й  про-
фанному вигляді. Ознаки саме профанних героїв помічаємо в сусідах, хористах, 
родині Стаканчиків, які, водночас, асоціювалися з  інтермедійними персонажа-
ми іншого літургійного театру — вертепу. Попри те, що зоровий ряд першої дії 
часто називали «наївним», зумисне «примітивним», його площинність, олеогра-
фічність декорацій, фресковий принцип фронтального мізансценування не тіль-
ки не  виключали можливості розвитку містеріальної дії, навпаки  — створюва-
ли для неї адекватне тло. Містерія першої дії визрівала у профанній стихії, а са-
кральне у виставі з’являлося поступово, від сцени до сцени.

Про взаємозв’язок середовища із психологічним станом титульного персона-
жа на початку 1930-х р. писав Д. Чукін, оцінюючи цей зв’язок як головний сцено-
графічний принцип вистави: «Провідною думкою “Народного Малахія” є стик 
психології цього повітового кандіда, мрійника з реальністю. Перша дія присвя-
чена виявленню його світоглядних позицій. Оточення показано як  зречевле-
ний спосіб Малахія Стаканчика дивитися навколо себе. В. Меллер старанно зі-
брав і  опрацював паралелі до М алахіянства в  образотворчому мистецтві»1072. 

1071  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 289.
1072  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

363

Його погляди поділяли П. Рулін, Ю. Смолич, хоча, виключно, щодо сцени в бо-
жевільні. Цю тезу в  наш час повторила Н. Корнієнко: «Меллер конструював 
для Малахія напівреальний-напівфантастичний світ  — світ, відображений його 
свідомістю»1073.

Свою мету — реформувати людину — герой реалізував, коли траплялася на-
года втамувати жагу цього «дива», що є мотиваційною основою іншого літургій-
ного жанру — міраклю. Щоправда, Малахію щастить це здійснити в божевіль-
ні. Події розгорталися в сцені з фантастичною машиною для переробки людей. 
Гігантську споруду (три метри заввишки і  чотири завширшки) утворювали ко-
ліщата, якісь механізми, їхні фрагменти — всіляке залізяччя, що гуло, клацало, 
шипіло, пропускаючи крізь свої конструктивістичні нутрощі героїв, аби на вихо-
ді вони випурхували буквально і  фігурально окриленими та «пореформовани-
ми». Важко було не розгледіти у грубезному механічному чудовиську такий собі 
конструктивістичний Фавор, чи, краще сказати те, що від нього лишилося, у що 
він з  часом виродився. В  цьому сенсі варто нагадати зауваження Ю. Смолича: 
«Грунтуючись на наукових даних та спостереженнях над творчістю душевнохво-
рих — причому душевнохворих і маніяків якраз такого ж типу, як Малахій, — 
В. Меллер з елементів образотворчої фантастики маніяків-параноїків організу-
вав виключно ефектне оформлення для цієї картини»1074. Хаотичним нагрома-
дженням уламків колишніх конструкцій височів механічний монстр, виробляючи 
за велінням божевільного співмірну йому «продукцію» — такий собі пам’ятник 
мистецькому напрямку футуристичного плану, спеціалізованому на  образах 
«нової радянської соціалістичної дійсності». Втім, сама дійсність не  витрима-
ла такого навантаження: чудо нової людини так і  не  відбулося, а  фантастич-
на машина «Сну Малахія» могла констатувати цей крах із  сарказмом і  сумом. 
Громіздкий агрегат, втративши «ідейну потугу», зазнавав невідворотної техно-
логічної деструкції, виштовхуючи зі своїх надр лише покручів. Тієї ж миті герой 
М. Крушельницького вимовляв слово — насправді, самоназву одного з найбіль-
ших мрійників епохи Хлєбнікова — «Будимір».

Місце останньої зупинки мрії у виставі є промовистим, знаково детермінова-
ним: адже розігруваний в «домі скорботи» останній акт конструктивістичного 
міраклю засвідчував духовну неспроможність і Героя, і його Часу. До цього мож-
на лише додати, що остаточної поразки конструктивізм зазнавав в останній дії, 
сцені в борделі, «збезчещений» хтивою хижістю запон, завіс, скатертин, які за-
полоняли весь простір.

1073  Корниенко Н. Лесь Курбас и художники / Н. Корниенко // Советские художники 

театра и кино. — М.: Советский художник, 1983. — № 5. — С. 344.
1074  Смолич Ю. Українські драматичні театри в сезоні 1927–28 року […]. — С. 156.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

364

«Моління про чудо» у виставі «Березоля» не належало до прерогатив Малахія, 
хоча він єдиний спробував його власноруч здійснити. Пошуками свого шляху до 
«чуда» — дороги до Єрусалиму — одержима й Агапія, яку Г. Бабіївна зображу-
вала маніакально впертою, рішучою й  наполегливою. Вона ні  в  чому не  посту-
палася Малахаєві, але, на відміну від нього, прагнула дороги тільки до власно-
го щастя, яке у  її мареннях асоціювалося зі смертю: «Вакулиха вмерла, то хо-
чу й я так. Тож не повірите, товариші, аж сниться вже. Іду, немов пливу в пові-
трі повз море тепле, і стежечка в червоних квітах, а десь за морем сяйво до неба, 
як ото зоря улітку бува…»1075.

Фанатично віддана ідеї «прекрасної смерті», Агапія (Добра) замикала ви-
ставу — насамперед в її ритуальній частині. «Сцена поринає у темряву. Тільки 
у глибині видніється скорботна жіноча постать. Це стара Агапія, бормочучи за-
упокійні молитви, схилилася над тілом Любини…»1076 Голосіння Стаканчихи — 
Л. Криницької та  заупокійна молитва Агапії  — Г. Бабіївни надто багатозначно 
облямовували виставу Л. Курбаса. Важку, вгодовану Стаканчиху першої сцени 
в сцені останній заміщала почорніла від горя і злиднів, вбрана у чорне Агапія — 
стара, яку автори вистави залишають біля молодої самогубці. Свічка переходи-
ла з  рук героїні Г. Бабіївни до  рук Любини  — В. Чистякової  — старша, здава-
лося, супроводжувала молодшу у кращий світ своєї мрії, оскільки мрія молодої 
не здійснилася: чудо повернення батька додому не відбулося. Для авторів спек-
таклю було вкрай важливо констатувати сирітство дочок Малахія — Віри, Надії, 
Любові, чиї імена водночас належали чи не найпопулярнішим персонажам ще од-
ного літургійного жанру — мораліте.

Показовим, хоча й  непрямим, свідченням посиленої уваги Л. Курбаса до  лі-
тургійного театру стають його враження від подорожі до Німеччини. Режисер 
їх оприлюднив у переддень роботи над «Народним Малахаєм»: «Із всіх театрів 
найбільше на мене вражіння залишили кілька постановок: “Міракль” (“Чудо”) — 
п’єса Фальмелера і Гофмансталя в постановці Рейнгардта. Власне це є середньо-
вічний міракль, стилізований по сучасному»1077. В цих словах бринить захват мит-
ця від жанру, який аж ніяк не сполучався з радянською кон’юнктурною пробле-
матикою. Згодом, ознаки містерії, міраклю, мораліте обарвили зміст і форму бе-
резільської вистави. Врешті підстави для відповідих сценічних підходів створив 
сам драматург.

Сподівання на чудо стає також лейтмотивом образу санітарки Олі (О. Доценко), 

1075  Куліш М. Народній Малахій: (трагедійне) […] — С. 225.
1076  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 61.
1077  [Курбас Л.] Л. Курбас про закордонне театральне життя //  Вісті ВУЦВК.  — Х., 

1927. — 8 червня. — Без підпису.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

365

наскрізної лінії їхніх із Малахієм стосунків, кульмінація яких припадає на сцени 
у божевільні — місці, означеному П. Руліним як «пізній казенний ампір», де ма-
рення героя виглядали вкрай гротесково: грати, стіни «разом із “заумними” де-
ревами створюють таку ґаму вражень, що промовляє сама за себе й грає разом 
із акторами»1078. Ощадливе кольорове вирішення сцени — жодних барв, крім бі-
лої та  чорної  — полишало персонажів на  межі безальтернативного існування. 
Підкреслена геометричність архітектурних деталей, паркан із  сирітським ліж-
ком попід ним створювали «кращий образ пастки для людини та  її думки»1079. 
Химерні дерева із покрученими дротами крон теж ніби опинялися у пастці. Після 
соковитої рослинності олеографічної картинки першої дії, ці дерева здавалися 
жертвами грандіозної патогенної катастрофи.

Й. Шевченко звернув увагу, що після двох перших дій, побудованих на негли-
боких симетричних мізансценах, наступна, у божевільні, мала принципово інак-
ший вигляд — ускладнивши ритмічний малюнок, режисер створював враження 
хаосу: «Відокремлено стоїть ІІІ дія (лікарня) з її неспокійними перебігами хво-
рих  — порваність, розпливчатість їх  думок  — з  добре розробленою казочкою 
Малахія Олі, з  незвичайно тонкою ритмічною будовою всіх сцен, сполученою 
з  тяжким експресіоністичним нагнітом»1080. Фрескова лінійність першої дії по-
ступається місцем хаосу, який поширюватиметься далі, спричиняючи найрізно-
манітніші деформації.

Л. Танюк, який від самого актора знав про особливості виконання ним ролі 
Малахія, стосовно сцени з О лею зауважив: «Крушельницький застосовує при-
йом, який ми умовно назвемо перевтіленням в  партнера. Його Малахій шу-
кає до  кожного “індивідуальний підхід”. Перше ніж заговорити до  когось, 
Крушельницький — Малахій уважно вдивлявся в партнера, далі пробував наслі-
дувати його мову, жест, і врешті-решт починав скидатися сам на того, кого він 
агітує…»1081.

Остап Вишня в літературному портреті М. Крушельницького також виокрем-
лює епізод із О лею аби окреслити головні ознаки таланту актора. «Який ак-
тор Крушельницький? Технічний чи “нутряний”? Технічний? Ну, добре! А як же, 
приміром, ви технікою передасте оті глибоко-зворушливі слова малахольного 
Малахія.

— Пароль: голубі мрії!..

1078  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 151.
1079  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 236.
1080  Шевченко Й. До підсумків театрального сезону в Харкові […]. — С. 129.
1081  Танюк Л. Мар’ян Крушельницький: Школа образного перевтілення, заповідана 

Лесем Курбасом […]. — С. 91.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

366

Або оту картину для Олі, коли:
— А  в  степу гуде. А  коні: цок-цок! Цок-цок! А О ля виходить і  говорить: 

“Драстуй, драстуй, милий мій, пожалуй у хату”.
Намалюєте ви це все самою технікою? Щоб без “серця”, щоб без “душі”? 

Спробуйте!»1082.
Те, що Й. Шевченко називає «казочкою», одна з найкращих сцен вистави, яку 

її учасники грали на  межі своїх можливостей, демонструючи граничний рівень 
майстерності. М. Крушельницький, на думку П. Руліна, тут «досягав кульмінації». 
Стоячи за спиною дівчини, він оповідав суто фольклорну історію, поступово ні-
би входячи разом із Олею в транс. Розташовані фронтально до лінії рампи, вико-
навці на очах у публіки потрапляли у резонанс із сюжетом, лексикою, емоційним 
регістром «казочки». Коли Малахій із величезною духовною силою навіював Олі 
поетичні картини (Н. Кузякіна зауважила, що та їх бачила ніби на кіноекрані), за-
ворожуючи її, актор з не меншою силою впливав на глядачів, спонукаючи їх зга-
дувати вічні фольклорні образи: завірюхи, колиски, очікування коханого з похо-
ду. Вся ця тропіка, у солодкі хвилі якої занурювалися персонажі й глядачі, нале-
жить українській народній поезії. Особливого щему надавали Малахієвій опові-
ді звукові повтори — їх підспівувала зачарована Оля. Вона ніби підказувала опо-
відачу окремі слова, приблизно так, як підспівує солісту втора — численні наївні 
і короткі, мов схлипування, всі ці: гуп-гуп, гу-гу, хлип-хлип, рип-рип, тупу-тупу.

«Казочка»  — момент, коли Малахій востаннє переживає єднання із  жит-
тєствердними началами реальності, хоча змальована ним картина була ре-
альністю поетичною. Важливо інше: прощання з «реальним світом» герой 
М. Крушельницького переживав у категоріях не соціальних і не політичних, а са-
ме духовних, що робило цей епізод таким пронизливим.

За Ю. Смоличем, всі персонажі «Народного Малахія» тяжіли до  одного 
із двох полюсів — гротескового чи реалістичного. І характер такого тяжіння ви-
значався, насамперед, соціальним статусом героя. Так «гротесковість» вважа-
лася ознакою осіб негативних, а «реалістичність» — позитивних. Оля в цій сис-
темі посіла місці «найбільш реалістичного» персонажа. Її партнер  — Малахій 
М. Крушельницького  — не  належав жодній групі, існуючи поза будь-якою сис-
темою, вкрай ускладнюючи завдання молодої актриси. Проте, їй, на  думку 
Ю. Смолича, пощастило гідно виконати свою місію: «Вірно й чуло зроблено ролю 
Олі. Доценкову вперше доводиться бачити в такій відповідальній і складній ролі. 
І її можна тільки привітати. Що найголовніше — акторка грає впевнено і щиро»1083.

1082  Вишня О. [П. Губенко] Мистецькі силуети: Маріян Крушельницький / Остап Вишня 

// Культура і побут: додат. до газ. «Вісті ВУЦВК». — Х., 1928. — 21 квіт. — С. 4.
1083  Смолич Ю. Українські драматичні театри в сезоні 1927–28 року […]. — С. 157.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

367

Потужно ліричний фольклорний мотив, розвинений парною сценою М. Кру
шельницького та О . Доценко, не  лишився єдиним виразом іншої принципової 
теми вистави  — національної. Тому важко погодитися з  радикальною заявою 
Ю. Шевельова на початку 1960-х років: «Національне питання не грає жадної ро-
лі в “Народньому Малахієві”»1084 — різноманітна інформація про виставу — ре-
цензії, мемуари, нарешті, сама п’єса — переконують у протилежному.

Національне відігравало неабияку роль у виставі «Березоля»: подібно до міс-
теріального аспекту, національний мав безліч обертонів, регістрів подеколи  — 
умисно дисонантних. Узяти, хоча б, фольклорний шар, який, повторюся, не ви-
черпувався поетичною, обарвленою романтизмом, сценою з Олею. Найближчою 
до неї є монолог Малахія з першого акту, де Бога змальовано як старого лагід-
ного діда, що є характерним для національної традиції: «такий собі дідок сивень-
кий у білій одежі, а очі сумні»1085. Обидва ці приклади мають відверто міфологіч-
ний характер. Схожого штибу по суті народний образ раю для Агапії. Народне 
світобачення відбивало й апокаліптичне пророкування Малахія. Подібною інто-
нацією обарвлені всі промови-пророкування головного героя. Їхня мовностиліс-
тична природа недвозначно вказує на певний суто український ментальний тип, 
так само, як ознаки запропонованої Малахієм реформи людини.

Рівень провокативної загостреності національної проблеми у  виставі 
«Березоля» був для свого часу винятковим. Сучасники, хоча й  визнавали при-
сутність «малахіанства» у соціальному довкіллі, рішуче його засуджували і, яс-
на річ, відмовлялися прийняти на власний рахунок звинувачення у цій крамолі. 
Вже у наш час цю особливість твору М. Куліша — Л. Курбаса першою зауважила 
і оригінально дешифрувала Н. Кузякіна: «Безсмертний народний Малахій в об-
разі сивого Скрипника стояв за кафедрою й доводив, що усіх вже перевихова-
но й  затримка за  малим, за  загальною реформою людини! Творці “Народного 
Малахія” вважали “малахіанство” національною хворобою»1086. Але дослідниця 
на  цьому не  зупинялася, припускаючи у  знаменитій виставі ще й  вираз цілком 
очевидної самоіронії авторів: «у “Народному Малахії” давні ілюзії Курбаса було 
жорстоко осміяні і Кулішем, і самим Курбасом»1087. Вона у розвідці про драматур-
гію М. Куліша згадувала, що Й. Шевченко «перший (чи не зі слів Л. Курбаса) заго-
ворив про національні джерела малахіанства»1088. Від себе Н. Кузякіна додає чіт-
ке й категоричне визначення місця та ролі національної проблеми для долі цього 

1084  Шерех Ю. Шоста симфонія Миколи Куліша […]. — С. 66.
1085  Куліш М. Народній Малахій: (трагедійне) […]. — С. 172.
1086  Кузякіна Н. Щедре літо Миколи Куліша […]. — С. 9.
1087  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры […]. — С. 58.
1088  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 197.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

368

сценічного шедевру: «Дві теми “Народного Малахія” звучали у виставі як одвер-
то політичні, вагомі і дражливі для кожного сучасника — тема України і пробле-
ма людяності за соціалізму. Режисер тут був однодумцем драматурга, і разом во-
ни піднімали громаддя п’єси на найбільшу суспільну височінь»1089. Важко із цим 
не погодитися.

Тож, національна проблема у виставі поставала саме у зазначеній ієрархіч-
ній послідовності, резонуючи в усій барвистій матерії спектаклю, позначаючи 
і вічне і актуальне. Контрапунктно й конструктивно ця проблема реалізувала-
ся абсолютно послідовно, сюжетно «закільцьовуючись» першою і  останньою 
діями.

Робота «Березоля» сміливо синтезувала позачасово-міфологічні та локально-
лубкові образи. Сценічна «матерія» «Малахія» могла набувати ознак і піднесено-
сакральних, і умовно-фантастичних, і психологічно-побутових, зрештою — будь-
яких. У цьому сенсі особлива роль покладалася на останню дію — сцену у борде-
лі –противагу більшості образно-тематичних шарів вистави.

Насамперед йдеться про її візуальну опозиційність урбанізму попередніх 
дій. М’які кубельця борделю («кілька затулених завісками кабінок, немов стій-
ла для тварин, жалюгідний стільчик з наїдками і напоями — уламок “шикарного 
життя”»1090) були ляпасом бадьорій оптимістичності конструктивізму. Водночас, 
це середовище активно сперечалося з приватною оселею Стаканчиків, хоча оби-
два виявляли міщанську природу вируючих там енергій. Провінційне життя 
на Міщанській вулиці № 37 аж кричало барвами національної палітри, пародій-
но осмисленої, але  незаперечно людяної, радісної. Пересічний хатній інтер’єр 
ніби підносився бароковою щедрістю живописного тла української народної 
картинки, складав із нею органічну єдність — вона, хоча й не вишукана, раду-
вала око чистотою і наївністю. Більше того, умовність олеографії та умовність 
авангардно-схематизованих сонця й соняхів змістом і характером сценічної дії 
зливалися у єдине ціле, як речі взаємозалежні та взаємопідпорядковані. Все це 
була Україна.

У  веселому  ж домі панувала позанаціональність. Тут не  лишалося місця на-
віть для натяку на  візуальну перспективу, присутню у  першій дії. Заклад мадам 
Аполінари (І. Стешенко) унеможливлював зоровий прорив у світ за стінами при-
міщення, тим паче у світ веселий і чистий. Погляд глядача, спотикаючись об жалю-
гідні кабіни для «парування», заплутувався у прибитих пилом портьєрах, згасав.

На початку останнього епізоду автори пропонували публіці деякі сценічні си-
туації, схожі на ті, що траплялися на початку вистави вистави. Знову юрмилася 

1089  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 201.
1090  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 137.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

369

на кону галаслива компанія різномастого люду, але вже позбавленого національ-
них прикмет, щедро представлених у сценах містечка Вчорашнього. У борделі во-
ни остаточно зникали. Їх витісняли дві тематичні лінії, перспективою розвитку 
яких національне, взагалі, нівелювалося.

Першу лінію позначав нав’язливо цитований одним із клієнтів вірш С. Єсеніна 
«Не жалею, не зову, не плачу». Його щоразу переривали репліки гастрономічно-
галантерейного ґатунку, обертаючи поетичний твір на пародію. Це приклад па-
радоксального паралелізму з монологом М. Крушельницького в першій дії, ко-
ли герой сам переривав власну патетичну промову репліками про сорочку та під-
штаники. Тоді комедійний пафос хоча й не підносив героя, але, принаймні, виді-
ляв його з оточення. У борделі розтинання поетичного тексту всіх рівняло і при-
нижувало. Потрапивши до  системи «дівчата, клієнти, напої та  наїдки», вірш 
втрачав свій поетичний зміст і ставав атрибутом знецінено-міщанського, безнаці-
онального й безособового життя. Автори посилювали цю лінію, додаючи до спо-
твореного вірша Єсеніна жалісну пісню повії «Потеряла я колечко» — характер-
ний зразок суржику. Ця друга тема, на відміну від першої — радше саркастич-
ної — звучала трагедійно, попри мовну спотвореність, а можливо, й завдяки їй. 
Трагісатиричний струмінь фокусував у суржику мотив національного самопри-
ниження, був виразом духовного занепаду суспільства. Національна стихія у ви-
ставі немовби вироджувалася у безнаціональну спустошеність.

Зв’язок цього епізоду з першою дією тримався на «вольтовій дузі» протистав-
лення не лише перших реплік п’єси — ритуального плачу Стаканчихи бурмотін-
ню Агапії над вмерлою Любиною, але й журливому «Колечку». Саме «Колечко» 
музично передувало останнім звукам вистави, згідно з М . Кулішем,  — гуняво-
му співу дудки. У Л. Курбаса голуба симфонія людського оновлення обривалася 
не лише звуками цієї дудки, але й співом «Колечка».

Звертає на  себе увагу такий момент: літературний образ ночі та  місяця, що 
постають на останній сторінці п’єси, складають виразну й промовисту систему 
із декорацією першої дії березільської вистави, власне з таким її важливим еле-
ментом як сонце, що віддзеркалювалося у соняхах і годиннику. Сонце у першій 
дії вистави не просто візуально домінувало, але й множилося, розсипаючи свої 
подоби по  всьому Божому світу. Його форми і  знакову природу постановни-
ки підсилено акцентували. У фіналі герой скаржився на місяць, який «мочиться 
у море». Наруга над святинею (морем), яка була для Малахія знаком-замінником 
його ідеї, констатація приниження того, що він проповідував, засвідчила визнан
ня героєм своєї поразки. У такий спосіб художник і режисер добудовували дра-
матургічний образ сценічним. Так вони створювали у виставі ще одну вкрай важ-
ливу систему — космогонічну.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

370

За Ю. Шевельовим, надзвичайно плідною для філософії п’єси була стихія на-
родного світобачення, невід’ємною частиною якої позиціював себе драматург 
і яка набула у виставі Л. Курбаса дуже яскравого виразу. Йдеться про винятко-
вої сили образ гармонічної світобудови, що єднав авторів «Народного Малахія» 
з  Г. Сковородою, Т. Шевченком, П. Тичиною і  відлунював у  сценічному творі. 
«Це те царство солодкої і людяної рівноваги, якому відспівав відхідну Микола 
Куліш у “Народньому Малахієві”, втіливши його в геніяльний образ світу, де сам 
Бог на царині ходить, де, отже, щоденне і ніби дріб’язкове в своїй обов’язковій 
ритуальності ще не відірвалося від високого і божеського, де святе ще не зняло-
ся на небо, а тут же перебуває, варт тільки ступнути кілька кроків за межі хати 
й подвір’я»1091.

Л. Курбас, у  пошуках природи позитивного в  світовідчуванні автора драми, 
саме в цій стихії об’єктивно його знаходив. Театральними засобами змістові пла-
ни п’єси не лише розпізнавалися, але й резонували у численних тематичних ас-
пектах: містеріальному, міфологічному, релігійному, філософському.

Ю. Шевельов, безпосередній свідок мистецького життя вистави «Народний 
Малахій», лишив щодо неї свої нотатки, датовані серединою 1960-х та  1980-
х рр. — часова відстань, корегуючи деякі моменти, їх, однак, не знецінює. Крім 
наведеного вище закиду у  відсутності національної проблеми, він зауважував 
стилістичну непослідовність, що відбивала ситуацію «перехідного» періоду роз-
витку Театру Л. Курбаса. На його думку, «було надзвичайно важким завданням 
зберегти цільність у цій зміні кіл пекла, що зветься сучасним світом. І я думаю, 
що цього завдання Курбас не розв’язав. Перша дія, село-містечко, була в усьому, 
від оформлення Меллера до останнього жесту Крушельницького в ролі Малахія, 
Гірняка в ролі Кума, Чистякової в ролі голубої Беатріче приреченого українсько-
го села-містечка, була суцільною стилізацією, а в пляні Курбасового розвитку — 
ніби продовженням “Золотого черева”. Але в міських сценах він не знайшов сти-
лізації, і вони вагалися між натуралізмом і деклямативністю, не знаходячи ні єди-
ного стилю в  собі, ні  справжньої контрастовости супроти першої дії. Це була 
поразка режисера на шляху від театру масової динаміки до театру акторських 
образів. Поразка велетня, але все таки поразка»1092. Крім того, Ю. Шевельов вва-
жає, що головна причина «поразки» Л. Курбаса полягала у «не розпізнанні» ре-
жисером важливої ознаки самої п’єси: «Аспекти критики радянського режиму 

1091  Шерех Ю. Поезія ясновишневого вечора: («Батько й  син» Василя Барки) //  Ше

рех Ю. Пороги і запоріжжя: література, мистецтво, ідеології […].– Т. 1. — С. 268.
1092  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади / Юрій Шевельов 

(Юрій Шерех). — Х.; Нью-Йорк: Вид-во часопису «Березіль»; М. П. Коць, 2001. — Т. 1.: 

В Україні. — С. 150.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

371

мене мало цікавили. Зрештою і в п’єсі вони були тільки побічні до центральної те-
ми несправедливості всякого суспільства… Якщо, отже, в “Малахії” були елемен-
ти критики радянського суспільства, вони були там тільки тому, що це було сус-
пільство, а не тому, що воно було радянське»1093.

Справді, зміст п’єси М. Куліша виходив поза межі звичайної критики режи-
му, адже мав ширшу проблематику. Недаремно, в  уяві дослідника виникає об-
раз Дон-Кіхота. За Ю. Шевельовим, захист права людини на  самовияв, її обо-
рона від політичного, ідеологічного, духовного диктату визначали мотивацію 
М. Куліша: «Єдино значущий був Куліш без політики. І тому радянський режим 
його знищив»1094. Тим не менше, критика суспільного стану зовсім не означала 
нехтування реальним фактором «керівної ролі Радвлади» у цьому процесі. Варто 
також навести саркастичне зауваження відвертого противника «Березоля» 
С. Єфремова: «Вся препрославлена і  велико рекламована п’єса просто дурни-
ця з  претензіями. Дехто бачить у  ній сатиру на  радянський устрій, але  це на-
клеп на  автора. Зробивши свого героя божевільним, він тим самим підкопав 
під ним усякий сатиричний ґрунт: мало чого не ввижається божевільному!»1095. 
Специфічна інтонація, проте, не скасовує питання про мотивацію авторів виста-
ви. Закид С. Єфремова датований 1929 р. — час помітного роздратування правля-
чої верхівки позицією «Березоля», що давав для цього серйозні підстави. Адже 
своїм «Малахієм» театр викривав моральну й  соціальну прострацію суспіль-
ства, не забувши визнати свою провину, хоча б, у вигляді фантастичної машини. 
На  думку Н. Кузякіної, виникають причини вважати окреслену вище ситуацію 
виявом намагань Л. Курбаса творчо попрощатися з власним «малахіанством».

Стосовно ідеї Ю. Шевельова про знаходження «Березоля» «на шляху від те-
атру масової динаміки до театру акторських образів», хотілося б зауважити ви-
ступи Л. Курбаса цього періоду, де йдеться про необхідність естетичного перео-
зброєння, про що він неодноразово говорив своїм учням, особливо після зустрічі 
з драматургією М. Куліша. На період роботи над «Народним Малахієм» припа-
дає його широковідомий виступ у «Новому мистецтва», де новий естетичний орі-
єнтир керівник «Березоля» визначає як «експресивний реалізм». Із двох термінів 
цього симбіозу перший позначав характеристики естетичного досвіду поперед
ньої доби, а другий, словами Л. Курбаса, «в основі діаметрально-протилежний 
тому, що у  нас розуміють під “реалізмом” (побутово натуралістична й  психо-
логічна форма). Відміняючись у гротеск чи в урочисту монументальність — цей 
принцип залишається, і  для нашого часу він єдиний, що може встояти проти 

1093  Там само. — С. 149–150.
1094  Шерех Ю. Шоста симфонія Миколи Куліша […]. — С. 66.
1095  Єфремов С. Щоденники, 1923–1929 […]. — С. 768.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

372

стабілізаторських і  реконструктивних тенденцій нашого мистецтва»1096. Трохи 
згодом він закидатиме Я. Мамонтову нерозуміння того, що «стилістична ситуа-
ція на сьогодні остільки ж романтична, оскільки реалістична, настільки прониза-
на методами конструктивізму, як і методами експресіонізму, що заварилося ве-
лике діло, із якого невідомо, яка утвориться нова форма»1097. Вочевидь, Л. Курбас 
розумів, а в другій половині 1920-х років і поготів — відбуваються надто значні 
зрушення, щоби звичними схоластичними засобами поіменовувати ці процеси. 
Він полишив за часом право визначення необхідних акцентів.

Звертає на себе увагу, що саме в процесі створення «Войцека» й «Народного 
Малахія» Л. Курбас визнає естетичними домінантами власної творчості експресі-
онізм і реалізм, комбінація яких, попри приблизну термінологію, дає можливість 
зрозуміти мистецьке спрямування руху «Березоля». В  цьому сенсі «Народний 
Малахій» виступає матеріалізацією очікуваного синтезу, що дається взнаки в ре-
жисурі, сценографії, музичному вирішенні, акторських роботах. П’єса М. Куліша 
корегує та прискорює творчий поступ Л. Курбаса і «Березоля». Тут переплави-
лися різні енергії, щоби врешті утворити «соціально-психологічний гротеск, 
який спирався на побутову достовірність й логічне підтвердження, але при цьому 
всьому зовсім ігнорував “натуралістичну” форму зображення побуту. Побутове 
перетворювалося на соціально й філософське узагальнене, ставало символічним 
за своєю багатозначністю. На сцені виникали неперевершені у своїй яскравості 
соціальні типи, наближені до найвищих досягнень українського класичного те-
атру, але у формах театрально загострених. Мистецтво переживання, що в по-
передні роки часом відкидалося режисером як непотрібне чи, в усякому випад-
ку, теоретично недозволене, у гротесковій повноті образів демонструвало свою 
незнищенну цінність. Спектакль дивував і лякав багатогранністю, неможливістю 
знайти заспокійливі, зрозумілі визначення»1098.

Щодо кризи гуманізму в  суспільстві, то, власне, вона і  визначала пафос бе-
резільської вистави. Саме жанрова природа п’єси, яку драматург називає «тра-
гедійне», дозволяє автору концентруватися довкола проблеми людяності, від-
лунюючи кожною миттєвістю вистави. Тож питання героїв такою точкою зо-
ру, очевидно, актуалізуються. «Березіль» узяв, фактично, під сумнів гуманістич-
ний характер існування людини в тодішньому соціумі. Трагедійною визнавалася 
й подальша перспектива, визначена Малахієм і «малахіанством».

1096  Курбас Л. Наш сезон 1927–28 р. / Лесь Курбас // Нове мистецтво. — Х., 1927. — 

№ 18. — С. 3.
1097  Курбас Л. Треба перемінити окуляри /  Лесь Курбас //  Радянський театр.  — Х., 

1929. — № 2/3. — С. 40.
1098  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры […]. — С. 61.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

373

За цієї ситуації проблема трагічної провини героя мала  б поставати в  ре-
цензентських відгуках, однак, її тоді заступила проблема соціальної прови-
ни Малахія, якому, найперше, закидали ворожість до політичного ладу. За ве-
ликим рахунком, усіх тодішніх дописувачів можна умовно згрупувати навколо 
двох протилежних позицій: чи Малахій є alter ego авторів п’єси і вистави, чи на-
впаки — самі творці не поділяють поглядів «малахольного критикана радянської 
дійсності».

Ситуація виглядає закономірною для політичної атмосфери зазначеного пе-
ріоду. Малахій, дійсно, пророкував «соціальну програму» абсолютно непри-
йнятну і для влади, і для радянського суспільства. Інша справа — мотивація ав-
торів вистави, їхнє розуміння природи цього явища. Драматург після сценіч-
ного оприлюднення твору в  різні способи визначав суть центрального обра-
зу. У 1929 році в Києві на диспуті у клубі «Комфон» він заявив, що хотів «на-
малювати Малахія як  людину, котра сприймає у  революції не  суть, а  форму. 
Негайність реформи людини — ось найперша ознака малахіанства»1099. На те-
атральному диспуті у Харкові він конкретизує цю ідею твердженням про необ-
хідність «відгородитися […] нам від малахіянства, бо малахіянство є наша наці-
ональна хвороба»1100.

Принципового характеру питання трагічної провини Малахія набуває зна-
чно пізніше, у  працях Н. Кузякіної, Ю. Шевельова, Н. Корнієнко, хоча сер-
панок аналогій із  Дон-Кіхотом можна помітити й  наприкінці 1920-х років. 
Навіть на початку 1930-х про «гамлетизм» писав, приміром, М. Качанюк для 
«Интернационального театра» (1933, № 4). Як приклад апеляції до Шекспіра 
можна згадати і «Короля Ліра». Українські митці демонструють іронічне 
«упослідження» сюжетних ліній трагедії, диспозицію основних героїв від-
носно один одного (проте, насамперед, паралелі Лір — Малахій, Корделія — 
Любина).

Н. Кузякіна, аналізуючи «Малахія», найбільше зосереджувалася на пробле-
мі втрати героєм зв’язків із дійсністю. Крах «ідеаліста і фанатика ідей негай-
ного соціалізму» обертається руйнацією людяності всього, до чого він торкав-
ся: «Трагедія Малахія і  людей, що повірили йому,  — це поразка фанатизму. 
Від того, що цей фанатизм прикривається волюнтаристською вірою в “поста-
нови” й  закликами до  голубої далі “негайного соціалізму”, він не  стає більш 
людяним…»1101. Дослідниця висунула оригінальну думку про жанрову транс-

1099  Диспут о постановке и пьесе «Народній Малахій» // Вечерний Киев. — К., 1929. — 

31 мая. — Без подписи.
1100  Театральний диспут: [виступ М. Куліша] … — С. 102.
1101  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 215.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

374

формацію твору М. Куліша у виставі Л. Курбаса: «І коли у 1927 р. дух часу, “дух 
індустріалізму, раціоналізму, колективізму” сприймався Курбасом лише зі зна-
ком плюс, то саркастичні сцени “Народного Малахія” у його постановці оголи-
ли реальні неспівпадіння між ідеями індустріалізму і людяності. Звідси і пово-
рот вистави: якщо для Куліша п’єса — “трагедійне”, то для Курбаса — “коміч-
на трагедія”»1102.

Ю. Шевельов з  цього приводу висловлювався двічі. У  1947 році він пи-
сав: «Свою трагедійну п’єсу Куліш написав про виродження революції»1103. 
Відповідним було його бачення проблеми героя твору: «У  п’єсі Куліша не-
має активного трагічного героя, нема діяча. Є тільки приречені. Малахій, хоч 
і  спровоковує своєю поведінкою трагічний фінал, у  суті справи теж тільки 
приречений балакун. Ця п’єса глибокої розпуки, трагічного розпачу (і додай-
мо: на прикладі цієї п’єси особливо видно, що песимізм у мистецтві може бути 
творчим побудником!), п’єса нездійснених надій на революцію і на ставання но-
вої, справді нової України через революцію. І тому це не трагедія, а “трагедій-
не”. Бо трагедія має активного героя і боротьбу. А “Народній Малахій” — со-
ната про приречених»1104. Пізніше дослідник, так само відмовляючи Малахаєві 
в ознаках трагічного героя, знаходив їх в  іншому персонажі: «мотив Малахія 
Стаканчика — трагедійний. А ця трагедія не вислід його активної діяльности, 
вона відома наперед, Малахій іде їй назустріч тільки тому, що він фантаст і об-
межена людина. Тому його тема — не трагедія, а тільки “трагедійне”… Малахій 
трагікомічний, бо він не знає, що робить. […] Любуня має свою трагічну прови-
ну. […] Трагічна провина Любуні в тому, що вона покинула світ, що її виховав, 
дав їй змогу знайти себе. Шлях її на Голготу — добровільний і усвідомлений»1105.

Н. Корнієнко з  цього приводу зауважила, що наголошений Ю. Шевельовим 
зв’язок батька й  дочки підсилює заперечення Малахієм «обставин» її смерті. 
Словам, що Любина завісилася герой протиставляє твердження: «Вона не заві-
силась, а  потонула в  морі… Більш точно  — в  голубому морі…»1106. Дослідниця 
слушно вважає, що «вбивцею любові стало саме голубе море, про яке так мріяв 
Малахій»1107.

1102  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры […]. — С. 59.
1103  Шерех Ю. Друге народження «Народнього Малахія» // Шерех Ю. Пороги і запо-

ріжжя: Література, мистецтво, ідеології […]. — Т. 1. — С. 401.
1104  Там само. — С. 431–432.
1105  Шерех Ю. Шоста симфонія Миколи Куліша […]. — С. 57–58.
1106  Куліш М. Народній Малахій: (трагедійне) […]. — С. 231.
1107  Корнієнко Н. Лесь Курбас: репетиція майбутнього […]. — С. 303.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

375

Проте, репліка Малахія водночас означає визнання ним власної прови-
ни перед дочкою; навіть більше  — перед тим, як  розтанути у  безумстві, герой 
М. Крушельницького не тільки, по суті, визнавав свою провину, але й називав її.

Тож, проблема трагічної провини Малахія у Л. Курбаса, хоча й опосередко-
вано, проте визнавалася, була текстуально та сценічно наголошеною, виділеною 
у  сакральний простір передостанніх слів героя. П’ять останніх фраз і «дикий 
дисонанс гунявого гудіння» дудочки завершували остаточний розрив Малахія 
з  життям одразу після самозвинувачення в  смерті дочки. За мить самотня по-
стать нещасного «пророка» остаточно розчинялася у темряві.

«Народний Малахій» став для «Березоля» не лише першим досвідом розгро-
му за ідейно-політичними мотивами, відчайдушною спробою театру зберегти ви-
ставу, а й прикладом феноменального успіху у публіки (недаремно її обговорю-
вали у найширших глядацьких колах). Задля об’єктивності, слід нагадати, що вже 
згаданий антипатик Курбаса констатував: «Це не п’єса, а щось довге, тягуче без 
краю і досидіти до кінця — це просто подвиг, якого я й доказав блискуче. […] 
В театрі стрів кількох харківців. Не розуміють, чому в Києві “Березіль” і спеці-
яльно п’єса Куліша не  мають успіху. “У  нас в  Харкові аж театр тріщить, а  тут 
у вас порожньо і холодно… Чи не перейшов до Харкова вже й розумовий центр 
України?” — “А може навпаки, — делікатненько одповів я, — Київ більш розби-
рається в таких речах, і оцінює їх, як вони варті”»1108. Це спостереження обарвле-
не індивідуальним ставленням, втім, відкидати його навряд чи варто. Брак широ-
кого кола свідчень на користь такої думки полишає питання відкритим, тим паче, 
що протилежні оцінки кількісно її перевершують.

Роботу навіть визнавали геніальною, як  це, припустимо, зробив Б. Сіманцев 
на шпальтах «Глобусу», чи висловився у тому ж сенсі О. Довженко на обговорен-
ні вистави у Києві з приводу М. Крушельницького та Й. Гірняка (при тому, що са-
му виставу він вважав надміру похмурою). Аналогічною була думка В. Хмурого, 
зафіксована в  етюді про Й. Гірняка на  початку 1930-х років. Найзапекліші су-
противники, приміром, А. Хвиля, теж визнавали високі мистецькі кондиції тво-
ру. Проте, наближалися часи безмежного ідеологічного диктату, під його дію по-
трапляв і «найреволюційніший» театр доби — «Березіль». Так, на громадському 
диспуті у Києві Л. Курбас рішуче протестував проти нав’язування театру якоїсь 
програмності крім тієї, яку свідомо обрав театр. Але його думка потонула в га-
ласливих вимогах відповідних змін.

1108  Єфремов С. Щоденники, 1923–1929 […]. — С. 768–769.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

376

ТРЕТІЙ СЕЗОН (1928–1929)

У листопаді 1928 року «Березіль» запропонував публіці «Змову Фієско в Генуї» 
Ф. Шиллера1109(прем’єра 11 листопада 1928 р.), яка посіла особливе місце на його 
афіші серед нечисленних постановок класичного репертуару. Тодішня критика 
її родовід виводила з «Жакерії» та «Король бавиться», ігноруючи досвід будь-
якого з «Макбетів» Л. Курбаса (1920 р. або 1924 р.), мабуть, не в останню чергу 
через те, що другий з них — яскравий зразок авангардного мистецтва (наприкін-
ці 1920-х років його називали «формалістичним вибриком»). Нещодавнє визна-
чення — революційна вистава — поступається місцем зневажливому: зарозуміло-
снобістський спектакль, відірваний від завдань сучасного мистецтва. Час безза-
стережного схвалення діяльності «Березоля» в сенсі ідейному, а, почасти, есте-
тичному — минув.

Ситуацію загострював напружений пошук нового курсу, особливо — співпра
ця з М. Кулішем. Усе частіше на шпальтах окремих видань здобутки театру пред
ставляють у  викривленому, спрощеному вигляді. Дехто з  критиків бере під сум-
нів художні ідеали театру, не  криючись із  негативним ставленням до  тандему 
Л. Курбас — М. Куліш. Частішають закиди в естетстві, формалізмі, що невдовзі стає 
тенденцією, яку на диспуті 1929 року репрезентували вже непоодинокі виступи.

Втім, о тій порі не бракувало й інших — не спекулятивних — спроб з’ясувати 
мету і мотивацію пошуків «Березоля». Приміром, для П. Руліна шиллерівська ви-
става «цікава була самим підходом до клясичної речі»1110. Співставляючи «Король 
бавиться» зі «Змовою Фієско», він зауважує: «З невеличкими лише змінами проти 
ориґіналу; клясичний матеріял у цьому разі мав сам за себе промовляти, динамікою 
постатів, збуджуючи в сучасного громадянства ту ж таки волю до активности»1111. 
Висновки критика вказують на очевидні зміни мистецької політики «Березоля», 
на присутність у критичному цеху фахівців неупереджених та уважних до твор-
чих прагнень колективу. Наприкінці 1920-х років ще можна зустріти кваліфікова-
ні критичні судження, але невдовзі вони практично щезають.

Вибір п’єси Ф. Шиллера видається зовсім невипадковим з багатьох причин. У ча-
си «Кийдрамте», в білоцерківській студії місцева молодь після опрацювання урив-
ків із «Ромео і Джульєтти» та «Макбета» під наглядом Л. Курбаса, підготувала 
з режисером Я. Бортником «Змову Фієско в Генуї» (прем’єра — осінь 1921 року).

1109  Також про виставу див.: Єрмакова Н. «Змова Фієско в Генуї» Ф. Шиллера в театрі 

«Березіль» / Наталія Єрмакова // Просценіум. — Л., 2008. — № 3. — С. 17–21.
1110  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 142.
1111  Там само. — С. 142.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

377

Звернення Л. Курбаса до  п’єси Ф. Шиллера одразу після власних постано-
вок Шекспіра попри те, що цього разу часова відстань між другим варіантом 
«Макбета» та  постановкою «Змови» була значно більшою, ставить під сумні-
ви простий збіг обставин. Можливо, режисер відчував існування глибокого вну-
трішнього зв’язку між обома творами, зважаючи на ідейний, тематичний перегук 
між ними. Крім того, після відвідин Німеччини влітку 1927 року (незадовго до по-
чатку роботи над трагедією Ф. Шиллера) Л. Курбас публічно згадував берлінські 
вистави одного із  лідерів напрямку  — Л. Йеснера, який, здійснивши на  почат-
ку 1920-х років серію шекспірівських вистав (із «Макбетом» включно), у другій 
половині десятиліття звертається саме до «Змови Фієско в Генуї», поставивши 
в центр сценічної оповіді «людину маніакально одержиму властолюбством, мак-
сималістом, що затято рветься до здійснення своєї мети»1112.

Боротьба людини за право розпоряджатися долями інших людей, поза сум-
нівом, хвилювала Л. Курбаса. До  речі, єдиним закидом щодо вибору п’єси був 
її, словами Й. Шевченка, «цезаризм», який звужував проблему тиранії до рів-
ня окремого випадку. Тим не менше, посилаючись на інших дописувачів, рецен-
зент, врешті, визнавав: Л. Курбас уникнув тематичного звуження й «осучас-
нив цю трагедію владолюбства й честолюбства, що за оболонкою минулого те-
атр дав змогу побачити глядачеві й сьогодні повний глибокого значення зміст 
трагедії»1113.

Роботу над виставою розпочав Я. Бортник (постановник білоцерківської ви-
стави). Невдовзі, очоливши театр «Веселий пролетар», він не  зміг належним 
чином працювати над твором Ф. Шиллера, відтак, згідно з  афішею, керівник 
«Березоля» «виправив та закінчив» роботу свого учня (оте «виправлення», рад-
ше, було ґрунтовною переробкою). Насамперед, Л. Курбас створив власну редак-
цію тексту. Аналізуючи його режисерський примірник, А. Горбенко звернув на-
шу увагу на (озвучене самим постановником) намагання «не лише сконденсувати 
дію, але й уникнути зайвої патетики й сентименту»1114. Тож йдеться про ревізію 
пафосу, який Я. Бортник заклав у майбутній сценічний твір.

Л. Курбас розпочав із корегування мотивації подій, змін тематичних акцен-
тів, проте його втручання у текст було дуже делікатним. Він визнавав пріори-
тетність авторського слова, на  що вказують його слова, адресовані виконав-
цям: «Доведемо мистецтво театру до такого рівня, щоб не лише п’єса Шиллера, 

1112  История западноевропейского театра […]. — Т. 7. — С. 426.
1113  Шевченко Й. «Ножиці» в театрі: (До підсумків сезону) / Йона Шевченко // Крити

ка. — Х., 1929. — № 6. — С. 111.
1114  Горбенко А. Харківський театр імені Т. Г. Шевченка / А. Г. Горбенко. — К.: Мистец

тво, 1979. — С. 57.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

378

а й вистава наша стала явищем мистецтва»1115. Тобто, режисер не «використо-
вував» літературний твір, а закликав до нього творчо дотягнутися.

Вистава обіцяла бути художньо й технологічно складною. Особлива роль при-
значалася художнику. Перед початком нового сезону Л. Курбас анонсував у га-
зеті «Комсомолець України» запрошення художника Н. Шифріна. Так само, 
як і у випадку з В. Інкіжиновим, це був виняток в історії «Березоля», коли до ро-
боти залучили художника іншої школи. Щоправда, ступінь творчої наближе-
ності Н. Шифріна до театру Л. Курбаса визначала біографія митця (чого не бу-
ло з В. Інкіжиновим). Киянин Н. Шифрін — замолоду затятий театрал — радше 
за все, міг бачити ще спектаклі Молодого театру. Він добре орієнтувався у ки
ївський мистецькій ситуації середини 1910 — початку 1920-х років. Формування 
його творчої індивідуальності відбувалося під час навчання у О . Мурашка 
та О . Екстер, роботи у  Соловцовському театрі, керованому К. Марджанішвілі, 
власних перших театральних спроб у Єврейській студії. Слід також зазначити, 
що своєю обізнаністю у справах Театру Курбаса Н. Шифрін міг завдячувати при-
ятелю і  родичу В. Меллеру  — обидва були одружені з  рідними сестрами, уче-
ницях О. Екстер. Крім того, Л. Курбас приятелював з Н. Шифріним, відвідуючи 
Москву, зупинявся у нього1116. Тож, для спільної роботи обох митців існувало чи-
мало сприятливих передумов.

Очевидно, такої думки був і сам Н. Шифрін, в усякому разі, про це прямо чи 
опосередковано свідчили деякі характерні особливості його подальших (вже мос-
ковських) спектаклів. На початку 1930-х років він оформлює «Сорочинський яр-
марок» М. Мусоргського в Музичному театрі імені В. Немировича-Данченка, де 
маленькі білі хатки під фінал танцювали гопака разом із героями вистави. Важко 
одразу не  згадати, що за  рік до  цього у  березільській «Диктатурі» Л. Курбаса 
й В. Меллера відповідно до ремарки драматурга — «заметушилося село» — по-
чинали «бігати» маленькі макети білих хаток. Веселий живописний лубочний 
пейзаж «Сорочинського ярмарку» викликав також асоціації із лубочним пейза-
жем першої картини «Народного Малахія». (Можливо, що й досвід роботи над 
«італійською» трагедією Ф. Шиллера у «Березолі» пізніше відрезонував у «іта-
лійській» комедії Шекспіра «Приборкання норовливої» — одній з кращих робіт 
Н. Шифріна, здійснених разом із О. Поповим 1937 року).

1115  Горбенко А. Харківський театр імені Т. Г. Шевченка […]. — С. 57.
1116  Див.: Шифрин Н. «Живу под знаком сплошного вопроса»: Из писем к М. Г. Генке-

Шифриной /  Шифрин Н. А.; публикац., предислов., коммент. Д. В. Фомина //  Авангард 

и театр 1910–1920-х годов / ред. кол.: Г. Коваленко (председатель) [и др.]; Гос. ин-т искус-

ствознан. — М.: Наука, 2008. — С. 523–614.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

379

Їхня з Л. Курбасом співпраця одразу склалася дуже вдало, що згодом відзна-
чила критика: «Шифрин, оформлювач спектаклю, добре вловив таке режисер-
ське настановлення й тонко його відтворив і в оформленні кону, і особливо — 
в костюмах»1117. Останні, дійсно, мали оригінальне конструктивне розв’язання, 
адже сполучали два різні стильові плани. Свого часу Л. Курбас і В. Меллер за-
провадили той самий принцип у «Макбеті» 1924 р. Тоді костюми декотрих пер-
сонажів складалися з умовного театрального короткого плаща, маски грубезних 
солдатських черевиків й обмоток зразку 1914 року. У «Змові Фієско в Генуї» від-
повідна ідея трансформувалася в «двошарові» строї, коли «на сучасні костюми 
спортивного типу вдягалися зроблені з  тюлю “історичні”, форми та  лінії яких 
відповідали малюнку італійського одягу ХVI сторіччя»1118. Цей прийом не лише 
не маскувався — на ньому робили акцент: технологічний аспект крою, сказати б, 
ілюстрував знакову природу вистави.

Щодо декорацій, то вони являли собою складну конструкцію зі сходів, аркад, 
башт, «яка ніби нарощувалася від акту до акту, перетворюючись на багатоповер-
хову складну площадку. У цих декораціях попри загальну умовність конструкцій 
окремі архітектурні деталі конкретизували місце, де розгортаються події кожно-
го акту»1119. Установка ніби «зберігала пам’ять» про конструктивістичне минуле 
«Березоля» й, водночас, демонструвала намір візуально конкретизувати простір 
гри. Рух декорацій і персонажів мав викликати в уяві образ просторової паст-
ки — знак пастки душевної. Опанування таким середовищем потребувало спеці-
альних навичок.

Л. Курбас, хоча й змучений подіями довкола «Народного Малахія», на пробах 
«Змови Фієско в Генуї» виглядав творчо енергійним, «вів репетиції на сцені з ве-
ликою кількістю акторів і студійців навдивовижу легко й швидко. Здавалося, ре-
жисер імпровізує, натхненно формуючи багатофігурні композиції й багатопла-
новий ритмічний рух численних учасників, фіксуючи повороти кола, гру прожек-
торів, визначаючи музичний супровід»1120. Деякими ознаками, характером поста-
новочних прийомів спектакль асоціювався з оперою. Водночас тип динаміки, мі-
зансцен змушував припускати вплив кіно — йдеться про монтаж, «наплив», тощо.

Вкрай «примхливий» простір зумовлював організацію мізансцен. «На сцені ви
сочіла триповерхова архітектурна конструкція, яка своїми формами й фактурою, 

1117  Шевченко Й. «Ножиці» в театрі: (до підсумків сезону) […]. — С. 111.
1118  Пожарская М. Ниссон Шифрин / М . Пожарская.  — М.: Советский художник, 

1971. — С. 31. (Цікаво, що на обох форзацах монографії зображені сцени тільки зі «Змови 

Фієско в Генуї» та «Сорочинського ярмарку»).
1119  Там само.
1120  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 55.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

380

майстерно підробленою під жовтий пісковик, апелювала до феодального міста-
фортеці. Повороти сценічного кола ефектно змінювали на очах у глядачів її ра-
курси. Відкривалися то  неприступні стіни з  вузькими амбразурами, то  тераси 
і  башти. Ззовні башти з’єднувались перекидним містком. Лабіринт невидимих 
для глядачів унутрішніх переходів давав персонажам змогу з’являтися і зникати 
у різних місцях замку-фортеці. Дія миттю перекидалася то у скупо обставлений 
на просценіумі інтер’єр, то переходила у внутрішнє подвір’я замку, то піднімала-
ся на місток між високими баштами. На терасах і в амбразурах замку виникали 
мовчазні постаті озброєних воїнів. Перед замком, наче на вузькій середньовічній 
вулиці, з’являлися нічні перехожі, загорнуті у плащі, з ліхтарями й смолоскипа-
ми у руках. Дворяни, городяни, ремісники оживляли умовну сценічну конструк-
цію, надавали стрімкості театральній дії»1121.

Від акторів Л. Курбас вимагав у  драматично напруженій формі передавати 
героїко-романтичну інтонацію твору — без пафосу, не втрачаючи природності, 
психологічно не переобтяжуючи сценічні образи. Роками культивована стильова 
сприйнятливість березільців допомагала їм у цьому, але режисер хотів більшого — 
вишуканості. Чого варте, приміром, рукою Л. Дубовика зроблене на сторінках ре-
жисерського примірника зауваження Л. Сердюку — Фієско та Д. Антоновичу — 
Веріні: «Дикція мусить бути карбована. В жесті — вогонь і кров. Домагатись гра-
ничної легкості імпровізації в інтонації, слові. Ніякої істеричності і неврастенії. 
Сенс не в побутових виправданнях психологічного театру — все виправдано жит-
тям образу. Глядач аплодує акторам за їх високу майстерність»1122.

Для Л. Сердюка  — Фієско це була друга після Сави Чалого заголовна роль. 
Сам актор майже ідеально відповідав «стандарту» виконавця ролей подібного 
плану в національному класичному репертуарі, передусім, романтичного спря-
мування. Л. Курбас, у свою чергу, зажадав від актора виразної інтелектуальної 
рефлексії — драми духу, сумління, свідомості. Глядачі мусили побачити насиче-
ну складними підтекстами внутрішню боротьбу як певну сценічну дію. В «Джіммі 
Гіґґінсі» ця ідея реалізувалася у  фінальній сцені божевілля героя, коли життя 
внутрішнього «я» Джіммі передавав гурт людей. Вирішення схожого завдання 
в ситуації зміни естетичного регістру потребувало ретельного перегляду засобів 
побудови сценічного образу. У шиллерівській виставі Л. Курбас вияв внутрішньої 
борні Фієско розподілив між Л. Сердюком та виконавцями ролей інших персона-
жів — його «співрозмовників», які, мали у виставі подвійний статус: були кон-
кретними людьми, і водночас, такими собі, матеріалізованими іронічними комен-
тарями тирад Фієско.

1121  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 55.
1122  Цит. за: Горбенко А. Харківський театр імені Т. Г. Шевченка […]. — С. 57.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

381

Л. Курбас передоручив повтор проголошених частин монологу Фієско ін-
шим особами, які інтонаційно, мімічно, зміною акцентів чи ритмів, викривали 
героя у  його прихованих бажаннях. Цей ефект посилювала їхня виразна зо-
внішність. Мізансценічний малюнок епізоду додавав дії динаміки, посилював її 
драматизм. «Перед згаданим монологом, ще в темряві, починає рухатися сце-
нічне коло разом із баштою. Ігрові сектори закриті завісами. Назустріч рухо-
ві сцени йде Фієско. Поволі висвітлюється. Гра прожекторів та  окремі дета-
лі — вуличний ліхтар, сходи перед будинком — створюють відчуття, що це ву-
лиця міста»1123. Фієско зустрічав Жебрака, Ліхтарника, Ландскнехта, що їх на-
ближав рух кола, ніби сам фатум невідворотно зближував й перехрещував їхні 
шляхи, додаючи атмосфері шиллеровської п’єси цілком шекспірівських оберто-
нів. (А особливо, коли зауважити можливість асоціації цієї сцени з епізодом зу-
стрічі Гамлета із Привидом батька, взагалі, зближень Фієско із шекспірівським 
героєм у цілому).

Спілкування Фієско з  напівпримарними постатями, які йому трапляють-
ся в нічних завулках міста-фортеці — цілком реальне, навіть ситуативно логіч-
не. Проте радикальна зміна значень слів, повторюваних ними за героєм, загад-
кова обізнаність в  особливостях психологічного стану героя Л. Сердюка нада-
вала цим фігурам інфернальності. Виникало враження, що трійко загадкових 
персонажів, подібно до трьох відьом «Макбета», спілкуються з героєм на рівні, 
радше, підсвідомому. Вони, провіщаючи, попереджуючи, зваблюючи, насміхаю-
чись, — об’єктивно не стримували, натомість провокували Фієско. В усій цій вір-
туозно зробленій сцені не було жодних текстових змін (звичайно, якщо не зва-
жати на повтор частин текстів Фієско).

До акторського ансамблю критика була цілком прихильною, найщедріше ві-
таючи з успіхом Л. Сердюка, Д. Антоновича, Н. Ужвій. Але на їхньому фоні — 
героїв, вочевидь, романтичного плану  — виділявся Й. Гірняк  — Мавр. (Якщо 
згадати «Макбета», то Мавр сам-один міг би собою замінити всіх трьох відьом, 
а, тим паче, — Яго). Дар ексцентрика прислужився Й. Гірнякові в створенні по-
статі вкрай цинічної й, водночас, театрально ефектної. (Його персонаж і Фієско 
були своєрідною діалектичною парою, що у ній відбилася філософія боротьби 
за владу). Відтак, гротескова фігура Мавра стає ще одним стилістичним і зміс-
товим полюсом вистави, створюючи разом із романтичними героями поле висо-
кої напруги.

Спектакль, посталий в  атмосфері драматичних перипетій народження, по-
невірянь, загибелі «Народного Малахія», ніби відсувався на другий план, крім 
того, його переслідували й інші нещастя: «зі “Змовою” трапилась надзвичайна 

1123  Макаренко А. Курбас на репетиції […]. — С. 219.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

382

“гоголівська” подія […]. Декорації “Фієско”, обсипані кукурудзою й вівсом, бу-
ло складено в такому приміщенні, де їх погризли пацюки й миші»1124.

Після цього спектаклю «Березіль» звернеться до  зарубіжної класики ще 
не скоро. Причин — безліч, головна — зосередження театру на картині сучас-
ної доби.

Влітку 1928 Л. Курбас проанасував наступний сезон із  відчутним наголо-
сом на комедійній і сатиричній темі: «Тепер готуємо “Веселе рев’ю харківських 
буднів”… Я  сам буду ставити комедію-сатиру з  життя англійської колоніяль-
ної армії, “Украдене щастя” Івана Франка та нову п’єсу Юрія Олеші — “Змова 
почуттів”»1125. Повертаючись до анонсованих назв на початку осені, режисер де-
що з того підтвердив, але й додав свіжої інформації. Щодо провідної реперту-
арної лінії, то її зберегли, про що повідомив сам Л. Курбас: «До жовтневих свят 
театр готує веселе ревю  — “Харківський ярмарок” (назва не  остаточна). П’єса 
ця  — веселе ревю, зроблена колективом робітників та  режисерів театру. […] 
Наприкінці листопаду Харків побачить оперету Балабана (артист “Березоля”) 
“Королева невідомого острова” (музика Крижанівського), “Зразковий пан” 
Газенклевера»1126. Водночас, він уникає згадки про «Мину Мазайла», яким мав 
завершитися сезон, що складався з трьох прем’єр. Дві останні з них — очікува-
но були комедіями. Новий рік «Березіль» розпочав ревю «Алло, на хвилі 477!» 
(прем’єра 9 січня 1929 р.)1127.

За півроку до цього Л. Курбас оприлюднив наміри відсвяткувати чергову річ-
ницю революції яскравою веселою виставою. Минулорічний «Жовтневий огляд» 
своїм мистецьким змістом викликав асоціації з  естрадним видовищем (хіба що 
мав пафос іншого ґатунку). Логіка керівника «Березоля» пов’язувала свято дер-
жавне і театральне, а жанр огляду видавався тут дуже доречним. Ці наміри зре-
алізувалися в  постановці першого українського ревю «Алло, на  хвилі 477!». 
По прем’єрі з’ясувалося, що влада мала зовсім іншу «логіку», і Л. Курбасу до-
велося докласти чималих зусиль, аби хоч трохи знівелювати гнітюче враження 
від звинувачень вистави нової харківської режисерської генерації (В. Скляренко, 
Б. Балабан, Л. Дубовик, К. Діхтяренко) в «оспівуванні буржуазного розкладу 
й гнилизни», які нібито культивувало ревю. Лідер «Березоля» всіляко намагав-

1124  Шевченко Й. «Ножиці» в театрі: (До підсумків сезону) […]. — С. 111.
1125  Що нового в «Березілі»: Народний артист Республіки Лесь Курбас // Театр-Клуб-

Кіно. — Одеса, 1928. — № 45. — С. 8. — Без підпису.
1126  Курбас Л. «Березіль» починає сезон» / Лесь Курбас // Комсомолець України. — Х., 

1928. — 6 жовт.
1127  Також про виставу див.: Єрмакова Н. «Алло, на хвилі 477!» — перше українське ре-

вю / Наталія Єрмакова // Просценіум. — Л., 2007. — № 1. — С. 7–13.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

383

ся оборонити своїх учнів, які були ще й авторами тексту, створеного за участі 
М. Йогансена, — претензії висувалися також до літературної основи.

В  окремих випадках критика вистави була нищівною  — навіть авторитет 
М. Скрипника зарадити цьому не міг. Щоправда, на диспуті 1929 р. нарком осві-
ти висловився з приводу «Алло, на хвилі 477!» надто вже обережно: «Я не зго-
ден з негативною оцінкою “Алло на хвилі”», — але його воліли за краще «не по-
чути». Бажаючих відмовити собі у задоволенні закинути ідейному «Березолю» 
пропаганду «буржуазного розкладу» майже не  знайшлося. На  шпальтах газет 
і  журналів розлого розводилися про «зраду революції, революційного мисте-
цтва». Дехто, приміром М. Корляків, використовує у своїх кпинах тексти самого 
Л. Курбаса та В. Меллера, намагаючись надати темі «зради» особливого нігіліс-
тичного вигляду. Вражений й ображений Л. Курбас вдруге забирає слово на теа-
тральному диспуті 1929 р., щоби з’ясувати позиції, адекватно оцінити події.

Своїм народженням «Алло, на хвилі 477!» мало, крім усього, завдячити намі-
рові Л. Курбаса культивувати в Україні масові демократичні жанри, передусім, 
цирк та естраду. Своє розуміння ґенези й перспектив відповідного процесу він 
тоді  ж спробував сформулювати: «Естрада, цирк, і  подібні до  них заклади ви-
магають особливого специфічного зв’язку зі всіма певними ідеопсихологічними 
і національними особливостями даної країни. І от ви подивіться, яка робота сто-
їть перед нами, який “естетський” експеримент стоїть перед нами. Ми бачимо, 
що в інших культурах існують певні форми, на російській естраді є “лапотники”, 
є “фрачные”, є “эксцентрики”, є “блузники”, є “рваные”. Що ми можемо з цього 
взяти? […] Що ми робимо? Ми вигадуємо, ми експериментуємо такі маски, які б 
на наше міркування могли мати перспективу, прищепитися, як певна стандарт-
на форма, яка могла б піти по клюбах і естрадах, на заводах і т. інш., і бути по-
пулярною, цікавою, як “Петрушка”, цікавою, як інші маски і жанри на російській 
естраді»1128.

Висловлені лідером «Березоля» ідеї допомогли режисерській молоді зробити 
українській драматичній сцені щеплення жанром ревю. Трохи згодом, погоджу-
ючись, що їм не пощастило стовідсотково опанувати цією специфікою, Л. Курбас 
слушно виокремив головний набуток першої спроби такого плану: конферанс 
«масок» студентів Ляща (Й. Гірняк) та Свинки (М. Крушельницький) — вагомого 
підмурівку всієї жанрової надбудови «Алло, на хвилі 477!». Митцеві не бракувало 
підстав твердити, «що коли ми зробимо те, що хочемо, цебто, коли покажемо на-
ступного року у другій програмі “Алло” (яке буде може інакше зватися), ще раз 
“Ляща і  Свинку”, як  ми будемо розробляти лябораторно ті фігури, студіюючи 

1128  Театральний диспут: [виступ Л. Курбаса] // Радянський театр. — Х., 1929. — № 2/3. — 

С. 106.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

384

і перевіряючи їхню органічність і їхню перспективу, перевіряючи на легкості їх-
нього сприймання глядачами, то ми певні, що доб’ємося того, що і “Лящ і Свинка” 
будуть цікавими масками, на які з цікавістю будуть дивитись і які будуть капі-
тальною формою, що вросте в наш мистецький здобуток»1129.

До  походження пари спритних харківських хлопців на  березільському ко-
ну неабияку увагу виявив В. Хмурий, чиї висновки є особливо влучними: «Лящ 
і Свинка цілком нові персонажі в українськім театрі, що не знав зовсім естрад-
них форм. При тому їхня театральна природа цілком ориґінальна. Вона не ви-
ходить ні  з  відомих естрадних форм російського театру, ні  з  якогось іншого. 
Обидва ці студенти родаки хіба тому бурсакові, що ходив колись із староукра-
їнським Вертепом, і може штовхнув театр на те, що перші персонажі української 
естради народилися студентами. В такім разі тут маємо культурну традицію на-
ціональну, як “Галло на хвилі 477 метрів” трансформує інтернаціональну фор-
му ревю»1130.

Такі розмірковування В. Хмурого конче важливі через намагання розчути 
у  новітніх мистецьких феноменах резонанси традиційної культури. Зважаючи 
на  тиск панівної ідеології, чекати схвалення від влади подібного асоціювання 
не було жодного сенсу. Радше за все, такі зближення могли викликати роздра-
тування: легітимною минувшину робила виключно тема «класової боротьби», 
до якої образи бурси, вертепу не мали найменшого стосунку. Тому припущення 
В. Хмурого і його, поза сумнівом, схвальне ставлення до гіпотетичного родово-
ду Ляща і Свинки, набувають особливого сенсу. Він був тоді чи не єдиним, хто за-
уважив запропоновану ґенезу. Адекватним державній ідеологічній доктрині бу-
ло інше розуміння спритних харківських студентів: «їм інститути кінчать треба, 
а не по ревю гопачки вистрибувать. А коли для інститутів із них користи нема 
й не буде, — гнать їх треба з інститутів, нехай будуть не “бродячими студента-
ми”, а просто бродячими. Але тоді вони, звичайно, й не “симпатичні”, і дуже шко-
да, що в ревю замість обивателя з’явився конферансом люмпен»1131. Характерні 
ознаки «партійного догматизму» домінували не лише у наведеному пасажі, во-
ни чимдалі більше позначали рецензентські виступи. Втім, це не зупинило ліде-
ра «Березоля», який шукав шляхи жанрового, стильового оновлення національ-
ного кону.

Щодо форми першого українського ревю, то  саме в  цій царині Л. Курбас 
і В. Меллер виявили неабияку обізнаність. Більше того, перший з них навіть вису-
нув цілу програму трансформації ревю відповідно до потреб національного теа-

1129  Театральний диспут: [виступ Л. Курбаса] […]. — С. 106.
1130  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 28–29.
1131  Корляків М. «Джентльмени воліють блондинок» […]. — С. 65.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

385

тру, зробивши, приміром, кілька влучних зауважень про пріоритетну роль купле-
ту в структурі жанру: «Щодо “куплетів” і “частушок”, то ми шукаємо форм, що, 
будучи національними, легше засвоювалися б масами. Ми знаходимо коломий-
ки в багатстві нашого фольклору. Я згоден з т. т., що на цей раз вони не зовсім 
вдало вийшли, але  коли ми розробимо питання, так званих, коротких полтав-
ських пісень, коли наші письменники навчаться писати легкі коломийки (зараз 
вони не вміють писати), ми матимемо специфічну форму “куплету”, який за сво-
їм національним походженням легше буде сприйматися на  Україні, аніж чужі 
“частушки”»1132.

Цікаво, що видатний митець — визнаний лідер театрального авангарду — шу-
кав можливість новаторського оновлення театру в фольклорі. Такого роду факт, 
насправді, містить набагато більше інформації про його позицію, ніж міфи, що 
ними подеколи прикрашують постать митця. Недаремно тема буцімто відра-
зи Л. Курбаса до явищ традиційної культури лишається провідною у колах мало 
обізнаних з мистецтвом «Березоля» критиків.

Водночас у наведених висловлюваннях принциповими видаються його спроби 
пов’язати перспективи національної естради з досвідом сучасних європейських 
та американських популярних видовищ, навіть, коли він апелював до українсько-
го мелосу, до коломийки, як унікальної форми музикування: «Ми даємо змогу 
[…] літераторам привчатися легко писати, писати для естради, ми привчаємо ре-
жисера опановувати легким жанром і розвивати його, привчаємо актора це гра-
ти, привчаємо музиканта до сучасної індустріяльної ритміки, як вона на сьогод-
ні закріпилася, напр., в американських танках, ми привчаємо їх використовувати 
для цього українську народну мелодію, і таким способом намагаємось не відки-
дати нашого майбутнього багатства культури, а, навпаки, використати для ньо-
го все, що є цінне в нашій народній культурі»1133. Тож, готуючи колектив до робо-
ти над ревю, Л. Курбас не відкидав досвіду сучасних європейських та американ-
ських шоу, тим паче, що фаховий рівень березільців уможливлював найсміливіші 
формальні експерименти й у цьому сегменті сценічної культури.

Оскільки будова ревю є дивертисментною, виконання окремих номерів вима-
гало особливого «блиску і шику». Приміром, Б. Балабан майстерним жонглюван-
ням чашками та карколомними трюками на велосипеді всіх вкрай здивував. І, по-
при те, що на загальному тлі він виділявся майже цирковою вправністю, дехто 
з колег мало чим йому поступався. Багато хто цього не зауважив. Характерний 
приклад становить відгук Ю. Меженка: «Гірняк, Крушельницький, Чистякова, 
Милютенко, що заступав Балабана […] в цій поставі вони показали свою, відому 

1132  Театральний диспут: [виступ Л. Курбаса] … — С. 106.
1133  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

386

киянам, чудесну техніку. Особливо це треба сказати за Чистякову, що і танцює, 
і грає на роялі, і заразом легко веде свою ролю»1134.

На першу позицію з-поміж головних фахових засад акторського мистецтва в 
«Алло, на хвилі 477!» слід висунути імпровізацію, пріоритети у використанні якої 
належали виконавцям ролей Ляща та Свинки. До них наближалася В. Чистякова 
в ролі готельного боя, дивуючи багатством «темпераменту й живого завзяття від 
тієї невимушеної арлекінади, що у ній бере свій початок театр огляду, як про-
тотип імпровізаційного театру»1135. Порівнюючи березільське ревю з двома мос-
ковськими, один рецензент наполягав: «Тут особливо дається бачити, оскільки 
“Березіль” стоїть вище не тільки в формальному дотепі, а в цілому ідеологічному 
настановленні. Якщо московський театр зробив, хоч дорогу на гроші, але й без-
змістовну, безглузду забавку, то “Березіль” дійсно подав багато соціяльної і по-
бутової сатири актуальної і гострої»1136.

Втім, уникнути недоліків їм не пощастило. «Тканина» ревю: «гротеск, буф, фе-
єрія, характерні сценки, куплети, танки, естрадні номери, пантоміма, рекламно-
плакатність»1137, — усі складові художньої фактури «Алло, на хвилі 477!» взає-
мопідпорядковувалися зовсім небездоганно. Яскравій суміші різноманітних те-
атральних форм бракувало виваженості — давалася взнаки недостатня обізна-
ність режисерів-новачків у естетичних законах, відповідно до яких окремі номе-
ри збираються у ревю.

Перші покази «Алло, на  хвилі 477!» демонстрували й  інші вади  — зокре-
ма, вистава рясніла сценами, адресованими надто вузьким колам столичної пу-
бліки, що виглядало таким собі «естетством». В  одному з  відгуків зауважено: 
«Непогано виконана реклама журналу “УЖ”, для того поставлено спеціяльний 
танок і написано окрему пісеньку. Дуже оригінально зроблено також рекламу 
“Літературному ярмаркові”. Двома фразами відзначено книжку “Романів і пові-
стей” “Українського робітника” та европейський формат “Вістей”. Рекламується, 
крім того, і окремих письменників: Остапа Вишню, що є героєм цілої феєрії, а та-
кож — на пам’ять — Хвильового, Досвітнього, Йогансена, Смолича»1138. Цей те-

1134  Меженко Ю. «Алло на хвилі 477» / Юр. Меженко // Пролетарська правда. — К., 

1929. — 18 трав.
1135  Шелюбский М. Театральные заметки: («Алло на  хвилі 477» в  театре «Березіль») 

/ М. Шелюбский // Киевский пролетарий. — К., 1929. — 21 мая.
1136  Меженко Ю. «Алло на хвилі 477» […].
1137  «Алло на хвилі 477!»: Лесь Курбас про нову постановку театру «Березіль» // Вісті 

ВУЦВК. — Х., 1929. — 3 січ. — Без підпису.
1138  Скрипник Л. «Алло, на хвилі 477!» / Леонід Скрипник // Вісті ВУЦВК. — Х., 1929. 

–11 січ. — С. 10.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

387

матичний шар мав у виставі й цілком конкретний візуальний вираз, про що свід-
чать ескізи В. Меллера («зарисовки сценок із життя артистичної богеми, шаржі 
на відомих театральних діячів»1139).

Поза сумнівом, «капустяне» забарвлення сценічного видовища здатне пом-
ститися непорозуміннями з пересічним глядачем (а вони, як правило, становлять 
більшість театрального загалу), адже аудиторія не в змозі дешифрувати части-
ну жартів, ситуацій, алюзій. Її щирий інтерес тримався на іншому — темперамен-
ті, художній винахідливості, з  якими березільці створювали це барвисте видо-
вище. Публіка високо оцінювала майстерність театру, прекрасно усвідомлюючи, 
що виконавці не естрадні, а драматичні актори, і цей фактор лише підігрівав за-
хват шанувальників вистави.

Помітна роль в успіхові «Алло, на хвилі 477!» належала вдалому хореографіч
ному рішенню, запропонованому Г. Купферовою (І  та  ІІІ дії) та  Б. Балабаном 
(ІІ дія). З іншого боку, саме довкола танців — емблематичного атрибуту будь-якого 
ревю — зчинився несамовитий галас критиків-пуристів. Саме танці спровокували 
найбільші претензії до вистави і з боку керівних органів. «Буржуазність», голов
ним чином, закидали саме хореографічному плану, а появу на кону вітчизняних 
girls розцінювали як  пряму загрозу радянській моралі. Однак найбільш квалі
фікованій частині критиків було очевидно, що girls — принципове досягнення «Бе
резоля» на ниві опанування жанром ревю. Недаремно П. Рулін наголошував, що 
це є «новий момент […] girls, сім акторок “ Березоля”. У їх виконанні почувалося 
багато гнучкости, вміння додержати відповідних ритмів і бракувало механізації, 
властивої вмілості західних спеціялісток; та за останнє й не доводиться жалкувати. 
Але разом із тим тлом, що подав їм художник, разом із музикою Мейтуса та Кри
жанівського вони були один із найперших та найсвіжіших моментів вистави»1140.

Основу хореографічного плану складали популярні у  ті часи побутові танці: 
шіммі, чарльстон, танго, фокстрот. Без перебільшення, саме пластика, рух, хоре-
ографія, головним чином, створювали святкову атмосферу на кону. Проте, і тут 
траплялися не завжди вдалі рішення, що давало підставу окремим рецензентам-
дотепника досхочу познущатися з  театру: «Чотири піжони в  тирольках, вдари-
ли зліва направо чичотку, зробили вигляд, ніби щось співають, вийшли двоє мо-
лодих у юнґштурмівках — і плакат: “Всі до лав Авіохему”. Чи переконує це? Ані 
трішки!»1141.

На жаль, вистава мала й інші вразливі місця. Майже всі рецензенти згадували 
про вади літературної основи. Навіть такий прихильник вистави, як Ю. Меженко, 

1139  Кучеренко З. Вадим Меллер […]. — С. 53.
1140  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 145.
1141  Корляків М. «Джентльмени воліють блондинок» […]. — С. 64.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

388

писав: «Надто багато уваги […] приділено законові про квартплатню. Не сміш-
ні, — бо старі, — дотепи про погані бруки та про асенізаційні бочки. Це частко-
ві огріхи, що не надто відбиваються на цілому ревю. Ми вважаємо, що від пер-
шої спроби більшого чекати було б несправедливо»1142. Надто дріб’язковою ви-
глядала тематика першої дії: «універмаг — нема краму; брук харківський — по-
ганий, що й говорити; візник — “мерсі”, думає купить собі таксі; калоші — що 
їх нема в Харкові; бандити — ця харківська фавна»1143. Втім, окремі претензії бу-
ли намаганням накинути виставі інші жанрові функції. Проте, чи варто чекати від 
ревю того, що є завданням сатири, адже на цю місію воно зовсім не претендує? 
Постановники ж «Алло, на хвилі 477!», радше за все, переймалися сценічною по-
дачею тексту, ніж його змістом.

Що ж безпосередньо відбувалося на кону? Які образні елементи утворювали 
художню тканину першого українського ревю?

Зі спогадів учасника вистави  — Р. Черкашина  — дізнаємося, що перша дія 
«Галопом по Харкову» складалася зі «сценок-мініатюр, у яких висміювали кан-
кан психопаток, куплети в  універмазі, куплети розтратника, танок і  куплети 
халтурників-малярів, розгорнутий епізод “Автошлях” з романсом коня, купле-
тами бандитів, гонитвою та куплетами жінок. Пародійний “Романс коня” на мо-
тив популярної російської пісні “Ямщик? не  гони лошадей” співав я. Мій кінь 
з докором звертався до візника: “Ванько, не жени ти коня”, нарікаючи на коно-
вала, що позбавив його шансів на  взаємність кобили. “Кінь” утворювався сце-
нічно дотепним засобом, запозиченим з  циркової клоунади»1144. Окремі епізо-
ди об’єднував конферанс Ляща та Свинки — «харківських гідів». «Немовби ман-
друючи вулицями міста, вони дотепно коментували епізоди, що розігрували-
ся на сцені. Лейтмотивом цієї дії був їхній дует “Харкове, Харкове, де твоє об-
личчя” — трансформація у сатиричному ключі цілком серйозного вірша Павла 
Тичини, в якому поет схвильовано розмірковував про разючі суперечності рес-
публіканської столиці, сусідство у ній старого і нового»1145. Саме перша дія (біль-
ше за інші) естетично наближалася до жанру ревю.

Після антракту глядачі ніби опинялися у  великому американському готелі. 
«Прообраз американського ревю поставав перед ними у  танцях групи дівчат-
«ґерлз». А сюжет розгортався у діалогах спритних і дотепних служників готе-
лю. Один готельний бой — Борис Балабан, другий, його приятель, — Валентина 

1142  Меженко Ю. «Алло на хвилі 477» […].
1143  Корляків М. «Джентльмени воліють блондинок» […]. — С. 64.
1144  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 57.
1145  Там само.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

389

Чистякова»1146. Епізод було побудовано за законами класичного клоунського ан-
тре із залученням прийомів музичної ексцентрики. Персонаж В. Чистякової «був 
“дурником”, що, очевидячки, вперше потрапляв до  розкішного номера люкс. 
Величезні чемодани актори тягли по сцені під музику якогось “уан степу”. До то-
го  ж Б. Балабан блискуче відбивав чечітку, а  бой В. Чистякової повсякчас зби-
вався з темпу й ледь не гепався. […] Її малюк підходив до рояля, відкривав обе-
режно кришку […] і  починав пробувати […] правицею “Собачий вальс”. Потім 
у гру вступала друга рука. […] Тут починало відбуватися щось неймовірне: ру-
ки боя — того, що сидів за роялем, грали все більш впевнено. “Собачий вальс” 
[…] набував у виконанні актриси концертної віртуозності: з гліссандо, з октав-
ними пасажами, трелями, транспонувався в інші тональності. Проте вираз облич-
чя боя був конче переляканим. Натомість, двома ефектними акордами — фортіс-
сімо бой закінчував свій музичний номер й падав “непритомний” назад зворот-
нім кульбітом!»1147. Усе подальше прибирання покою супроводжувалося дотеп-
ним обігруванням «страху» героя В. Чистякової перед чорним блискучим «під-
ступним» чудовиськом. Наслідування принципів циркового антре, класичної му-
зичної клоунади позначилося на підходах до текстової частини другої дії — слів 
тут було обмаль, особливої ролі вони не відігравали. Очевидно, що засоби побу-
дови обох дій істотно відрізнялися. Їх єднали тільки Лящ та Свинка, які остаточ-
но щезали з кону наприкінці американського епізоду.

Третя дія з  двома попередніми, практично, не  мала нічого спільного. Її сю-
жет розвивався довкола пригоди центрального героя, а характер подій мав, рад-
ше, водевільний характер. Герой — напевно, найпопулярніша тоді в Україні осо-
ба — Остап Вишня. «Завзятий мисливець, Остап Вишня з двостволкою у руках 
вибирався до  лісу на  полювання. Перед глядачами розгорталася лісова феєрія 
з фантастичними пригодами, що чекали на героя. Танцювала різна дичина, співа-
ли похмурі куплети сови. Мисливець потрапляв у ресторан “Пекло”, де чув арію 
Вельзевула»1148.

Допомога Л. Курбаса, високий професійний рівень трупи, яскрава музика 
Ю. Мейтуса (перша та третя дії), Б. Крижанівського (друга дія) сприяли загалом 
успішному дебюту молодих режисерів. Нарешті, В. Меллер цього разу здійснив, 
на загальну думку, один із найвдаліших своїх театральних проектів. «Ми вважа-
ємо, що це найкраща робота зі всіх відомих нам праць найкращого нашого теат
рального художника. Без перебільшення: такого багатства світляних ефектів, такої 

1146  Там само.
1147  Гордєєв С. Валентина Чистякова — легенда української сцени / С. І. Гордєєв; Хар

ківська держ. академ. культури. — Х.: ХДАК, 2003. — С. 23–24.
1148  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 57–58.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

390

феєрії українська сцена ще не бачила. Знову ж мимоволі напрошується порівнян-
ня з московськими ревю і воно зовсім не на користь останніх»1149. Характерно, 
що П. Рулін також вважав роботу В. Меллера видатною, оскільки художник «зу-
мів подати таку динаміку електрики, таку розкіш світла та фарб, що вона по су-
ті найбільше вплинула на  глядача. Рівнобіжно з  ходом моторної увертюри де-
далі більше електрики розливається по сцені, утворюючи таку своєрідну гармо-
нію світла й звуку, що не дивними були ті оплески, які доводилось чути при кін-
ці цієї увертюри»1150. «Алло, на  хвилі 477!» рясніли вигадливими й  різноманіт-
ними «електричними чудесами». Окремі рецензенти навіть наголошували, що 
В. Меллер «при бідних технічних і невеликих матеріяльних ресурсах театру […] 
все ж таки дав “тон” і характер зовнішньо ефектного рев’ю»1151.

Сценографічний проект «Алло, на хвилі 477!» передбачав, на думку Д. Чукіна, 
вирішення кількох принципових завдань: «Монтажність матеріалу, удаваність 
плану потребували максимально лаконічного оформлення, яке не зв’язувало  б 
собою швидкої зміни дії. Тут театр в цілому і зокрема художник не зв’язані ек-
зотичним спрямуванням текстового матеріалу (як у “Мікадо”). Отже, завданням 
митця було, передусім, підкреслення зміни темпів, що й досягалося характером 
освітлення та характеристичністю костюмів»1152.

Рідкісним лаконізмом відрізнявся предметний світ вистави «Алло, на  хвилі 
477!» — стрімка дія, численні танцювальні епізоди вимагали граничного вивіль-
нення сценічного простору. Тож, «звичних декорацій на сцені не було. Під час дії 
з’являлися лишень ігрові деталі сценографії. Ефективне враження справляло ве-
лике, на всю сцену, світлове коло з електричних лампочок, які могли одна по од-
ній так швидко спалахувати й гаснути, що коло немовбито оберталося. Сьогодні 
подібним дивом нікого не вразиш, а тоді цей світловий трюк викликав захоплені 
оплески… На яскраво освітленій сцені мальовниче видовище утворювали барвис-
ті костюми численних персонажів»1153.

Рухи героїв у барвистих костюмах на тлі динамічної світлової партитури під-
тримувалися синхронізованим розвитком музичних форм, утворюючи систему 
калейдоскопічних картин, здебільшого чітко ритмічно співвіднесених. Час від ча-
су зміни ритму провокувалися саме світловими ефектами. Щодо світлового ко-
ла, то його не варто розглядати лише у суто технічному сенсі; електричне сяйво 
в «Алло, на хвилі 477!» відігравало роль значно складнішу, аніж роль допоміж-

1149  Меженко Ю. «Алло на хвилі 477» […].
1150  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 145.
1151  Шевченко Й. «Ножиці» в театрі: (До підсумків сезону) […]. — С. 111.
1152  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
1153  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 56.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

391

ного технічного засобу. Воно тут виступало як знаковий атрибут, важливий для 
природи жанру.

Специфічну стилістику ревю березільці вперто продовжували опановувати 
надалі, розуміючи, що, попри небездоганний конкретний результат, вони цією 
роботою накопичують досвід — найбільший творчий набуток, ціну якого нічим 
не можна виміряти. «Березіль» ще повертатиметься до жанру ревю, але вистава 
1929 року лишиться у пам’яті глядачів прикладом яскравої театральної гри, гу-
мористики  — рідкісним феноменом у  тодішній мистецькій дійсності. Втім, сам 
«Березіль» тоді переживав епопею нескінченного ремонту, який викликав за-
тримку з цією прем’єрою також.

«Театральний будинок, де розміщався “Березіль”, потребував капітального 
ремонту, бо стеля над партером загрожувала завалитися. Виникла потреба оно-
вити інтер’єр, надати приміщенню для глядачів сучасного стилю. Потребувала 
оновлення й  техніка сцени. У  розробці проекту внутрішньої перебудови те-
атрального приміщення активну участь узяв головний художник “Березоля” 
Вадим Меллер. Зникли старовинні оздоби: бархатна оббивка бар’єрів, м’які кріс-
ла у партері, ліпнина, розмальована завіса. Натомість — тільки поліроване де-
рево двох кольорів  — темнішого й  світлішого коричневого тону. Завіса тепер 
здіймалася вгору й опускалася додолу»1154. А тим часом трупа лишилася без при-
міщення на  відчутно довгий час. «Більшe півроку зайняття творчого ансамблю 
над майбутнім репертуаром відбувались у  клюбах робітників освіти, інженерів 
та залізничників»1155. Театр готувався до нових прем’єр, дебютів нових режисе-
рів, боровся за подовження життя «Народного Малахія».

Залучення чергового режисерського покоління до активної праці в час поси-
лення нападок на театр з боку влади, різноманітних сил, що негативно ставили-
ся до нового курсу театру, закидаючи йому зраду ідеалів «революційного мисте-
цтва», — все це утруднювало початок творчого життя харківської генерації учнів 
Л. Курбаса. Його самого від педагогічного процесу відволікали все нові соціально-
політичні проблеми. Водночас, підвищення мистецького класу трупи, утворення 
міцного союзу з М. Кулішем сприяли загальному творчому, духовному підйому.

З переїздом до Харкова, очоливши державну інституцію з відповідним кошто-
рисом, кадровим складом, певними службовими обов’язками всіх учасників про-
цесу, керівник колективу мав перебудувати й  найпринциповіший аспект влас-
ної роботи — педагогічний. І справа полягала не лише у винайденні особливих 
форм, але й у, сказати б, чіткій артикуляції Л. Курбасом найближчих березіль-
ських перспектив.

1154  Там само. — С. 64.
1155  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 308.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

392

Усі попередні етапи творчої праці реформатора вітчизняної сцени переко-
нують у непохитності його віри в необхідності постійного й регулярного фахо-
вого навчання українських акторів. Про це свідчила історія Молодого театру, 
Кийдрамте, Мистецького Об’єднання «Березіль». І щоразу Л. Курбас цілком від-
давався цій праці, спираючись на студійні принципи роботи.

У Харкові кадрова ситуація в «Березолі», порівняно з Києвом, виглядала про-
блематично, особливо щодо режисерів. Помітно кращий стан акторського скла-
ду цього питання не знімав, радше загострював. Л. Курбас завжди залучав сво-
їх учнів-режисерів до виховання акторів, розглядав участь своїх молодих колег 
у цьому процесі як одну з головних засад формування мистецької індивідуаль-
ності самого режисера. Тепер корпус режисерів помітно зменшився. У Харкові 
одразу встановити належні (за мобівською міркою) підходи до виховних проце-
сів не вдалося. Врешті, ані кошторис, ані регламент, так званого, «виробничого» 
репертуарного театру цього не передбачали.

Водночас, з другої половини 1920-х років загальний стан режисерських кадрів 
в Україні чимало фахівців розцінювали як незадовільний. Найбільше тим пере-
ймаються діячі березільського родоводу. На сторінках «Нового мистецтва» вони 
започаткували дискусію під загальною назвою «В справі виховання молодої ре-
жисури», де у чотирьох числах журналу (1928, № 8; № 14/15; № 16/17, № 18/19) 
виступили В. Василько, С. Бондарчук, П. Вершигора. Перший з них на шпальтах 
часопису «Театр — Клуб — Кіно» (1928, № 3) продовжував далі розвивати цю те-
му. Й. Шевченко у «Критиці» (1928, № 6) в дописі «Чекаючи сезону» її ще біль-
ше загострює. Проблеми молодої режисури навіть спонукають Я. Мамонтова ви-
користовувати відповідну «стилістичну фігуру» задля наголошення полемічного 
спрямування статей зовсім іншої проблематики, статей, які він називає «Листи 
до молодого режисера». Якщо спробувати узагальнити тогочасні погляди на те-
атральну освіту в Україні, то левова частка всіх висловлювань засвідчує визнання 
пріоритетів березільської школи на цій ниві.

Саме за таких умов Л. Курбас намагається відновити в «Березолі» фахове нав
чання. Досвід МОБу, особливо діяльність режисерської лабораторії (Режлаб) 
та режисерського штабу (Режштаб), лишається важливою базою для відновлен-
ня педагогічної роботи в театрі. Керівник «Березоля» намагається інтенсифіку
вати власну педагогічну працю, діє зважено, обмірковуючи кожний наступний 
крок. Можливо тому дебют чергового режисерського покоління припадає аж 
на 1929 рік (за мобівськими мірками — запізно). Щоправда, історія початку їх-
ньої самостійної праці відбувається за досить несприятливої ситуації, на тлі без-
кінечних нападок і  звинувачень «Березоля» в «зраді» ідеалів «революційного 
мистецтва», що, втім, не завадило Л. Курбасу висунути перед новою генерацією 
безпрецедентне завдання: поставити перше українське ревю.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

393

Особливе місце в  цьому гурті посів Б. Балабан  — талановитий актор, який 
складав серйозну конкуренцію «головним комікам» «Березоля»  — М. Кру
шельницькому та  Й. Гірнякові. Хоча інтерес Б. Балабана до  режисури пробу-
джується ще в К иєві, харківське ревю стає його першою виставою, успіх якої 
він далі розвинув у постановці наступного ревю — «Чотири Чемберлени» (пер-
ший варіант створений разом зі В. Скляренком — 1931 р.; другий самостійно — 
1933 р.) та  в «Плацдармі» М. Ірчана (1932 р.). Надалі Б. Балабан працюватиме 
в Харківському театрі музичної комедії, очоленому ним того ж таки 1929 року. 
Він і К. Діхтяренко, маючи за плечима досвід акторської роботи у МОБі, тонко 
відчували природу цієї школи, вільно існували в її творчих і технологічних ме
жах.

Л. Дубовик і В. Скляренко — випускники Київського Муздраміну, теж вигля-
дали адекватними творчим засадам «Березоля», цілком відповідаючи вимогам 
школи, де цінували ініціативність, невгамовність пошуку, що ними, врешті, по-
значилася творча вдача всіх харківських постановників-дебютантів.

Традиційну мобівську практику залучення режисерів до  найширших сфер 
театральної роботи Л. Курбасу пощастило почасти відтворити і  в  Харкові вже 
на початку другого сезону. Приміром, він дав старт В. Скляренку, який ще в ін-
ституті «визначався яскравою індивідуальністю, творчою ініціативою і мав зна-
чну популярність у молодіжному середовищі. Він організував за межами інститу-
ту свій самодіяльний молодіжний колектив на кшталт “Синьої блузи”, сам ство-
рював там актуальний сатирико-героїчний репертуар. Володимир Скляренко, 
якого прийняли до інституту 16-річним хлопцем, одразу ж виявив себе до анек-
дотичності унікальним і  винятково талановитим»1156. У «Березолі» він із  запа-
лом віддавався педагогічній роботі, ставши між згаданим «режисерським призо-
вом» найактивнішим постановником, підготувавши до 1933 року шість прем’єр: 
«Заповіт пана Ралка» В. Цимбала (разом із К. Діхтяренком), «Невідомі солдати» 
Л. Первомайського, «М.Р.Т.О.» (разом із К. Діхтяренком), «Чотири Чемберлени» 
(перший варіант разом із Б. Балабаном), «Тетнулд» Ш. Дадіані (під художнім ке-
рівництвом Л. Курбаса), «Хазяїн» І. Карпенка-Карого.

Л. Дубовик самостійну режисерську роботу почав із постановки нової редак-
ції п’єси М. Куліша «97». Далі не без успіху звернувся до «Кадрів» І. Микитенка. 
А  в  рік розгрому «Березоля» вперше в  історії колективу здійснив постановку 
п’єси Ж.-Б. Мольєра «Пан де Пурсоньяк».

Практика перших років перебування у Харкові довела, що долаючи різнома-
нітні перепони, «Березіль» не лише не відмовляється від фахового навчання, нав
паки — ретельно його впроваджує. Всю цю роботу умовно слід поділити надвоє: 

1156  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 41.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

394

на  акторське та  режисерське навчання. (Йдеться, звичайно, про весь творчий 
склад, а не тільки, так званий, «молодняк»). Нормою для березільців лишається 
майже цілодобове перебування у театрі, коли з вранішніх годин до вечірньої ви-
стави (інколи нічних проб) усі наполегливо вдосконалювали свою майстерність. 
«Перед початком репетицій — обов’язковий тренаж. Танець, фехтування, поста-
новка голосу. Постійно розучувалися хори, вокальні номери, куплети — таких 
вокальних епізодів не бракувало у березільських виставах. У колективі система-
тично читали лекції, обговорювали новини літератури і мистецтва. Часом скли-
калися загальні збори, на яких мистецький керівник повідомляв про репертуар-
ну лінію та творчу програму театру, про стан і завдання колективу, про загаль-
не становище сучасного театру, ділився театральними враженнями від своїх по-
їздок до Москви тощо»1157. Втім, зміна виробничої ситуації змусила Л. Курбаса 
не лише відновити, а й активізувати творче навчання.

Особливої уваги та опіки потребували актори, які не мали березільського ви-
ховання. Серед них, приміром, була тоді вже популярна провінційна актриса 
Н. Ужвій, яка через півстоліття скаже: «Як на мене, то найліпше готував акто-
ра до сцени, до завжди сучасної гри Лесь Курбас. […] Курбас давав метод, за до-
помогою якого актор міг якнайкраще перетворитися, якнайповніше перевтіли-
тись у свого героя. Ми були акробатами, гімнастами, фокусниками, балеринами, 
знали можливості свого голосу як співаки, вчили мову як лінгвісти. Ми опано-
вували абсолютну правду, найтоншу психологічну достовірність діалогу й пізна-
вали міру тієї правди, тієї вірогідності в різних соціальних групах. Усе це разом 
формувало актора, якому жодна жанрова, стилістична естетична буря не страш-
на. Об’єднайте це з постійною спрямованістю на громадські діла, постійним по-
новленням своїх знань з усіх галузей культури, художницькою самовідданістю, 
абсолютним підкоренням надзавданню вистави, вимогам ансамблевості, законам 
колективу»1158.

Найбільшу проблему для керівництва «Березолю» створювали, звичайно, учні 
студії, відкритої 1930 року. Студія мала згодом розвинутися, фактично, в  ін
ститут. Л. Курбас сподівався, сучасною мовою, сертифікувати педагогічну ро-
боту «Березоля», надати їй іншого статусу. Підготовка була дуже ретельною 
й багато чого тоді вдалося здійснити. В одному з тодішніх часописів анонсувало-
ся рішення керівних органів з цього приводу: «За постановою Управи Мистецтв 
НКО, при театрі «Березіль» відкривається драматична студія, що має за завдан-
ня виховати свідомого своїх обов’язків митця і  громадянина, давши йому пев-

1157  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 39.
1158  [Ужвій Н.] Любити тільки його: В гостях у Наталії Михайлівни Ужвій / розповідь 

записав О. Тарасенко // Культура і життя. — К., 1983. — 4 вер. — С. 4.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

395

не фахове уміння актора і режисера сучасного театру та кіна, а також і керівни-
ка для низової театральної роботи у клюбі, сільбуді тощо. […] На керівника сту-
дії призначено мистецького керівника театру «Березіль» народного артиста рес-
публіки тов. Л. Курбаса. На викладачів, крім тов. Курбаса, — режисерів театру 
“Березіль”: Балабана, Дубовика, Скляренка, а  також проф. Білецького, проф. 
Полфьорова, проф. Юринця та  т. т. Меллера, Крушельницького, Йогансена 
й інших»1159. На жаль, не всі ці плани пощастило зреалізувати. Передбачуваний 
обсяг праці виявився завеликим. Однак у тому вигляді, в якому студія існувала, 
результативність її роботи була очевидною.

Студія стала об’єктом постійного клопоту Л. Курбаса  — він контролював 
і спрямовував усю роботу особисто. Діяв планомірно, послідовно рухаючись від 
одного завдання до іншого, намагаючись, найперше, стимулювати процеси вхо-
дження молоді до творчого складу трупи. Потрібно було прищепити їм принци-
пи березільської сценічної культури, тож, традиційний тренаж був обов’язковим 
для всіх членів колективу незалежно від віку та стажу роботи. Саме в такий спо-
сіб творче єднання відбувалося найбільш природнім чином, не риторично, а прак-
тично, в контакті новачків із безпосередніми носіями культури школи.

Напружений режим праці виявився чималим випробуванням для нових бере-
зільців. «На ранкові заняття пластикою та акробатикою приходили, крім нас, 
студійців, усі актори театру. На уроках постановки голосу, художнього читан-
ня, культури мови ми старанно працювали над розвиненням свого мовного апа-
рата. І розмовляли ми лише в ці години. На заняттях з акторської майстернос-
ті у наш перший навчальний рік усі завдання виконувалися без тексту. То були 
вправи на почуття аксесуару»,1160 — згадувала одна зі студійок, зауважуючи, що 
тільки на другому році навчання в етюдах дозволили використовувати одне-два 
слова. Зазвичай, ці етюди-мімодрами одразу обговорювалися всіма студійцями, 
слово Л. Курбаса або його асистентів — В. Скляренка чи Б. Тягна — було остан-
нім, підсумковим. Воно допомагало сфокусувати увагу початківців на засобах 
будови образу, а не лише на технічних знаряддях. Цей етап закінчувався опра-
цюванням монологу (для всіх студійок першого набору — монолог Джульєтти 
з ІІІ акту).

Делікатний момент входження новачків у практичне життя театру Л. Курбас 
вважав за краще здійснювати у власних постановках. Це могла бути, приміром, 
роль безсловесної прибиральниці в «Народному Малахієві» чи когось із натовпу 

1159  Драмстудія при театрі «Березіль» // Радянський театр. — 1929. — № 2/3. — С. 79. — 

Без підпису.
1160  Мацкевич Г. Курбас у студії театру / Ганна Мацкевич // Лесь Курбас: Спогади су-

часників […]. — С. 247.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

396

демонстрантів у «Пролозі». Необхідно було посприяти молодій людині відчути 
важливість його роботи для долі всієї вистави, коли відповідальність за художній 
результат поділяється між усіма творцями.

Третій рік мав інтенсифікувати здатність актора відчувати специфіку середо-
вища через певний сценічний акт. Етюди у цій фазі навчання будувалися на парт-
нерстві акторів одного з  одним і  з  простором, який, у  свою чергу, потребував 
опанування й трансформації. «Дальший учбовий етап мав умовну назву “просто-
ровий план”. Завдання ми виконували по двоє — чоловік і жінка, причому один 
з двох (по черзі) мав бути сценаристом і режисером. Короткий сценарій будували 
окремими кадрами — скульптурними групами, ніби поволі рухали кіноплівку»1161.

Подібні приклади педагогічної практики (особливо харківської доби) є рід-
кісними. Їхнє значення важко переоцінити, головним чином, через брак доку-
ментальних свідчень. Будь-які згадки про методичні прийоми, до яких Л. Курбас 
звертався, вказують на конкретні параметри створеної ним школи. Іншим важ-
ливим моментом цього процесу було продовження студій у теоретичній сфері. 
Ставлячи собі за мету розробку основ системи режисури, він водночас вихову-
вав таку потребу у своїх учнів-режисерів, розглядаючи це як певний педагогіч-
ний прийом.

У другій половині 1920-х років митець продовжує досліджувати ритм в сценіч
ному мистецтві, перевіряючи результати теоретичного пошуку на заняттях з ак-
торської майстерності, в тому числі й безпосередньо в студії театру. На третьо-
му курсі цей аспект визначає довершення процесу формування мистецької інди-
відуальності актора. Володіння сценічними ритмами, однаково важливе і для ак-
тора, і для режисера, стає методологічною підставою для об’єднання їхніх зусиль 
на  останньому етапі навчання. Саме тоді проблема сценічного конфлікту кон-
кретизується в  специфічних формах партнерства актора з  простором. Вправи 
з «просторовим планом» невідворотно спрямовують виконавця до «режисури 
власної ролі». В праці над пластичними «кадрами» «конфлікт виявлявся в скуль-
птурному взаємовідношенні тіл дійових осіб, думка конденсувалася у пластич-
ному ритмі. […] Олександр Степанович вимагав, щоб ми, використовуючи зако-
ни композиційного заповнення простору, наслідуючи класичні барельєфи, “лі-
пили” такі групи, які б з граничною виразністю доносили думку, зміст кожного 
кадра»1162.

Л. Курбас не полишає активної педагогічної праці під час відпочинку в Одесі, 
влітку 1928 р., коли (як це повелося ще за часів Молодого театру і продовжилося 
у практиці МОБу) вся трупа водночас відпочивала й готувалася до нового сезо-

1161  Мацкевич Г. Курбас у студії театру […]. — С. 250.
1162  Там само. — С. 247.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

397

ну. Репетиції та тренінг не припинялися ні за жодних умов. Сам Л. Курбас інтен-
сивно працював над окремими аспектами теорії театру, виступаючи перед твор-
чим складом із доповідями, де висвітлювалися наступні теми: «Що таке ритм», 
«Визначення ритму в музиці», «Релятивізм», «Що таке концепція», «Пафос тво-
ру», «Закон інволюції та еволюції» та ін.1163 Виголошення доповідей відбуваєть-
ся й на початку сезону, приміром: «Про час і ритм у театральному мистецтві», 
«Про закони просторового протиставлення в акторській професії. Про сценіч-
ний темп і ритм»1164.

Навчання режисурі в «Березолі» — наполеглива щоденна робота. «Кожну но-
ву виставу режисер-постановник готував з  режисером-лаборантом  — одним, 
а то й двома. Під час репетиції лаборанти мали фіксувати текстові зміни, запро-
поновані постановником, запам’ятовувати й уміти записувати мізансцени, дава-
ти виписки на потрібний реквізит, відзначати у режисерському примірнику п’єси 
ігрові паузи, безсловесні дійові епізоди, місця музики і шумів. Режисерський при-
мірник ставав таким чином такою собі партитурою, що за нею режисер-лаборант 
міг реставрувати виставу, вводити та заміняти виконавців. Досконало знаючи ви-
ставу й розуміючи її задум, черговий режисер-лаборант стежив із зали за пере-
бігом сценічної дії, за реакцією глядачів, занотовував і доповідав Лесеві Курбасу 
свої зауваження. Жодне порушення творчої дисципліни на сцені не могло про-
йти повз увагу»1165.

Незмінною лишилася процедура затвердження режисерської експлікації, ста-
дія, відома особливою ретельністю в обговоренні кожного проекту. Доповідач му-
сив бути готовим до граничної вимогливості з боку колег. «А коли молодий ре-
жисер, доповідаючи у деталях про свій задум, починав плутатися, “плавати”, гу-
бити за  деталями головне, його негайно “ловили” на  незрілості режисерського 
мислення»1166. Л. Курбас уважно стежив за цим процесом, відвідував репетиції, ні-
коли не дозволяючи собі робити зауваження постановнику у присутності акторів. 
Контролював він і роботу своїх учнів із глядачем. Спілкування із, головним чином, 
робітничою аудиторією було, як і у Києві, обов’язковим. «Режисура постійно го-
тувала спеціальні програми, куди входили сцени з вистав і концертні номери бере-
зільських акторів. З такими програмами виступали на заводах, просто у цехах під 
час перерви. Режисер звертався до робітників із вступним словом про театр, його 

1163  Додатки: Матеріали до  хронології життя і  творчої діяльності О. С. Курбаса 

/ [М. Лабінський] // Лесь Курбас: Спогади сучасників […]. — С. 343.
1164  Там само. — С. 344.
1165  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 42–43.
1166  Там само. — С. 43.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

398

репертуар, розповідав про акторів»1167. Тут теж відчувається відлуння мобівських 
підходів, навіть запозичення певних прийомів спілкування з аудиторією.

Час найактивнішої мобілізації нової режисерської генерації «Березоля» при-
падає на  період між 1928 та  1931 роками. Попереднє покоління режлаборан-
тів вже посідає помітне місце в театральному процесі України. В. Василько ке-
рує Одеською держдрамою, Червонозаводським театром. Г. Ігнатович очолює 
Харківський театр для дітей, Б. Балабан — Харківську музкомедію, Я. Бортник — 
«Веселий пролетар». У кіно працюють Б. Тягно та Ф. Лопатинський. Майже всі 
вони — театральні педагоги. Багато хто регулярно вправляється у театральній пу-
бліцистиці1168. Не дивно, що за таких обставин уваги до «Березолю» не бракує і по-
за межами України. З 1927 р. журнал «Современный театр» регулярно друкує ма-
теріали про «Березіль», присвячує йому цілий номер — 1928, № 32/33. Діяльність 
театру Л. Курбаса висвітлювали «Новый зритель», «Интернациональный те-
атр», «Искусство». Молоді березільські режисери здобувають професію за умо-
ви зростаючої популярності колективу. Їх навантажують різноманітною, тради-
ційною для «Березоля» працею.

І всі ці здобутки березільської школи Л. Курбаса зовсім не заважали проти-
вникам театру піддавати його шаленій критиці. Особливе місце тут належало 
державним та партійним інстанціям. Але це не зупиняло мистецького керівника 
у його прагненні активізувати педагогічну й теоретичну діяльність. Більше того, 
він використовував будь-яку нагоду для виголошення своїх думок із цього при-
воду. «Трибуною» для Л. Курбаса могла стати навіть спеціальна нарада, присвя-
чена річниці так званої комісії чистки (1931 р.). Виступаючи на цьому засіданні, 
він із гіркотою говорив про неналежний стан власної роботи над створенням сис-
теми режисури: «Наша система вся в головах — вона не перевірена, вона скла-
далася від лекції до лекції і з певними помилками, вона не перевірена з погля-
ду діалектично-матеріалістичного методу. Це справа така, яку я мушу залиши-
ти в порядку. Я повинен, я зобов’язаний, як діяч пролетарського мистецтва, це 
зробити і дати в руки тим товаришам, які понесуть це далі, будуть поглиблювати 
і доведуть до того, що стоїть перед усім нашим театральним рухом, як мета»1169. 
Інтонація виступу — окрема проблема, натомість слід акцентувати інше — за-
непокоєність митця відсутністю теоретичної, методологічної бази, що без них 
творчий рух відчутно уповільнюється.

1167  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 43.
1168  Про долю березільських режисерів див.: Кузякина Н. Воспитать ученика / Наталья 

Кузякина // Театр. — М., 1987. — № 9. — С. 71–79.
1169  Промова Л. Курбаса в  перше засідання комісії чистки, 1931 р. [Машинопис].  — 

ІМФЕ НАН України, Ф. 42., од. зб. 11.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

399

Відданість справі, висока вимогливість до  власної праці, нестримний пошук 
нових шляхів якнайкраще характеризують мистецтво Л. Курбаса. Його власний 
приклад, був найсильнішим аргументом у тому, як він виховував нові покоління 
українських митців. Трагедія знищення самого майстра, його дітища стала тра-
гедією для всього національного сценічного мистецтва. За відсутності лідера оче-
видною видається й приреченість самої березільської школи. Водночас є також 
очевидним, що знання, набуті учнями Л. Курбаса в процесі будівництва нового 
театру, досвід березільської школи увійшли у «плоть і кров» кожного носія цьо-
го досвіду, відтак не могли зникнути з розгромом «Березоля».

Нині уваги до  особи Л. Курбаса у  вітчизняному театрознавстві не  бракує. 
Однак особливого інтересу до його педагогічної діяльності ми, на жаль, не спо-
стерігаємо. Можливо, належна увага саме до цього аспекту надбань реформато-
ра національного театру допоможе не лише краще усвідомити його внесок у роз-
будову української культури, але й сприятиме її оновленню.

Комедійна бравурність «Алло, на хвилі 477» на початку січня ніби задає тон 
1929 року, кульмінаційною вершиною якого стає «Мина Мазайло» М. Куліша. 
Автор читає п’єсу майже одразу після прем’єри ревю, сказати б, переводячи ре-
гістр пануючої на той момент на кону «Березоля» комічної стихії на значно ви-
щий соціальний, філософський щабель. Неперевершений виконавець своїх тво-
рів, М. Куліш якнайкраще презентував березільцям кожну нову п’єсу, безсум-
нівно впливаючи на сприйняття текстів через ритм, темп, емоційне забарвлення 
власної мови. Актори «Березоля» визнавали залежність від інтонаційного ладу 
кулішівського читання, у той чи інший спосіб адаптуючи авторське звучання тек-
сту до сценічного кону.

Прем’єра «Мини Мазайла» відбулася 18 квітня 1929 р. наприкінці сезону, 
менш як  за  два тижні до  початку гастролей у К иєві1170. Напередодні Л. Курбас 
публічно зауважив, що поспіх завадив випуску спектаклю у  належному вигля-
ді — 45 діб недостатньо для повноцінної роботи. Він сподівався розпочати на-
ступний сезон вдосконаленим сценічним варіантом «Мини Мазайла». Почуття 
відповідальності перед цим автором поглиблювалося кожною новою зустріч-
чю з  його творами, спричинялося усвідомленням безпрецедентного значення 
М. Куліша для «Березоля». Навіть більше — Л. Курбас був переконаний, що дра-
матург — кращий на теренах Радянського Союзу, втім, це йому не завадило спро-
бувати стилістично переосмислити п’єсу. Він не збирався ревізувати її всю, про-
сто бачив у стильовій царині можливість оригінального сценічного розв’язання. 

1170  Також про виставу див.: Єрмакова Н. Про стилістичну трансформацію «Мини Ма

зайло» М. Куліша у театр «Березіль» / Наталія Єрмакова // Просценіум. — Л., 2007. — 

№ 2/3. — С. 15–21; Там само. — 2008. — № 1. — С. 18–23.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

400

Для багатьох результат виявився неочікуваним. Сам постановник був перекона-
ний у доцільності обраного підходу: «Автор визначив її як комедію. Моя концеп-
ція […] має на меті підкреслити її романтичний характер і в поставі я так і даю її. 
Моїм завданням було, дотримуючись цього пляну, перекласти тонку літературно-
драматичну майстерність Куліша на сценічно-театральну символіку»1171. Кілька 
років потому, порівнюючи різні спектаклі за п’єсою М. Куліша, П. Рулін зробив 
висновок: «Тільки в “Березолі” набула ця вистава так би мовити принципового 
значення»1172.

Стилістичну трансформацію п’єси зауважили окремі сучасники, проте, оці-
нити її могли далеко не всі — заважала прямолінійність підходу: «Постановка 
Курбаса на  знищила подвійності п’єси. Проте вона зробила все можливе для 
перетворення двоїстої п’єси у  цілісний спектакль. Здійснений у  традицій-
них курбасівських тонах спектакль, як такий, полишає по собі сильне та ціліс-
не враження»1173. Відтоді довкола стилю вистави не вщухають дискусії. Сьогодні 
про її ідеологічний аспект висловлюються значно відвертіше, аніж у часи ство-
рення «Мини Мазайла». Натомість окремі змістові пасажі березільської виста-
ви, утворені стильовою кореляцією п’єси, тепер навряд чи можна стовідсотково 
дешифрувати. Це також стосується питання «зсуву» в світогляді авторів спекта-
клю саме тієї доби.

Свого часу березільську ревізію стилістики літературної основи деякі крити-
ки розглядали, посилаючись передусім на роботу режисера. Приміром, П. Рулін 
стверджував: «Лесь Курбас, з властивим йому вмінням бачити поза конкретними 
образами ширші символи та соціяльні проєкції подав комедію Куліша, забстраґу-
вавши її від певної соціяльної бази й ґенералізувавши таким чином її постаті»1174. 
Ще відвертіше про естетичне оновлення висловлювався Й. Шевченко: «Режисер 
майже завжди іде далі від автора п’єси. Так сталось і з “Миною Мазайло”: там де 
у автора натяк — у режисера повне слово; коли в автора побут — режисер бере 
автора, веде на гору й показує йому широкі обрії символічної романтики, соці-
яльного символу. Автор ніби бавиться словом і неекономно заливає ним усю сце-
ну — режисер (через майстерне оброблення акторське) показує способи точної 
композиції. Побутову певною мірою п’єсу він подає, як романтичну комедію»1175. 

1171  Б. С. [Б. Сіманцев] «Мина Мазайло»: (телефоном від харківського кореспондента) 

// Пролетарська правда. — К., 1929. — 20 квіт.
1172  Рулін П. Український драматичний театр за п’ятнадцять років Жовтня […]. — С. 111.
1173  Романовский М. «Мина Мазайло»: («Березіль») / М. Романовский // Харьковский 

пролетарий. — Х., 1929. — 26 апр.
1174  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 148.
1175  Шевченко Й. «Ножиці» в театрі: (До підсумків сезону) […]. — С. 113–114.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

401

Тож обидва рецензенти констатували послідовну позицію театру, однак не спро-
бували з’ясувати спонукальні причини запроваджених Л. Курбасом стилістичних 
трансформацій.

Втім, тут звертає на  себе увагу специфічне вживання категорії романтич-
не, цілу систему «кристалізації» якого в  березільській виставі запропонував 
Й. Шевченко: «Настановлення на  романтичне трактування п’єси призводить 
до того, що кожний з персонажів виростає на велетенську постать, хоч вона ви-
росла з реальности, але являє вже такий великий ідейний зміст, що тут бачиш ба-
гато більше, ніж у “реальності”. В сатирі людина все-таки лишається людиною, 
карикатура — це тільки прибільшення неґативних рис; “Мина Мазайло” в бере-
зільській інтерпретації — це вже більше за карикатуру, вище за сатиру, — це ви-
явлення сильно синтезованої потворности, — названо романтикою»1176. Якщо за-
лишити відкритим питання коректності вживання терміну «романтичне», спря-
мування розмірковувань автора видається адекватним формі березільського 
опусу. Прагнення театру, сказати  б, згустити сценічну матерію могло змусити 
критика вжити саме цей термін.

Майже шістдесят років потому Ю. Бобошко асоціював палітру романтично-
го у березільському «Мині Мазайлі» з культурними феноменами іншого похо-
дження: «Про романтизм у виставі говорити, звичайно, доводиться із застере-
женням  — мався на  увазі романтичний гротеск, гофманіада, та  стихія, у  якій 
тупі обивателі п’єси гіпертрофувалися режисером до  ступеня страхітливих 
масок, фантасмагорії у  виставі. Цими якостями спектакль, безумовно, пере-
кликався з  мейєрхольдівським “Мандатом”, піднімаючись іноді до  жорсткого 
сарказму»1177. Така ґенеза видається цілком переконливою, водночас вона зба-
гачує контексти вистави Л. Курбаса. Тож, категорія романтичного в березіль-
ському «Мині Мазайлі» завжди цікавила дослідників, викликаючи до життя ко-
рисні (для осягання змісту вистави) уточнення, розчищаючи шлях до подальшо-
го її вивчення.

Варта особливої уваги ґенеза, яка пов’язує цю українську комедію з Театром 
Мольєра, на  що вказували Ю. Шевельов, П. Рулін, Й. Шевченко. В  моногра-
фії Н. Кузякіної «П’єси Миколи Куліша», в  розділі, присвяченому «Мині Ма
зайлові», навіть є спеціальний підрозділ «В учнях у Мольєра». Майже для всіх 
згаданих дослідників «мольєріанське» означало послідовне укрупнення харак-
теристичних особливостей героїв та конфлікту. Окремий випадок, факт — тут 
перетворюється на прецедент, глобалізується у всіх його значеннях. З цією ме-
тою драматург вдається до прийому, культивованому народним імпровізаційним 

1176  Там само. — С. 114.
1177  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 140.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

402

театром. Йдеться про маску, яка в світовому театрі посіла чільне місце універ-
сального засобу типізації.

Як формоутворюючий фактор театральної гри маска надзвичайно цікавила 
Л. Курбаса й неодноразово ним використовувалася на різних етапах мистецько-
го пошуку, починаючи з «Горе брехунові». Невдовзі Л. Курбас створює власну 
модифікацію маски, спираючись на українські культурні феномени. Результати 
його зусиль могли оцінити глядачі «Різдвяного вертепу» (1919 р.). Вертеп, осо-
бливо його інтермедійний шар, з моменту молодотеатрiвської прем’єри постій-
но відлунює у сценічних творах лідера колективу, його учнів, засвідчуючи осо-
бливу увагу до художніх можливостей цього типу театру в цілому й маски зо-
крема. Нова п’єса М. Куліша створила винятково сприятливі умови для подаль-
ших шукань у відповідному напрямку. «Образи персонажів перетворювалися у 
“Березолі” на такі собі узагальнені образи-маски, не втрачаючи комізму життє-
вої достовірності. Своєю виразністю вони виявлялися близькими до зображен-
ня народної української кераміки. Я міг би порівняти їх з поетичним примітивом 
картин грузинського художника Ніколо Піросмані. Лесь Курбас спрямував сю-
жет у річище “високої комедії”»1178. У наведених візіях безпосереднього учасни-
ка подій цікавою є не лише сфера асоціювання, а й намагання визначити стильо-
ві джерела вистави — «високої комедії». У цьому ряду присутній також Гоголь, 
чий очевидний і незаперечний вплив чітко простежується в Курбасівських інтер-
претаціях М. Куліша.

Проте, Мольєр, Гоголь і вертеп — фактори не тільки естетичного порядку, а й, 
сказати б, ідеологічні резонатори вистави Л. Курбаса. Зауважимо: на час бере-
зільської прем’єри припало оприлюднення важливого для української культури 
твору ваплітянина, близької Л. Курбасові й М . Кулішеві людини  — А. Любчен
ка — «Вертеп», де крізь «магічний кристал» цього феномену розглядався україн-
ський світ. (Згодом Ю. Шевельов асоціюватиме багато явищ художньої дійснос-
ті другої половини 1920-х років із твором А. Любченка). Матрична будова верте-
пу визначається єднанням «містерії з  інтерлюдіями», впливаючи на  національ-
ну культуру, що зберігала у своєму генетичному коді цю ознаку як структурний 
принцип.

Ю. Шевельов запитує: «Хіба випадкова була співдружба ВАПЛІТЕ з бойчу-
ківцями? А кілька років пізніше хіба не прийшов до своєрідної містерії Микола 
Куліш у своїй “Маклені Грасі”, створеній у співдружбі ВАПЛІТЕ й “Березоля”? 
Ба навіть “Диктатуру” Івана Микитенка Лесь Курбас трактував як містерію — аж 
до деталів, до асоціацій між малими хатками на планшетах і ренесансовими буди-
ночками пізніх містерій, як вони засвідчені на малюнку Кайо й де Мелля 1547 р. — 

1178  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 59.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

403

з одним спільним завданням: виключити з театру поняття простору, дати дію по-
за простором,  — як  він виключений і  в “Вертепі” Любченка, де дія симультан-
но відбувається то в кімнаті автора, то в безмежжі степу, то в безмежжі України 
як цілости — бо дія весь час відбувається по суті в дусі, в діялектиці суперечнос-
тей, що існують, правда, в просторі, але не зв’язані істотно з простором»1179. У ви-
падку А. Любченка, так само як  і  у  випадку Л. Курбаса, йдеться зовсім не  про 
окремі ремінісценції з  вертепу. Зі слів Ю. Шевельова цілком зрозуміло: вертеп 
важливий як принцип світобачення. Щодо «Мини Мазайла», то в його структурі 
відчутно озивалися визначальні принципи вертепної конструкції.

Очевидне відлуння відповідної традиції відбилося на  просторовому рішенні 
«Мини Мазайла», події якого розгорталися на двох поверхах. Причому, на го-
рішньому  — з’являлися у  своїх ідеальних іпостасях-масках легендарні пращу-
ри героя, створюючи контраст не лише для Мини, а й для всіх здрібнілих нащад-
ків, уособлених героями комедії М. Куліша, які водночас відтворювали належну 
їм інтермедійну функцію. Горішні герої — діди — були метафоричним засобом 
узагальнення, зміни масштабів п’єси, нарешті  — її проблематики. Характером 
залучення до  сценічних подій, місцем перебування, знаковою природою, зако-
дованою у  структурі вертепу, вони перешкоджали скочуванню дії у  побутово-
приземлену стихію, уможливлюючи збільшення видового масштабу березіль-
ської вистави.

Вплив вертепних канонів позначився також на  змалюванні ще однієї гру-
пи персонажів, яка не  брала участі в  сімейних чварах Мазайл,  — комсомоль-
ців, існуючих підкреслено незалежно від перебігу подій комедії. Їх  і «дідів» 
об’єднували місцезнаходження й ставлення до подій сценічного «низу». Згори, 
звідки з’являлися освячені історією пращури, спускалися до М азайл і  сучасні 
«небожителі» — новітні «боги з машини», які своєю появою в п’єсі, радше за все, 
були зобов’язані бажанню автора відгукнутися на злобу дня. Недаремно призна-
чення комсомольців вичерпувалося завданням — судити.

Л. Курбас різними сценічними засобами декларував байдужість трійки (!) мо
лодиків до  проблем, якими переймалася решта персонажів. Він «вигадав осо-
бливий цікавий сценічний прийом: комсомольці вели між собою розмови, пере-
кидаючи один одному волейбольного м’яча»1180. Хоча текст п’єси передбачав гру 
в м’яча, постановник на ній умисно наголошував. Відтак, більшість закидів ідео
логічного плану саме гру в м’яча трактували як свідоме «зниження» ролі ідейно
го фактора, спотворення образів більшовицької молоді, спрощення їхньої місії. 

1179  Шерех Ю. Колір нестримних палахтінь: («Вертеп» Аркадія Любченка) // Шерех Ю. 

Пороги і запоріжжя: Література, мистецтво, ідеології […]. — Т. 1. — С. 463.
1180  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 59.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

404

Навіть, коли критиком був прихильний до  театру і  вистави Й. Шевченко. Він, 
порівнюючи березільську й франківську вистави, писав, що у Г. Юри «бадьоріше 
зухваліше вривається […] у дію група комсомольців, тимчасом у “Березолі” […] 
комсомольці видаються […] ідеологічними сухарями. Бо, очевидно, за  пляном 
самої постави, тут подають мало виразних, ніби не серйозних, комсомольців»1181.

Тож, очевидно: у «Березолі» питання участі «комсомолу» в проблемах решти 
героїв твору розв’язувалося тенденційно. Чи не тому комсомольці у Л. Курбаса 
не могли «розчинитися» в проблемах родини Мазайл, так само, як цього не мо-
гли персонажі верхнього поверху вертепу? Можливо, тут також діяв закон, який 
зумовлює сферу дій персонажів залежно від місця їхнього поставання й  пере-
бування? Режисер міг «закодувати» поведінку трьох молодиків, передбачливо 
змусивши їх спуститися з гори. Закономірна (за такої постановки питання) не-
зворушність комсомольців на березільському кону, в кращому випадку, викли-
кала здивування критиків, у гіршому — роздратування, звинувачення в ідеоло-
гічній «безграмотності». Тим не менше, комсомольці у березільців існували в ін-
шому (аніж багато кому хотілося  б) змістовому вимірі: вони  — самодостатній 
гурт людей, чия місія якраз і полягала у відвертому гребуванні Мазайлами, їхні-
ми проблемами та «драмами». Присутність у домі головного героя вичерпувала-
ся завданням — судити, що у посталому політичному контексті невідворотно за-
грузало в провокативно небезпечній проблематиці.

Саме о тій порі залучення до політичних вироків широких кіл «ідейно зрілих 
громадян» перестає бути чимось винятковим. І  чи варто нагадувати, що якраз 
на  час прем’єри «Мини Мазайла» починає чимдужче розкручуватися колесо 
справи СВУ, й  у  ній неабияка роль призначалася масовці обурених «свідомих 
громадян». А вже втручання «нових людей» у сімейні «процеси» — і поготів ви-
глядало річчю буденною. Тож іронія щодо виявів «політичної зрілості» й запо-
падливої налаштованості судити «ідейно незрілих» співвітчизників, сама можли-
вість такої іронії виглядала несумісною з «політичною цнотою» критиків виста-
ви Л. Курбаса. Найменший натяк на подібні речі відлунював у рецензіях нерозу-
мінням, здивуванням, обуренням.

Звичайно, ідейні, філософські, політичні сенси такого роду диспозиції уне-
можливлювалися б психологічно-побутовою стилістикою, водевільним планом, 
уподобаним іншими постановниками п’єси М. Куліша. Маска  ж  — рівень уза-
гальнення принципово змінює. Ю. Шевельов, звертаючись саме до цього аспек-
ту п’єси, знаходить для масок «Мини Мазайла» прототипи у попередньому творі 
М. Куліша — Л. Курбаса: «Це ті самі маски, що оточували Малахія, що їх він при-
водить до Раднаркому, що кружляли навколо нього в парку божевільні, що, ква-

1181  Шевченко Й. «Ножиці» в театрі: (До підсумків сезону) […]. — С. 115.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

405

плячись, робили своє діло в веселому будинку мадам Аполінари. Тільки в світлі 
іншого жанру вони заблищали тут строкатими крильцями в своєму короткочас-
ному танку під променем сонця»1182.

Особливо оригінальною видається лінія зв’язку обох згадуваних п’єс та обох 
березільських вистав, яку зауважив В. Хмурий, спираючись при цьому на актор
ські роботи Й. Гірняка: «Образ Гірнякового Кума, безперечно, стимулював Кулі
ша написати “Мину Мазайла”, як  взагалі Березіль переключив його творчість 
у цілком інший план. Після натуралістичних “97” і “Комуни в степах” […] він у 
“Народнім Малахії” приходить до  заперечення натуралізму й  виступає в  мові 
та принципах рисунку персонажів з експресивними прийомами. Він дійшов ціл-
ком секрету флуоресценції слова і  намагається вирвати персонажі з  їхніх ре-
альних сценічних формул, щоб крізь них одсвічувала їхня ідейна суть, образи-
категорії»1183. Остання теза влучно визначає художній сенс березільських нова-
цій, мотиви мистецьких перетворень, до яких вдавалися в «Березолі» в праці над 
п’єсами М. Куліша.

Позиції В. Хмурого та Ю. Шевельова тут збігаються. Але, коли останній кіль-
ка десятиліть потому повернеться до березільського «Мини Мазайла» й так само 
відштовхнеться від постановки «Народного Малахія», він називатиме його по-
разкою «режисера на шляху від театру масової динаміки до театру акторських 
образів»1184. Визнаючи, що це справа рук генія, однак не перемога, Ю. Шевельов 
далі говоритиме про їхнього «Мину Мазайла» як про (порівняно з «Народним 
Малахієм») випадок набагато простіший. Втім, зауважить суттєві позитивні зру-
шення на шляху «до театру акторських образів», хоча, на його переконання, вони 
були надто вже локальні: «На сцені рухалися маски, як у фарсах Мольєра. Курбас 
діяв тут не так через рух, бо й мас на сцені не було, хоч рух не був виключений 
з засобів вистави, — як через ґротеск акторських характерів-машкар. Гірняк — 
Мина, Крушельницький — дядько Тарас, Ужвій — тьотя Мотя, Титаренко — Уля, 
усі, навіть картонний Мокій — Сердюк, були доведені до досконалости, і все бу-
ло підпорядковане єдиному задумові, а монолог Мини про прізвище Мазєнін був 
у  всьому моєму театрально-глядацькому житті одним з  найвищих акторських 
осягів. Багатство інтонацій і жестів, підпорядкування кожного руху характерові 
образу, — це було справді неперевершене. За всім виразно стояв Курбас, але все 
знайшло життя в особистості актора, і це було виявом справжньої співдружнос-
ти режисера і актора в новому театрі»1185.

1182  Шерех Ю. Шоста симфонія Миколи Куліша […]. — С. 60.
1183  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 31.
1184  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 150.
1185  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

406

Кожен більш-менш серйозний відгук містив похвалу акторам, подеколи 
зі згадкою про вирішальну роль постановника, чиї думки з цього приводу збе-
реглися у невеликих, хоча й, промовистих фрагментах, засвідчуючи велику ре-
тельність підходів. Так, приміром, було із  зауваженнями Л. Сердюку (Мокій) 
та О. Доценко (Уля)1186. Вже перша фраза містить програмну установку на гра-
ничну довіру до кулішівського тексту. Йдеться про необхідність «збудувати об-
раз в  залежності від матеріалу», водночас «організовувти свій матеріал у  вну-
трішньому тонусі»1187.

Короткі репліки Л. Курбаса стосовно акторських показів окреслюють постать 
Мокія, яку, на думку частини дослідників, драматург не надто увиразнив. Радше 
за все, пересічній уяві бракувало авторської вказівки: Мокій позитивний герой, 
чи ні. Прозорою в цьому сенсі виглядає спроба Й. Шевченка вписати Мокія в пев-
ний соціальний контекст: «Інтересний рисунок знайдено також і для “проєкції ” 
молодого й палкого темпераменту, представника “нового покоління” українсько-
го майбутнього — комсомольця Мокія (арт. Сердюк)»1188. Зауваження Л. Курбаса 
на пробах не змальовують політично заангажованого кандидата в комсомольці, 
у нього Мокій — примхливий тип молодого ентузіаста, безпосереднього у своїх 
реакціях, трохи занудного, але щирого й симпатичного: «Смішно те, що він воює. 
Весела, не завзята хода, а легка, забавна, задорна, ходить, наче посвистує, наче ба-
ламкає ногами. Тільки не впасти в шарж… Мокій — “захоплений” плескає, енергія 
це русло, а зовнішність моторна… Вихор у голові, розгін, мрійність… Для моло-
дості характерні різкі повороти всім тілом. Педант, підкреслює кожне слово»1189.

Крім констатації особливостей характеру героя, Л. Курбас пропонував засо-
би його сценічного вирішення, технологію творення ролі. З методологічної точ-
ки зору йшлося про синтез прийомів театру психологічної правди та театру ши-
рокого узагальнення й типізації. П. Рулін, приміром, звернув увагу на «гарну щи-
ру недоречність» героя Л. Сердюка, який через те здавався трохи кумедною до-
рослою дитиною — «єдиний підхід, що всю лінію цієї постаті виправдовує»1190. 
Інфантильність Мокія відігравала роль такого собі «резонатора», здатного 
органічно поєднати іноді прямо протилежні реакції героя. Результат був гід-

1186  У «Філософії театру» цей текст надрукований із серйозними помилками. Більшість 

зауважень Л. Курбаса були адресовані виконавцю ролі Мокія. Упорядник заміняє «Мокій» 

словом «макет», що перетворює текст на нісенітницю.
1187  Курбас Л. Режисерські настанови до вистави «Мина Мазайло» // Курбас Л. Філо

софія театру […]. — С. 720.
1188  Шевченко Й. «Ножиці» в театрі: (До підсумків сезону) […]. — С. 115.
1189  Курбас Л. Режисерські настанови до вистави «Мина Мазайло» […]. — С. 720–721.
1190  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 149.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

407

но поцінований сучасниками. Вайлувато-чарівний, замріяно-палкий, несподіва-
ний у подеколи зовсім дитячих реакціях, «завзятий фольклорист» (за виразом 
Й. Шевченка) герой Л. Сердюка в цілому був романтиком-ентузіастом — вираз-
ником цілого покоління молодих українських мрійників, засліплених своєю мрі-
єю, вкрай вразливих і, радше, не здатних до боротьби. Образ вийшов хвилюючим 
і привабливим, до того ж майстерно зіграним, що в надміру патетичній формі ви-
словив один з рецензентів: «Формально блискуче грає Мокія Сердюк»1191.

Уважний до  всіх виконавців, Л. Курбас із  особливою ретельністю працював 
над образом Мини. Й. Гірняк згадував, як під час читання комедії найперше до-
слухався до реплік дядька Тараса, передбачаючи свою подальшу роботу над ним. 
Натомість: «Догледливий педагог штовхнув мене на складніший шлях боротьби 
з самим собою, за що мені довелося з глибокою вдячністю схилити перед ним свою 
голову»1192. Л. Курбас працював із Й. Гірняком виключно самовіддано, недаремно 
постать головного героя виросла у виставі «Березоля» до вражаючих масштабів. 
Якщо для формальних антиподів — тьоті Моті та дядька Тараса — постановник 
не шкодував яскравих сатиричних фарб, буфонадних прийомів, то Мина потре-
бував гротеску, який підносив би постать пересічного «радслужбовця» до висот 
трагедії. «Ретельно добиралися й фіксувалися до найдрібніших деталей поведін-
ка, манери, зовнішність, пластика й ритміка. Характерне звучання мови, широка 
гама переживань Мини, бодай і викликаних нікчемними, дріб’язковими причина-
ми, надавали його образу глибини й об’ємності»1193.

Слова безпосереднього учасника вистави дістають підтвердження у  розвід-
ці В. Хмурого, коли той наголошував: «Легенький натяк драматурга, хто та-
кий справді його персонаж, актор поглиблює до графічної чіткості. Його Мина 
Мазайло увесь in extremis. Кожен його крок по  сцені, кожен його вчинок, рух 
пальця, навіть усмішка виходять із грітої все життя в серці мрії і по сантиметру 
наближають до  її здійснення»1194. Л. Курбас намагався збільшити масштаб по-
статі героя, не змінюючи його органічної природи, уникаючи побутовізму й над-
мірного психологізму. Тож, як  зауважив рецензент, «Мазайло Гірняка зовсім 
не соціально-конкретний тип, але символічний образ, формально дивовижно ви-
тончений і простий»1195. У центрі спектаклю постановником для нього вибудову-
валася спеціальна трьохактна «моновистава».

1191  Романовский М. «Мина Мазайло»: («Березіль») / М. Романовский // Харьковский 

пролетарий. — Х.,1929. — 26 апр.
1192  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 312.
1193  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 59.
1194  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд / В. Хмурий […]. — С. 31.
1195  Романовский М. «Мина Мазайло»: («Березіль») […].



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

408

Сама поява у виставі героя Й. Гірняка була інакшою, аніж в авторській ремар-
ці. Цілком пересічна подія, про яку сповіщає звичайний дзвінок у  двері, пере-
творилася на  ефектну й  жваву мізансцену надміру агресивно виголошених ре-
плік до  того моменту, коли глядачі побачили Мину на  власні очі. Бравурність, 
«блискавки і  грім» його появи мусили задавати тон усім подальшим подіям. 
Таким чином, Л. Курбас створює, сказати  б, затакт першої зустрічі публіки 
із Миною, скасовуючи інформативно-знакову роль дзвоника. Він «замінив цей 
сиґнал гістерично-радісним вигуком героя комедії ще із-за лаштунків сценічно-
го оформлення: “Го, го-го-го”… Після реплік Мазайлихи та дочки Рини, “Папа 
прийшов”, на сцену вибігав, мов навіжений, Мина Мазайло. Розкидаючи по всій 
сцені свою старорежимну чиновницьку шинелю та решту зовнішнього одягу, він 
продовжував своє невгамовне “Го-го-го”! Побачивши дружину й дочку, він наче 
опам’ятався і прошепотів загробним голосом: “Дайте води”»1196. Наступний мо-
нолог про ЗАГС перетворюється на окремий дивертисмент. На ступінь хвилю-
вання персонажа, якому він ніяк не міг дати ради, вказували некоординовані ма-
ніпуляції з предметом. Ефектне антре, майстерно демонструючи душевний стан 
персонажа, за  П. Руліним створювало враження окремого видовища, оскільки 
було «добре розподілене на три частини маніпуляціями з ґальошами, що їх він 
у захопленні забув скинути»1197.

Другим актом «моновистави» була сцена біля дзеркала, коли Мина примі-
ряв нові «ролі-маски», поводячись із  прізвищем, як  із  ритуальним предметом. 
(Нове ім’я ставало засобом травестійної ініціації). Л. Курбас розгортав епізод 
у досить довгу сцену, уможливлюючи «проживання» цілого спектаклю з влас-
ною експозицією, кульмінацією та розв’язкою. Це — момент граничної саморе-
алізації героя, коли він «здіймав» на чималі котурни власну персону, не шкоду-
ючи для цього найяскравіших «барв». Одночасно відбувалося «роздвоєння» ге-
роя Й. Гірняка, що викликало асоціації з гоголівським Попріщиним. Різні «ефек-
тні» прізвища Мини, з одного боку, множили його «я», засіваючи світ все нови-
ми Минами, а  з  іншого  — сакралізували назву, нехтуючи самою людиною, аж 
поки нарешті ім’я, подібно до носа майора Ковальова, самочинно не відділялося 
і не починало жити своїм окремим життям. (Саме цей образ постає у П. Руліна, 
коли він, заперечуючи «дріб’язковість», яку накидали драматургу, пише: «на-
че б то вся справа в цій зовнішній фабулі, наче б то фантастична історія про те, 
як у майора Ковальова одного дня зник ніс, перешкодила Гоголеві дати насичену 
концентрацію чиновницького життя!»1198).

1196  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 314–316.
1197  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 148.
1198  Там само. — С. 147.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

409

Отримавши можливість позбутися власного жалюгідного «Я», герой Й. Гірня
ка почувається режисером власної долі. Біля люстра він розігрував виставу для 
себе, приміряючи різні соціальні «маски», хоча маніпулював ними так само без-
ладно, як калошами на початку вистави. Нові подоби Мини люстром ніби множи-
лися, породжуючи візуальну «дурну безкінечність». Однак, зміною прізвища так 
само нереально виправити життя, як  і  фантастичною машиною із «Народного 
Малахія».

Пафос і  безглуздя об’єднувалися у  цьому епізоді, витворюючи моторош-
ний образ, що сам себе підживлював: зі збільшенням першого (пафос), зроста-
ло друге (безглуздя) — і навпаки. Враження від цієї сцени добре передають сло-
ва В. Хмурого: «І коли Гірняк грає свій монолог, кожне його слово одсвічує, я б 
сказав, “здійсненою мрією”. До речі, чи не вперше на цій сцені грають монолог?! 
Я навіть не знаю, чи так можна сказати. Проте, інакше сказати не можу. Гірняк 
тут не ходить, не говорить, не жестикулює, а грає. Текст тут тільки безконечна 
варіяція фраз із прізвищем Мазенін. Близько 15 хвилин актор на сцені по суті го-
ворить шаблонні слова, що їх ми в звичайнім житті не чуємо, не фіксуємо в моз-
ку. Але він мрію Мазайла  — психологічну категорію його соціяльно-расового 
образу — так злив із  цими словами, інтонаціями, жестами й  мімікою, що вони 
звучать як надхнений сонет. Про Гірнякового Мину Мазайла можна цілком сер-
йозно, не  боячись уславитися верхоглядом, сказати, що це шедевр сценічного 
майстерства…»1199.

Якщо перший епізод, попри надмірну емоційність поведінки героя, відпові-
дав уявленням про психологічну вірогідність, то сцена біля люстра надавала йо-
го постаті рис фантасмагоричності. Нарешті, в  третьому акті цієї «моновиста-
ви» гротеск починав набирати ознак трагізму, тож, герой Й. Гірняка опинявся 
на межі, за якою майоріло божевілля. За роздвоєнням особи (другий акт «мо-
новистави») наставала черга «олюднення» й «демонізації» Миною бездушного 
предмету. «Мазайло вішає свій старорежимний костюм на вішалку й говорить, 
сховавшись за  нею, даючи цим враження порожнього футляра, що все  ж таки 
живе і діє»1200. Так поволі накопичуються суто гоголівські мотиви, підтримані до-
бре продуманою драматургією речового світу. Сцена «озвучення» сюртука стає 
кульмінаційною. Їй передувала експозиція зі  скинутою на  підлогу шинелею (!) 
й безглуздою тяганиною з калошами. Нарешті настає розв’язка: «Мазайло лягає 
на канапку і вся родина починає носити його по кімнаті з порожнім сурдутом по-
переду, створюючи враження похоронного походу»1201.

1199  Хмурий В. [В. Бутенко] Йосип Гірняк: етюд […]. — С. 31–32.
1200  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 148–149.
1201  Там само — С. 149.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

410

В березільському «Мині Мазайлі» хвороблива гра у «я — не я» виявляється 
«заразною», вражаючи найближчу рідню героя вистави, а його самого духовно 
знищує. Три акти «моновистави» (з виокремленою «драмою речей») змальовува-
ли головного героя (за М. Романовським, «страхітливої оболонки людини») май-
же вичерпно.

Свіжих барв характеристичній палітрі додавали дуетні сцени Мини 
із Бароновою-Козино Г. Бабіївни, яка «чудово зображувала нафталінну “арис-
тократичність” учительки “правильних проізношеній”»1202. П. Рулін писав про 
«концертову гру обох акторів»1203. Для Й. Шевченка, «наче з  музею витягнена 
Баронова-Козіно в “Березолі” — колюча і зубата» за технікою виконання стояла 
«вище, ніж хто інший з виконавців»1204. Найбільше до цієї актриси, на його думку, 
наблизився М. Крушельницький у ролі дядька Тараса.

Захват від роботи першого коміка «Березоля» виказували всі без винятку ре-
цензії, відрізняючись, хіба що, тлумаченнями образу в діапазоні від «гумористич-
ний» до «сатиричний». М. Романовський, приміром, змальовує його ледь не во-
девільну фігуру: «Дядько Тарас у Крушельницького — другий прекрасний образ 
спектаклю, також символічний, але добродушно-іграшковий, легкий, сповнений 
тонким національним гумором, та всупереч усій комплекції Крушельницького… 
повітряно-невагомий»1205. За П. Руліним, герой М. Крушельницького «дістав со-
бі широкої соціяльної проєкції, нагадуючи дечим типи, що їх увічнили вже Вин
ниченко (Поміркований та Щирий), Коцюбинський (Хо)»1206.

Свого часу поширення набула практика ідеологічного ототожнення постатей 
тьоті Моті та дядька Тараса, через що героя М. Крушельницького визнавали так 
само вартим однозначного осуду, як і горезвісну курську родичку Мазайл. Утім, 
зрідка траплялися свідчення того, що ставлення березільців до дядька Тараса бу-
ло набагато прихильнішим. Приміром, Р. Черкашин, характеризуючи сценічну 
подачу реплік цього героя на злобу дня, наголошував: «Мар’ян Крушельницький 
надзвичайно вигадливо, справді віртуозно розмалював багатьма несподіваними 
ігровими деталями колоритний образ дядька Тараса, чиї ущипливі зауваження 
про радянську дійсність нерідко влучали у ціль»1207. Радше за все, влучність ви-
словлювань героя безпосередньо залежала від потрактування його театром: пра-
во на прицільні «залпи» навряд чи надали однозначно негативному персонажу.

1202  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 59.
1203  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 149.
1204  Шевченко Й. «Ножиці» в театрі: (до підсумків сезону) […]. — С. 114–115.
1205  Романовский М. «Мина Мазайло»: («Березіль») […].
1206  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 149.
1207  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 59.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

411

В концепції Л. Курбаса існували певні акценти, які, сказати б, виводили дядь-
ка Тараса з-під критичного вогню, дозволяли сподіватися на прихильне ставлен-
ня театру до героя. Першою на це звернула увагу Н. Кузякіна, спираючись на спо-
стереження А. Куренка,  — єдиного, хто вказав на  інспіровану театром алюзію, 
завдяки якій цей персонаж набував непересічного забарвлення: «У  соковитій 
та м’якій барвистості Крушельницького є те, над чим він нібито зараз і посміюєть-
ся з висоти нашої доби, але те, що складає його багатство, як актора, і що похо-
дить від минулого, яке починається на Кро…»1208. Н. Кузякіна слушно пояснює цю 
досить несподівану проекцію таким собі апартом у бік українського класичного 
театру, свідченням ревізії «Березолем» набутків попередніх мистецьких поколінь.

Подібних поглядів дотримувався і  Ю. Шевельов, вказуючи на  непересічний 
характер проблеми, посталої у співпраці драматурга та режисера: «Окремою те-
мою могло б бути творче відтворення в п’єсі і виставі традицій українського на-
родного театру — того самого, що виродився в наш так званий, “етнографічно-
побутовий” театр і що його справжні традиції так цінили Микола Куліш і Лесь 
Курбас»1209. Тож, постать саме М. Кропивницького виникає в уяві А. Куренка не-
даремно — досить поглянути на фотографію М. Крушельницького у цій ролі, що-
би побачити з якого «оригіналу» списувалася зовнішність дядька Тараса. До ре-
чі, і  малюнок ролі у  нього суттєво відрізнявся, приміром, від запровадженого 
Й. Гірняком. Це одразу помічає П. Рулін, який, порівнюючи обох митців, спеці-
ально наголошував на цьому моменті.

Вся наскрізна лінія ролі дядька Тараса спрямовувалася до «олюднення» ге-
роя через ретельне відтворення його реакцій, поведінки, манери триматися, 
власне — характерності. Він мусив стати добре впізнаваним, зрозумілим, близь-
ким. Саме подробиці робили цю постать на березільському кону значно симпа-
тичнішою. «Старанним опрацюванням Крушельницький досяг максимальної зо-
середжености дрібних рисок, що виявились далі у всій поведінці актора на сце-
ні. Широкі штани, короткий зріст, широкі кроки — все це створювало враження 
якоїсь безпорадности, кволої нікчемности поруч максимальної роздратованос-
ти. Особливої загострености досягли сцени, де дядько Тарас готується виступа-
ти на родинній дискусії, розкладаючи свої зшиточки та папірці й довго вишуку-
ючи в них потрібні назви; варт згадати також сцену, коли дядько Тарас малпує 
тьотю Мотю, виявляючи максимум злости проти неї, а все ж мусівши коритись їй 
на дискусії»1210.

1208  Куренко А. Гастроли театра «Березіль»: «Мина Мазайло» / А. Куренко // Вечерний 

Киев. — К., 1929. — 3 мая.
1209  Шерех Ю. Друге народження «Народнього Малахія» […]. — С. 407.
1210  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 149.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

412

Такий дядько Тарас якнайкраще «пасував» саме Мокію, відтіняв його запаль-
ну вдачу, перейнятість національною ідеєю. Звичайно, план стилістичної пода-
чі дядька Тараса М. Крушельницьким тяжів до відвертого «буфу», тоді як Мокій 
Л. Сердюка вбирався у «шати» героя ліричної комедії. Проте, обидва вони див-
ним чином віддзеркалювалися один в одному, як ніхто інший у цій виставі. Навіть 
більше: дядько Тарас у сценічному потрактуванні «Березоля» справляв вражен-
ня пародійно-парадоксального alter ego Мокія. Через їхнє взаємне відлунювання 
виникало чимале й змістовне енергетичне поле.

Щодо іншої місії героя М. Крушельницького — бути противагою тьоті Моті, — 
то березільському дядькові Тарасові таке геройство було явно не під силу; дотяг-
нутися до ролі її головного опонента комедійно-романтичний полтавський укра-
їнофіл аж ніяк не міг. І це при тому, що панівна ідеологія вимагала паритету у за-
судженні «великодержавного шовінізму» (тьотя Мотя) та «буржуазного націо-
налізму» (дядько Тарас). Театр відмовлявся ставити обох героїв на один щабель, 
маючи для цього власні підстави.

Знаменита курська тітка, яка із пафосної Мотрони ніби за законами клоунади 
вмить «перекидалася» на анекдотичну тьотю Мотю, — на березільському кону 
мала трьох видатних виконавців. Головною, безперечно, слід вважати Н. Ужвій. 
Двоє інших — А. Бучма та Л. Сердюк грали мадам Розторгуєву кілька разів, ли-
шивши по  собі театральні легенди, на  жаль, документально не  підтверджені. 
Славетна тьотя Мотя вихопилася з-під пера М. Куліша і скочила на березільську 
сцену з таким переможним азартом, який міг легко затьмарити все і вся у знаме-
нитій виставі Л. Курбаса. Вона здобуває фантастичну популярність завдяки, го-
ловним чином, винятковому таланту драматурга. Таких блискучих ролей мало 
в історії не лише українського театру ХХ ст. Проте акторське «очуднення» літе-
ратурного образу, попри «самогральність» персонажу, потребувало неабияких 
зусиль, майстерності. Насамперед — стильової чутливості, збудливості, сценіч-
ного шарму, незаперечного комедійного таланту.

Про тьотю Мотю писалося й говорилося багато. До цього сценічного образу 
схвально поставилися колеги актриси («Соковитими бурлескними барвами зма-
льовувала Наталя Ужвій безапеляційність й азартний темперамент міщанки тьо-
ті Моті»1211), ним захоплювалися критики («Соковито, яскраво, грає Ужвій тьотю 
Мотю, в якій вміщена стихія величезної “плотолюбної” життєрадісності»1212). З її 
появою на сцені починала вирувала невгамовно-переможна сила, яку ніщо у сві-
ті не могло зупинити. Агресія заміняла Мотроні Розторгуєвій принципи, безапе-
ляційність — переконання. І все, що нею робилося, було галасливим і нахабним. 

1211  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 59
1212  Романовский М. «Мина Мазайло»: («Березіль») […].

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

413

Образом, створеним Н. Ужвій, усе новітнє радянське міщанство «поіменувало-
ся» з відвертістю і сконденсованістю, доступною тільки масці. Про те, що саме 
тьотя Мотя була головним об’єктом сатири, і що саме така диспозиція виявила-
ся дуже влучною, опосередковано свідчить листування у колі найближчих дру-
зів авторів вистави. Так, Ю. Яновський, приміром, писав з Києва до А. Любченка, 
сповіщаючи про гастролі «Березоля»: «1-го травня йшов “Мина Мазайло”. Були 
делегації Москви, Ленінграду. Страшна холодність прийому. В  третій дії на-
віть виходили зі здивованням та образою. Вони певне чекали гопачків та галу-
шок, бо сьогодні в “Пролетарській Правді” є серед вражінь лнгр. робітників ряд-
ки про те, що вони чекали в “Березолі” побачити життя укр. робітника й селяни-
на, а бачуть “Мазайла”. Я такий радий, що скачу зі своїм апендицитом. Поцілуйте 
Гуровича — прекрасного зануду! Київ. 4. V. 29»1213.

Здавалося, локальних тонів за такої моделі будови образу цілком достатньо, 
аби окреслити тьотю Мотю. Однак, Й. Шевченко помічає, що постановник зо-
всім не  обмежує актрису кількома, нехай дуже виразними, рисами. Йому зда-
ється: Л. Курбас це робить даремно. Карикатура ж бо нюансів не потребує: «гра 
Ужвій — тьоті Моті — повна глибоко відчутого змісту, хоча режисер чомусь по-
єднав у цій постаті суперечливі зовнішні засоби (хитрість, елементи загарбного 
пожадливого характеру, що добре характеризують її “великодержавність” з не-
сподівано швидкими, гострими поворотами, взятими з зовсім іншого психологіч-
ного арсеналу)»1214. Неоднозначність її ніби перевантажувала, ускладнювала, чо-
го, на думку критика, тьотя Мотя була зовсім «не варта». Л. Курбас, вочевидь, 
дотримувався інших поглядів. Він не  збирався надміру примітивізувати об’єкт 
критики, аби легше було його «засудити». Це стосувалося й інших членів роди-
ни Мазайл  — «гостро-почуттєвого образу чарльстонно-опереткової»1215 Рини 
(Н. Титаренко), чи тупувато-безпорадної Мазайлихи (Н. Пилипенко). Робота 
всього ансамблю заслуговувала бути поцінованою як концертна.

Музичні асоціації, вподобані різними критиками, цілком відповідали харак-
теру сценічних подій. Метафорика спектаклю — чуттєва й водночас узагальню-
юча — потребувала саме таких виразів. А ще, за традиціями концертного вико-
нання, зі сцени усувалися будь-які (особливо побутові) реалії — ніщо не повинно 
було відволікати від виконавця та виконання. За схожими законами організову-
вався й  сценічний простір. В. Меллер багатьох вразив, створивши середовище, 
яке не асоціювалося ані з умовним, ані з реалістично-побутовим оформленням. 

1213  Голубі диліжанси: Листування ваплітян: (матеріали з  архіву Аркадія Любченка) 

/ [упорядк. Ю. Луцького]. — Нью-Йорк: Слово, 1955. — С. 19.
1214  Шевченко Й. «Ножиці» в театрі: (До підсумків сезону) […]. — С. 114–115.
1215  Романовский М. «Мина Мазайло»: («Березіль») […].



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

414

На кону перебувало мало речей, звичних для приватного приміщення: стіл, кана-
па, лічені стільці. Втім, вони, радше, позначали «ігрові місця», аніж «створюва-
ли образ» конкретного родинного середовища. Це було, краще сказати, не хат-
нє помешкання, а його декларація. Така образна «стерильність», вочевидь, не пе-
редбачала індивідуалізації — концерту ж, бо, вона не потрібна.

Водночас над тим нейтрально-безвідносним «позначенням» людського жит-
ла, здіймалося щось зовсім неймовірне  — над жалюгідним життям злощасних 
обивателів прокреслювалися орбіти космічних тіл. Еліпси, радіуси, щогли, ста-
леві хребці башт пересікалися десь у надземних висотах. Вони навіювали згадки 
про твори нещодавно актуального «лучизму», вражали розмірами і геометрією. 
Мазайли цього не могли не лише зрозуміти, а й «побачити». Люди і простір про-
тистояли за законами малих і великих чисел.

Засобами пластичної режисури на  березільським кону організовувалося зі-
ткнення світовідчуттів різних «профілів» і масштабів. Окрім цього, простір сцени 
досить безладно «захаращувався» великими чотирикутними щитами, «на  яких 
видніли аплікації деталів міщансько-домашньої обстановки»1216. Міщанський світ 
пнувся примножитися, побільшати, але  виходили тільки скалки  — гігантські, 
проте, все одно, скалки. Величезні щити (за  Н. Кузякіною  — «крегівські», хо-
ча у їхній «грі», радше, відбився принцип просторового розв’язання «Макбета» 
Л. Курбаса — В. Меллера 1924 р.), крім усього, подібно до хазяїв квартири, вияв-
ляли здатність до мімікрії, змінюючи «свій вигляд відповідно до ходу п’єси (дуже 
вдало подають вони під час дискусії вивернуті матраци — пружину й траву)»1217.

Досліджуючи розвиток основних тенденцій березільської сценографічної 
школи, Д. Чукін розглядав «Мину Мазайла» як  важливий етап її становлення. 
Йдеться про інтерпретацію простору в процесі організації сценічної дії, краще 
сказати: формування сценічної дії засобами пластичної режисури. Насамперед, 
за Д. Чукіним, робота В. Меллера в «Мині Мазайлі» є принциповим прикладом 
плідних зусиль ритмізації середовища: «Шляхом підкреслено поданої ритмізації 
простору не завуальованої конкретним речовим оформленням, розв’язує худож-
ник оформлення “Мини Мазайла”. Фрагменти — натяки на речі з характерною 
фактурною розробкою, багато сприяють, поруч основних ритмічних ліній спек-
таклю, вияву романтичного тону вистави»1218.

Окрім досить прозорої опозиції «двох світів, двох світоглядів», художник за-
проваджував ще один значущий принцип, словами Л. Курбаса, «просторової на-
голошеності», для чого з обох боків сцени під невеликим кутом одне до одно-

1216  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 316.
1217  Рулін П. «Березіль» у Києві […]. — С. 148.
1218  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

415

го і до глядної зали розмістили два величезних трюмо. Візуально вони асоцію-
валися зі щитами й у такий спосіб ніби пов’язували між собою умовні й «безу-
мовні» об’єкти середовища, правили за їхній перехідний модуль. Але формально 
й по суті дзеркала виконували власну особливу роль. На самому початку виста-
ви «Лесь Курбас водив Рину та Улю від дзеркала до дзеркала, пропонуючи їм ча-
рівні мережива, що розвивалися із натяків інтонацій, музики слова і мови, ба, на-
віть з руху обличчя та речей… Їхні діялоги й окремі репліки перепліталися різ-
ними паралельними діями, жестами, мімічними виразами внутрішніх станів… […] 
Два дзеркала, у яких не тільки Рина й Уля, але й згодом всі персонажі віддзер-
калювалися й перевіряли свої вирази очей, облич і т. п., розсували стіни міщан-
ського гнізда, переносячи обставини, проблему і дію у простір цілої країни, ці-
лої нації»1219. Герої вистави заглядали у дзеркала частіше, ніж будь-хто в свою 
душу. Втім, «підступні» люстра, крім «ідентифікації» персонажів, досить від-
верто демонстрували, множили їх  зображення часто в  карколомних ракурсах. 
Одночасно, геометрія довкілля дзеркалами відчутно корегувалася, чи, навіть, де-
формувалася. Простір губив ознаки ясності й стабільності параметрів: вигинав-
ся, роздрібнювався, втрачав цілісність. Виникало враження візуальної містифі-
кації, яке з розвитком подій лише посилювалося: особа й «подоба» проживали 
на кону паралельні сценічні життя, зрівнявшись у своїх «значеннях».

Дзеркала як  такі, а  тим паче, «включені у  дію» найпершим епізодом виста-
ви, крім усього, прямо апелювали до славетного гоголівського «неча на зерка-
ло пенять», поширюючи значення ще однієї (не  менш важливої, ніж мольєрів-
ська) гілки родоводу твору М. Куліша — Л. Курбаса. І, як це було за часів Гоголя, 
епіграф жодною мірою не  стосувався самих лише персонажів твору. Ряд  — 
Мольєр, Гоголь, вертеп  — визначав зміст спектаклю як  гостро сатиричного, 
а не фейлетонно-локального. Масштаб був суттєво більший, не в останню чергу 
через опуклу романтичну рельєфність образної системи. Сатиричне у відповід-
ному сусідстві відтінялося та радикалізувалося в особливий спосіб.

Романтичний план березільського «Мини Мазайла» безпосередньо стосував-
ся теми (словами персонажів п’єси) «укрмови». Завдяки їй «дзвенів» ліричний 
струмінь у поетичній душі Мокія Л. Сердюка, а закоханість у рідне слово пере-
творювало пересічного молодика на поета. Краса народної балади перероджува-
ла на справжнє почуття примітивний флірт, на який лише і була спочатку здат-
на Уля (О. Доценко). І Мокій, і, певною мірою, Уля лишалися в своїм зачаруванні 
українською мовою неофітами-романтиками, хоча їхні реакції подеколи вигля-
дали майже «школярськими». Соціальний і політичний аспекти колізії з «укрмо-
вою», драматизм національного питання лишалися поза їхнім розумінням.

1219  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 314.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

416

Саме на  таких  — зневажених Мокієм та  Улею аспектах  — зосереджується 
дядько Тарас М. Крушельницького. Але «спотворене» гротеском обличчя, часом 
«клоунське» поводження, психологічна неадекватність, жанрові ознаки «воде-
вільного дурня» — заважали серйозному ставленню до далеко небезпідставних 
кпин героя. Водночас, якщо театром і не афішувалися поблажлива оцінка дядь-
ка Тараса і навіть більше — фактичне визнання справедливості деяких його за-
кидів, — то різниця у підходах до змалювання героя М. Крушельницького та ге-
роїні Н. Ужвій була досить прозорою. Перший — «романтик», змушений перебу-
вати на «території» політичної історії, через що потрактовувався як герой коме-
дії, друга — цинік-невіглас, чиє місце було в «балагані». Перший — асоціювався 
із незворотним минулим, додаючи елегійності його сприйняттю. Друга — всюди-
суща, добре вкорінена у соціальні процеси, здатна прориватися на керівні поса-
ди, уособлювала чималу загрозу як сила «теперішня».

У Л. Курбаса ця пересічна обивателька всім своїм єством стверджувала не ли-
ше власну дурнувато-страхітливу позицію — вона потрактована як рупор мас. 
Під її знаменами не важко було уявити чималі шереги керманичів новітньої вла-
ди. Мовна програма березільської тьоті Моті, чи краще сказати, «запрограмо-
ваність» Мотрони Розторгуєвої, саме у словесних формулах, конструкціях ви-
являла ганебні наслідки антиукраїнської політичної діяльності. В інтерпретації 
Л. Курбаса мова тьоті Моті була її «характером», загостреним до маски.

Нарешті, сам заголовний герой вистави. Він вбачав у мовній проблемі головну 
прикмету свого кричуще нещасливого суспільного становища. Тому-то персонаж 
Й. Гірняка й з’явився на кону «Березоля», що його проблема була і лишилася най-
важливішою не тільки для Мини. Гноблений у соціальному і приватному існуван-
ні, він шукає «перепустки» в краще життя, для чого треба було відцуратися від 
свого роду-племені. Причиною своїх страждань він вважає українське походжен-
ня, а відлік усім тим поневірянням, втратам й обмеженням веде ще з царських ча-
сів. Виникає питання: «А чого ж він так цим переймається сьогодні? Невже нічого 
не змінилося за десятиліття “нового життя”?».

Це нериторичне питання хвилює не самого лише Мину Й. Гірняка. Ним себе твор-
чо «обтяжували» автори березільської вистави. Тому саме на цьому рубежі й про-
лягав тематичний водорозділ між спектаклем Л. Курбаса та інших українських теа-
трів, зосереджених на «викритті націоналміщанства». Ідеологічний розгром бере-
зільського «Мини Мазайла» та відсутність негативних реакцій на інші постановки 
п’єси М. Куліша, прямо вказували на серйозну змістову різницю між спектаклями.

Мало що провіщало розправу над спектаклем «Березоля» на момент прем’єри. 
Перші закиди, насправді, стосувалися лише п’єси. Критикам не подобався її «філо-
логізм». Цей «твір для читання» — за їхнім наполяганням — виглядав вкрай несце-
нічним. Можливо, найбрутальніше з цього приводу висловлювалися Є. Касьяненко 

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

417

та П. Любченко (Кость Котко), які не зупинилися й перед політичними звинувачен-
нями, закидаючи авторам нехтування генеральними настановами більшовиків що-
до національного питання.

Навіть Й. Шевченко дозволяє собі говорити про «ідеологічні хиби» через брак 
чіткості в змалюванні Мокія, якого слід було краще позиціювати в проблемах на-
ціональних. Критик необачно дає зрозуміти, що любов до рідного краю несуміс-
на з вимогами до позитивного героя, сформульованими ідеологічним апаратом 
радянської влади. Але романтичне обарвлення теми «мови», очевидна прихиль-
ність до пристрасного адепта рідного слова Мокія, те, що слідом за драматургом 
«Березіль» підносить «мову» на небувалу височінь, — бентежить і збиває з пан-
телику. Й. Шевченко з  жалем констатує: «Проте, й М окій  — темпераментний 
у націоналізмі — блідий в інтернаціоналізмі»1220. А головне — бадьорість, опти-
мізм, краса життя відтворювалися у спектаклі і п’єсі зовсім не представниками 
«передового загону партії”».

Тим не менше, сам критик через кілька рядків не утримується від можливос-
ті вказати на  справжнє джерело радісного хвилювання: «Слова блищать, поєд-
нуються в несподівано сміливих комбінаціях, сміються метафорами, сплітаються 
й розсипаються бризками парадоксів — тут є щось і од барвистого народного при-
мітиву, і від досконалої й скупої техніки сучасного індустріялізму. Але цих слів 
усе ж занадто багато — вони заливають своїм широким потоком усю п’єсу»1221.

Л. Курбас цілковито поділяв принципові настанови драматурга щодо націо-
нального питання. Вочевидь і романтична стилістика спектаклю, якої він праг-
нув, не лише стосувалася окремих постатей чи образних засобів. Сама україн-
ська мова поставала на сцені «Березоля» об’єктом високого романтичного ося-
гання. Романтизувався образ національної культури, яка через мову «сповіщає» 
світу про свою красу, щирість, гуманність.

Звичайно, така спрямованість твору вкупі з нехтуванням політичним замов-
ленням була приречена на  незаперечну відсіч. «Осанна» національній ідеї че-
рез оспівування мови як такої (не лише зразків, що були предметом замилуван-
ня Мокія, але й мови самої п’єси, Кулішевої мови, взагалі — української мови), 
вертепні, гоголівські рефлексії робили цю просту річ не  такою вже простою. 
Недаремно Ю. Шевельов писав: «А тим часом український театр дістав свою най-
кращу комедію, може, свою єдину комедію, якщо властивістю комедії вважати 
легкість, грайливість, ритмічність, ґрацію на підложжі глибокого, але тільки на-
тякненого змісту»1222.

1220  Шевченко Й. «Ножиці» в театрі: (До підсумків сезону) […]. — С. 113.
1221  Там само.
1222  Шерех Ю. Шоста симфонія Миколи Куліша […]. — С. 60.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

418

Схожим чином до неї поставилася публіка. Й. Гірняк згадував, що реакції гляд-
ної зали навіть перешкоджали сценічній праці: «Кожного вечора заля “Березоля” 
була переповнена. Під час вистави актори були приневолені з великою напругою 
пристосовуватися до спонтанних реакцій глядачів, щоб не порушити і не зруйну-
вати ритму дійства. Привабливі для лицедіїв оплески та гомеричні сміхи цього ра-
зу ставали ведмежою прислугою для “вдячних” виконавців ролей. Ми мусіли з ве-
ликою увагою уловлювати секунди віддиху глядачів, щоб своїм дійством прине-
волити їх до дальшого сприймання того, що відбувалося на кону»1223.

Весь квітень «Мину Мазайла» грали з аншлагами. У травні «Березіль» гастро-
лював у К иєві, насолоджуючись виявами пристрасної любові, на  яку була ще-
дрою київська публіка. Разом з тим, під час відвідин своєї мистецької батьків-
щини театр зазнав стресу через дискусії з приводу «Народного Малахія», коли 
Л. Курбас та М. Куліш змушені були обстоювати право на мистецьку самостій-
ність, право вільного творчого висловлювання. Обидва митці підтвердили єдність 
своїх позицій, попри спроби «розколоти» їхній дует. Але в  цілому, на  думку 
Н. Кузякіної, київська публіка виявилася прихильнішою до творів М. Куліша — 
Л. Курбаса, а фахова критика — більш чуйною та професіональною. Схожим чи-
ном ситуація складалася на гастролях в Одесі.

На  початку червня у  Харкові відбувся театральний диспут, по  суті  — гене-
ральний бій, який вусппівці та  неприхильна до  березільців частина партапара-
ту дали М. Кулішеві та Л. Курбасу. Режисер виступав двічі, висловлюючи зане-
покоєння небезпечними тенденціями, зокрема, залученням до  вирішення мис-
тецьких проблем «масового» глядача  — часто безграмотного, зрусифіковано-
го, художньо неписьменного, а  також практикою групової боротьби літера-
турних об’єднань  — насамперед через її агресивність, спроби втягати у «свою 
вузьку сферу театр і тим позбавляти його більш широкого погляду на речі»1224. 
Березільські недоброзичливці зі свого боку піддали критиці соціальний зміст ро-
боти Курбасівського колективу. Дехто навіть твердив, що театр нехтує інтереса-
ми пролетарської публіки, ідеологічними засадами партійної політики. Марними 
виявилися зусилля Л. Курбаса оборонити театр. «Методи його самозахисту у си-
туації, що склалася, були такою ж мірою чесними, як і наївними, вони надали чи-
малої радості його супротивникам. Керівник театру “Березіль” — театру відкри-
то політичного — захищав тепер колектив від демагогії, розрахованої на вузькі 
інтереси дня. […] Вусппівська критика, яка підтримувала театр ім. Франка, звину-
вачувала Курбаса і “Березіль” у відриві від мас та небажанні сприяти будівництву 

1223  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 316–317.
1224  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры: (1920 — начало 30-х гг.) 

[…]. — С. 64.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

419

соціалізму, у  політичних помилках “Народного Малахія” та “Мини Мазайла”, 
у пропаганді націоналізму»1225.

Ворожість у  ставленні до М . Куліша, Л. Курбаса, «Березоля» відчувалася 
й у заключному виступі наркома освіти М. Скрипника зазвичай, більш прихиль-
ного до ваплітян і Л. Курбаса, ніж до вусппівців. Навіть він не уникнув форму-
лювань украй небезпечних для митців: «В чому причина неприйняття п’єс в теа-
трі Курбаса? Художня поцінка твору? — Ні. Постановка тов. Курбаса? Ні. Не ху-
дожня й не театральна, а політична поцінка негативних постав “Мини Мазайла” 
чи “Народнього Малахія”»1226.

Втім, Л. Курбас, зазнавши тяжкого удару, був схильний вважати цю ситуацію 
тимчасовою. В усякому разі, він не озвучив намірів «ревізувати» обрану мистець-
ку стратегію, уперто працюючи над черговим варіантом «Народного Малахія». 
Аналогічним чином складалася ситуація з «Миною Мазайлом», якого пощасти-
ло зберегти в  репертуарі до  1931 року і  показати на  гастролях у  Тбілісі. «Мина 
Мазайло» виявився цілком зрозумілим грузинському глядачеві. Особливий ентузі-
азм викликала тьотя Мотя, головно, через ідеологічну та тематичну спрямованість 
образу, в якому виявилося критичне ставлення березільців до великодержавного 
шовінізму. Різниця реакції на виставу грузинської та російської публіки була дуже 
показовою, засвідчивши принциповий характер наскрізної ідеї сценічного твору.

Публіцистичні виступи Л. Курбаса тієї доби ще не вирізняються реалістичніс-
тю авторського бачення перспектив театру в політичних реаліях часу. Радше, на-
впаки. Інтерв’ю «Літературній газеті» по закінченні диспуту презентує масштаб-
ні й різноманітні плани Л. Курбаса: «за винятком нової п’єси Куліша “Будинок 
№ 13”1227, що буде закінчена ще цього літа, ми маємо обіцяну п’єсу з шахтарсько-
го життя Дніпровського і, крім того, на спеціяльне завдання ми замовили п’єсу 
Семенкові. В портфелі є п’єса нового українського драматурга Цимбала “Заповіт 
пана Ралка”, крім того, досягнуто з тов. Ярошенком принципової згоди про отри-
мання його нової драматичної роботи “Дон Кіхоти”. З класиків силами молоді — 
режисерської і акторської — за допомогою студії “Березоля”, підуть, як сказано 
раніш, ранковими виставами з новинок такі п’єси: “Отелло” і “Ромео” Шекспіра 
й одна з комедій Мольєра. Для вівторків намічено нову програму — рев’ю, що, 
можливо, серед року один раз буде змінена»1228.

1225  Там само.
1226  Скрипник М. Театральний трикутник: Кінцеве слово на  театральному диспуті 

/ М. О. Скрипник // Радянський театр. — Х., 1929. — № 2/3. — С. 11.
1227  Вочевидь, йдеться про «Патетичну сонату» М. Куліша.
1228  «Березіль» про наступний сезон: (Інтерв’ю худ. керівника театру «Березіль», нар. 

арт. Л. Курбаса для «Літ. газети») // Літературна газета. — К., 1929. — 15 черв.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

420

З тих планів зреалізовано тільки постановку твору В. Цимбала, а згодом — ре-
вю «Чотири Чемберлени». Л. Курбас продовжує шукати порозуміння з  публі-
кою, намагається пояснити своє бачення завдань театру, зауважуючи явні ознаки 
кризи в цьому процесі. Статті «На дискусійний стіл» та «Треба перемінити оку-
ляри» у двох числах «Радянського театру» належать до його найпринциповіших 
публіцистичних виступів. Вкупі з доповіддю на засіданні Художньо-політичної 
ради Наркомату освіти, що відбулося у вересні 1929 року, вони складають «ав-
торський портрет» ситуації і перспективи національного театру, що утворилися 
на початку 1930-х років.

ЧЕТВЕРТИЙ СЕЗОН (1929–1930)

Практично реалізувати зауважені творчі плани на початку чергового сезону 
1929–1930 років Л. Курбасові завадили серйозні виробничі причини — в примі-
щенні театру відбувався ремонт, тож відкриття «Гайдамаками» припало на шев-
ченківські дні в  березні 1930 року. Першу прем’єру сезону  — «Заповіт пана 
Ралка» В. Цимбала у режисурі К. Діхтяренка та В. Скляренка — показали 11 бе-
резня 1930 року. Останньою прем’єрою цього найкоротшого сезону стала по-
становка Л. Курбасом знаменитого радянського драматургічного шлягеру  — 
«Диктатури» І. Микитенка.

Про «Заповіт пана Ралка» на сцені «Березоля» лишилося надто мало свідчень. 
Тим не менше цілком вистачає аргументів вважати — Л. Курбас починає серйоз-
но перейматися звинуваченнями колективу в націоналізмі. Це й не дивно: того-
часний театральний процес розгортався на тлі процесу СВУ, що на ньому саме 
«націоналізм» стає одним із головних звинувачень чималому колу українських 
інтелектуалів.

Слід нагадати, що С. Єфремов — перша особа в цьому колі — був непримирен-
ним опонентом і Л. Курбаса і «Березоля». Можливо, саме тому в свідомості лі-
дера театрального авангарду сам цей факт надійно «оберігав» «Березіль» від тих 
звинувачень, які висувалися С. Єфремову. Натомість життя показало — для ка-
ральної машини влади подібні розрахунки нічого не важать. І головне: політична 
мотивація репресій має набагато складнішу парадигму. Але це стане очевидним 
і для Л. Курбаса лише згодом.

А між тим очільник «Березоля» виявляє занепокоєння посталою ситуацією, 
цькуванням театру, погрозами на його адресу, що позначилося на інтонації його 
виступів весною 1930 року. Звертаючись до трупи і глядачів із вітальним словом 
перед початком ювілейної вистави «Гайдамаки» (перша була поставлена рівно 
10 років тому), він вдається до формулювань, за якими стоїть цілком відчутне ба-

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

421

жання відвести від театру реальну загрозу: «Чим об’єктивно важлива ця постава 
для історика українського театру? Тим, що в ній — останнє слово “Молодого те-
атру”, завершення його роботи. Тут відобразився злам у внутрішньому рості те-
атру. Це остання постановка з залишками національного романтизму, перша — 
з романтикою революційною»1229. Симптоматичні вже перші фрази: «“Березіль” 
приймає виклик. Цей новий театр, ця здорова краса, яка оточує в ньому гляда-
ча, — тільки незначна частка того великого будівництва, що відбувається навко-
ло нас волею та  ентузіазмом пролетаріату. Кожен день переконує в  тому, що 
в  господарському та  культурному будівництві радянська республіка пережене 
всі держави нашої планети, як уже перегнала їх у царині політичній»1230.

Хоча автор, згадуючи про будівництво, має на  увазі, насамперед, конкретні 
ремонтні роботи у приміщенні театру, але надмірний пафос, тон висловлюван-
ня не залишає сумнівів стосовно його намагання запевнити всіх, особливо «ко-
го треба», у політкоректності роботи «Березоля». Він ледь не виправдовується, 
акцентуючи на естетичних засадах спектаклю, називаючи його символіку «про-
стою» (!?). А залучення до діючого репертуару навесні 1930 цієї виняткової в іс-
торії національної сцени роботи пояснює «давньою березільскою традицією», 
тим паче, що вистава «щороку збирає повну глядацьку залу», інакше кажучи, є 
для мас «зрозумілою».

У  споминах Й. Гірняка досить чітко схарактеризовано атмосферу кінця 
1929 — початку 1930 років: навальну критику колективу, перші арешти його спів-
робітників — О. Подорожнього та Л. Сердюка. Над останнім «повис меч “радян-
ського правосуддя” за його родинний зв’язок із сім’єю Старицьких — Стешенків, 
які в той час перебували у слідчих камерах ҐПУ, коли підготовлявся процес над 
членами т. зв. “Союзу Визволення України”»1231. Крім того, Гірняк згадує про 
приїзд і  короткотермінове перебування в  гуртожитку «Березоля» у  своєї пле-
мінниці — актриси І. Стешенко, однієї з головних «фігуранток» справи СВУ — 
Л. Старицької-Черняхівської. Відтак, згадуваний Й. Гірняком «меч» зависав 
не над одним лише Л. Сердюком. Ситуація була вкрай гнітючою і покращання ні-
що не провіщало.

За таких умов відбулася прем’єра «Заповіту пана Ралка». Л. Курбас, пара-
лельно готуючи «Диктатуру», намагався допомогти молодим постановникам. 
Про його втручання у репетиційний процес свідчать вцілілі короткі зауваження, 
характер яких вказує на стадію показів, ескізів епізодів, сцен, ролей. Очевидно, 

1229  Театр «Березіль» открыт: Шевченковские дни в «Березіле»: «Гайдамаки» // Харь

ковский пролетарий. — Х., 1930. — 12 мар. — Без подписи.
1230  Там само.
1231  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 329.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

422

репетиції на  той момент (жовтень 1929) уже тривали певний час. Режисери 
К. Діхтяренко та В. Скляренко мали за плечима лише роботу над «Алло, на хви-
лі 477!». Більш досвідченими були молоді художники Д. Власюк та Є . Товбін. 
Композитор Ю. Мейтус, який водночас створював партитуру «Диктатури» (400 
сторінок), встигав написати музику і  для «Заповіту пана Ралка». Акторський 
склад був дуже солідний: Г. Бабіївна, А. Смерека, В. Чистякова, Д. Антонович, 
Д. Мілютенко, О. Хвиля, С. Ходкевич, Р. Черкашин.

Л. Курбаса чимдалі більше хвилювала політична ситуація — недаремно він до-
сить розлого характеризує «ідейно зрілу» мету постановки, з  перших слів де-
монструючи намір відбитися одразу по всіх фронтах: естетичному та ідейному. 
Тож, за його наполяганням, «Березіль» «не культивує мистецтва для мистецтва, 
а живе одним життям з великою нашою активною епохою»1232. Митець поспішає 
запевнити: такою була позиція театру завжди, а вибір п’єси позаторік лише під-
тверджує це. Всі ці словесні реверанси, проте, не  знімали питання мистецької 
кондиції твору, м’яко кажучи, недовершеного.

Митець чудово розумів необхідність такого роду пояснень, бо йшлося про 
очевидний компроміс: «П’єса сама по собі не має великих сценічних цінностей. 
Вона в авторовій редакції не була матеріалом, який би міг своїми даними дати ви-
грашний спектакль»1233. Йому довелося виправдовуватися, пояснюючи вибір бра-
ком драматургії належної якості й посилатися на бажання сприяти поставанню 
«ще одного культурного робітника на цій ділянці». Л. Курбас навіть примудря-
ється знайти у п’єсі чесноти: «У Цимбала дуже хороше обмальований характер 
персонажів, життьові образи, сценічна і доходчива до глядача мова. Усі ситуації, 
і те, як вони провадяться в образах, зовсім не зовнішні, не притягнуті, а органічні, 
глибокі, як символ. Все те, що автор змальовує, — воно значиме»1234.

І  це про роботу, що про неї через півсторіччя, узагальнюючи відгуки 
на прем’єру «Заповіту», А. Горбенко зауважить: «Як визначала критика, виста-
ва вийшла еклектичною. Критикувалася жанрова невиразність п’єси, яка на по-
чатку справляла враження детективної комедії, а далі перетворилася на траге-
дійну агітку. Причин, що привели до таких наслідків, можна назвати чимало: не-
достатній досвід режисури в роботі з драматургом, недосконалість п’єси і взага-
лі інерція агітки, під впливом якої перебували молоді митці»1235. Це був провал, 
що на нього, приміром, із табору вороже налаштованої «Нової генерації» відпо-
віли зловтішно озаглавленою рецензією «На похороні». Правда, не все у цій ро-

1232  Курбас Л. «Заповіт пана Ралка» // Курбас Л. Філософія театру […]. — С. 780.
1233  Там само. — С. 781.
1234  Там само.
1235  Горбенко А. Харківський театр імені Т. Г. Шевченка […]. — С. 61.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

423

боті критикою відкидалося. Дещо у виставі видавалося гідним уваги: «Дивишся 
“Пана Ралка” й  захоплюєшся тим морем майстерності, що є в  поставі. Окремі 
сцени просто виняткові. Чудова гра, яскраве оформлення, а в цілому… холостий 
постріл»1236.

Певне уявлення про виставу можна отримати із  фрагменту спогадів одного 
з її учасників: «Сюжетну основу п’єси “Заповіт пана Ралка” становила боротьба 
родичів за багату спадщину… Вистава починалася незвично: піднімалася завіса 
і під похоронний спів зі сцени проносили через зал глядачів труну з покійником. 
Ним був померлий український поміщик і багатий промисловець зі старовинно-
го роду пан Ралко, що скінчив життя напередодні бурхливих революційних подій 
1918–1920 років на Україні, не залишивши заповіту. У родичів між тим виникає 
підозра, що такий заповіт все ж існував, але виявився прихованим кимсь зі спад-
коємців. Наступні події відбуваються на  широкому соціально-історичному тлі 
громадянської війни. Поряд з головними персонажами виникають численні епі-
зодичні постаті. Сімейні чвари переростають у непримиренну політичну конф-
ронтацію. У словесних баталіях руйнуються, терплять крах націоналістичні упо-
добання, романтичні мрії та соціально-політичні ідеали героїв, трактовані авто-
ром як “буржуазний мотлох”, приречений до знищення вихором революційних 
подій. На сцені у фіналі вистави дійових осіб замінюють манекени з музею вос-
кових фігур, у той час як у зал летять з верхньої галереї листівки з надрукованим 
ленінським визначенням “Що таке нація”. Проте зусилля режисури вилучити сю-
жет з рамок сімейної хроніки й підняти спектакль до рівня романтичної драми, 
навіть трагедії, успіху не мало. Громіздке видовище йшло мляво. Вистава не хви-
лювала глядачів. Від театру було додано фігури Режисера та Глядача, які комен-
тували на просценіумі все, що відбувалося»1237.

Постановники прагнули розтлумачити публіці політичну позицію театру й од-
ночасно  — її (публіку) розважити. Тут, радше за  все, дався взнаки досвід по-
становки «Алло, на хвилі 477!»: ознаки ревю — «конферанс», фінальна пластич-
на сцена, створена у дусі естрадних «парадів», дивертисментна подача історич-
них подій як монтажу окремих «атракціонів», — ясно про це свідчать. Більшої 
ексцентричності додавали візуальні ефекти, приміром, «чудові ляльки — хоч по-
силайте на виставки лялькового театру до Праги, — […] чудовий дощ, правда, 
трохи натуралістичний»1238. Деякі прийоми нагадують ще МОБівські вистави — 
«Нові йдуть» і «Шпана».

1236  Рабічев Н. На театральному фронті / Н. Рабічев // Радянський театр. — Х., 1930. — 

№ 3/5. — С. 18.
1237  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 65.
1238  Рабічев Н. На театральному фронті […].. — С. 19.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

424

Твір В. Цимбала зазнав докорінної переробки. «Із реалістичного методу п’єса 
перекочувала у романтичне настановлення, вона в авторовому примірнику стала 
звучати вже як романтична драма […], режисура, скорочуючи, перемонтовуючи, 
вмонтовуючи чужий літературний матеріал (вірші тощо) і взагалі відповідно опе-
руючи сценічними прийомами, старалися надати спектаклеві тієї ідейної катего-
ричності, гостроти і активності, що створила б з нього виставу не споглядально-
го порядку, а активізуючу мисль і волю»1239.

Про яку саме «мисль» тут йдеться стає зрозумілим із тиради, що дезавуює 
справжні причини й  обставини звертання до  недолугої драматургічної спро-
би В. Цимбала. Можливо вперше Л. Курбас так відверто демонструє згадувану 
Ю. Шевельовим «дипломатичність» перед реальною загрозою розправи. Такої 
«передбачливості» керівник «Березоля» ніколи раніше не демонстрував. Втім, 
його текст не був виявом характерної для того часу демагогії: банальним під-
лабузником Л. Курбас ніколи не був. Радше, тієї страхітливої пори він здавався 
надто наївним, попри те, що тон, форма, до яких він вдається, свідчать про сер-
йозне потрясіння. Мабуть, саме цим можна пояснити аргументи Курбаса на ко-
ристь появи в репертуарі «Заповіту пана Ралка»: «Після нашого минулого сезо-
ну, після “Народного Малахія”, а також після “Мини Мазайла”, навколо театру 
створилася дуже сумбурна атмосфера, з одного боку випливаюча з серйозного 
побоювання частини громадянства за долю нашого театру, а частково вилилась 
вона в неприємну, неприпустиму травлю “Березоля” з боку поодиноких това-
ришів і групок. Закидали, між іншим, що наш театр немовби занадто цікавиться 
національною проблемою (хоча “Мина Мазайло” був першою п’єсою за всі вісім 
років роботи “Березоля” на цю тему), і що національну проблему висуває як го-
ловну у всій нашій сучасності, і що освітлює її не так, як повинен би це роби-
ти державний, та ще пролетарський театр. Тому “Березіль” вважав за потрібне 
взяти курс, щоб вибити цю “зброю” у тій частині громадянства, яка оперує су-
то політичними арґументами проти роботи нашого театру. І от також для цьо-
го, щоб вибити цю “зброю” і щоб протилежність між нами і хуторянами (обива-
телями) виявилась по суті наших розходжень, — театр вважав за потрібне по-
становку в цьому сезоні “Заповіту пана Ралка”. Поставити п’єсу, яка продемон-
струвала б більше, аніж це допустимо було зробити в “Мині Мазайлі”, як саме 
“Березіль”, як пролетарський театр, трактує національну проблему, щоб зрозу-
міли ті, хто “їм” повірив, що “Березіль” завжди пропагує її в дусі політики на-
шої партії в цій справі. От для цього якраз матеріал цієї п’єси, на наш погляд, 
дуже відповідний. Нарешті, ще один момент зіграв ролю нагальної потреби ці-

1239  Курбас Л. «Заповіт пана Ралка» […]. — С. 782.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

425

єї п’єси. Це викриття і арешт груп СВУ та СУМ1240, процес яких почався цими 
днями. […] Тому наш театр розв’язує “Заповіт пана Ралка” способом розкрит-
тя і засудження національної романтики, чи, точніше, романтики націоналізму. 
Це і є тим основним настановленням, тією мислю, яка і розгортається в п’єсі. 
В  ній показано: звідки родиться націоналістична ідеологія і  в  чиїх інтересах, 
хто і як нею користується, показано, як цього вимагає діалектика в роботі на-
шого театру»1241.

Нічим іншим, як спробою реабілітації не можна пояснити цю тираду, про-
те, навряд чи Л. Курбас тоді розумів реальні масштаби загрози. Очевидно, 
вважав неймовірним асоціювання його із  тими, кого звинувачували в  спра-
ві СВУ. Крім того, він напередодні виконав «рокіровку» в  бік сили, що най-
більш агресивно паплюжила «Березіль», сподіваючись у  такий спосіб по-
рятувати театр. Йдеться про вимогу влади поставити на  березільському ко-
ну твір головного опонента М. Куліша — І. Микитенка. В окремих посвячених 
колах Л. Курбасу конфіденційно пояснювали небезпечність нехтування ідео-
логічно витриманими опусами ВУСППівського лідера. Схожі аргументи лу-
нали й  у  його найближчому оточенні. Приміром, Й. Гірняк наполягав: «Мої 
товариші із шкільних лавок Карпо Саварин (К. Максимович), Федір Палащук 
(Б. Конар), Василь та Іван Сірки, які відігравали немаловажну ролю в харків-
ському партійному естаблішменті, звертали мою увагу на цю обстановку і ра-
дили інформувати Леся Курбаса, щоб він не легковажив ситуації, що захмарю-
валась над ним і над “Березолем”. Впертість мистецького керівника провідно-
го театру, його ставка на драматургію Миколи Куліша і на ідеологічну спорід-
неність з Вапліте мобілізували всю антиукраїнську стихію партійного і адміні-
стративного апаратів»1242. Існували й інші причини переглянути попередню ре-
пертуарну політику театру.

Нарешті Л. Курбас зважився на  такий крок і  включив до  репертуару дві 
п’єси І. Микитенка. Над однією почав працював сам, хоча спочатку її мав ста-
вити В. Інкіжинов. Керівникові «Березоля», мабуть, здавалося, що таке рішен-
ня повністю «закриє проблему» політичної неблагонадійності театру, а  тема-
тичний план «Заповіту пана Ралка», спрямованого на засудження націоналізму, 
посилить відповідний ефект. До речі, так цю ситуацію витлумачив і Н. Рабічев: 
«Постава “Заповіта пана Ралка” є значний крок уперед, особливо, вважаючи 
на ті дискусії, що навколо “Березоля” точились»1243.

1240  СУМ — Спілка української молоді.
1241  Курбас Л. «Заповіт пана Ралка» […]. — С. 781.
1242  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 328.
1243  Рабічев Н. На театральному фронті […]. — С. 16.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

426

Отже, під фінал сезону 1929–1930 років Л. Курбас, готуючи до  показу 
«Диктатуру»1244 (прем’єра 31 травня 1930 р.), збирався перемогти опонентів на їх-
ній території, покладаючись на силу мистецького переконання. Такого поворо-
ту подій драматург не чекав. Важко було передбачити, який єдиний у своєму ро-
ді експеримент чекає на цей пересічний твір — драматичну ілюстрацію гасла про 
«змичку міста і села», «провідну роль робітничого класу у побудові соціалізму».

Історія появи «Диктатури» на березільській афіші добре відома: на межі 1920–
1930-х років стан справ у театрі прямо залежав від влади. Все жорсткішим ста-
ють вимоги «обслуговувати» політичні компанії. Не забарилися й численні дра-
мороби із продукцією відповідного спрямування — вони затопили українській 
кін своїми опусами. Саме в цих процесах визрівали засади методу «соціалістич-
ного реалізму». Г. Веселовська акцентує на тому, що «ієрархічна система управ-
ління радянським театром у соціалістичну епоху цілком природно стала засто-
совувати принцип тиражування ідеологічно необхідних вистав. За цим принци-
пом п’єса, поставлена в одному театрі, згодом ставилась на інших сценах, при-
чому відмінності цих постановок полягали в нюансуванні деяких окремих моти-
вів, способі виконання і ніколи не стосувалися глобальних, світоглядних питань. 
[…] Але чи не вперше це сталося саме з втіленням «Диктатури» І. Микитенка»1245.

П. Рулін свого часу зауважив: більшість українських театрів відкрили сезон 
1929–1930 років саме «Диктатурою», тож існувало досить підстав зробити появу 
згадуваної п’єси в «Березолі» невідворотною. Тоді березільці зрозуміли суттєву 
різницю між забороною творів М. Куліша і примусом ставити І. Микитенка, тим 
паче, що нав’язування «Диктатури» здійснювалося більш агресивно й цинічно.

З точки зору Ю. Шевельова в Харкові першої половини 1930-х років відбува-
ються разючі зміни театрального, літературного, політичного пейзажу: «Місто, 
що ще перед тим не  викараскалося з  глибокої провінційності, запало до  неї 
знову і  поважно»1246. Ці процеси співпали з  початком репетицій «Диктатури» 
І. Микитенка у «Березолі». Змальована дослідником картина фіксує кінець най-
визначнішого епізоду всієї історії вітчизняного театру ХХ ст. Автор точно по-

1244  Також про виставу див.: Єрмакова Н. Уроки «Диктатури» Івана Микитенка в 

«Березолі» / Наталія Єрмакова // Записки Наукового товариства імені Шевченка: пра-

ці Театрознавчої комісії /  редактори тому О. Купчинський, Р. Пилипчук.  — Л.: [НТШ], 

2007. — Т. CCLIV — С. 308–330.
1245  Веселовська Г. Метод як стиль, а стиль як метод: Формальні пошуки в теорії та прак-

тиці соцреалістичної доби, (1930–1950) / Ганна Веселовська // Український театр ХХ сто-

ліття. / редкол.: Н. Корнієнко (наук. ред.) [та ін.]; Державний центр театрального мисте-

цтва ім. Леся Курбаса. — К.: Видавництво «ЛДЛ», 2003. — С. 308–309.
1246  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 216–217.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

427

значає основні фази деструкції, нищення найбільшого досягнення національної 
театральної культури. Фактично у  кількох реченнях йому щастить накреслити 
головні віхи діяльності Л. Курбаса і «Березоля» до останнього моменту їхнього 
творчого життя.

З початку сезону 1929–1930 років Л. Курбас готується до постановки ще не-
надрукованої на  той момент «Диктатури», водночас переглядаючи вистави 
Одеської держдрами (режисер М. Терещенко) та  Червонозаводського театру 
(режисер В. Василько). Його враження — вкрай негативні, що ображає не тіль-
ки постановників, а й драматурга, який першу зі згаданих вистав вважав зраз-
ковою. Ситуацію ускладнює відсутність між ним і «Березолем» хоч якого діало-
гу. Й. Гірняк наводить епізод візиту драматурга до театру, коли його авторських 
амбіцій не просто не потішили — завдали удару. Звиклий до виявів театрального 
ентузіазму, І. Микитенко «не опанував свого розчарування, коли Курбас подя-
кував йому за турботу й запропонував залишити текст п’єси»1247. Це був перший 
і останній прямий контакт сторін і драматургові лишилося просто чекати на ре-
зультат. Про те, що вийшло з того «чекання», писав Ю. Бобошко, кваліфікую-
чи вчинок автора як безпрецедентний: напередодні прем’єри «Диктатури» пись-
менник публічно дискредитував режисера на засіданні ради ВУСППу, закидаю-
чи йому ніцшеанство, ідеалізм, містицизм, прагнучи знецінити все, що театр го-
тував до показу.

Між тим Л. Курбас працював над п’єсою з величезним ентузіазмом, не звер-
таючи уваги на брутальність автора, створюючи на репетиціях особливу атмос-
феру. «Підготовка такої складної вистави потребувала злагодженої, напруже-
ної праці всіх складових ділянок театрального колективу — творчих, виробни-
чих, адміністративних. Лесь Курбас захоплював усіх своєю невтомною енергією. 
З театру він не виходив буквально з ранку до ночі. Денного часу не вистачало. 
Репетиції на станку тривали вночі. Знову, як і на репетиціях масових сцен у ви-
ставі “Змова Фієско у  Генуї”, я  захоплювався майстерністю режисера. Курбас 
працював натхненно. Під час нічних репетицій, стоячи в партері біля рампи, у бі-
лій сорочці, з вільно розкуйовдженим, посрібленим сивиною волоссям, він поси-
лав людям на сцені чіткі режисерські команди й час від часу підживляв сили, ков-
таючи принесену з дому у термосі міцно зварену чорну каву. Складна масова сце-
на оживала на очах. Курбас нагадував казкового капітана романтичного вітриль-
ника у бурі на морі»1248.

Напрочуд романтичний портрет постановника, змальований одним із учасни
ків подій, переконує в його нездатності, скориставшись ситуацією, «зіпсувати» 

1247  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 331.
1248  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 68–69.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

428

твір І. Микитенка. Тим паче, що Л. Курбас не заперечував наявності у  І. Мики
тенка драматургічного хисту. Втім «Диктатура» не була ані оригінальною, ані са-
модостатньою річчю, рясніючи численними запозиченнями з «97» М. Куліша, що 
для сучасників ніколи не було таємницею.

Цю пікантну обставину не оминули увагою й березільці, намагаючись затушу-
вати надто очевидні ситуативні, тематичні й інші збіги: «Ми були вражені подіб
ністю її образів та типів із п’єсою Миколи Куліша “97”, — писав Й. Гірняк. — […] 
Микитенко живцем переніс їх у свою п’єсу під іншими прізвищами. Навіть чима-
ло окремих фраз із драми Куліша ми уловлювали у персонажів Микитенка»1249. 
На цьому наголошували й не поодинокі рецензенти, стверджуючи: перша серйоз-
на п’єса І. Микитенка «значною мірою відгонила образами неперевершеної ще 
й на тоді “97” Куліша»1250. Певні групи героїв «Диктатури», на думку К. Буревія, 
не лише мали своїх «прототипів у “97”»1251, він наводив щось на зразок «схеми» 
запозичень по окремим персонажам, текстам, посиланням. Розмови на цю тему 
ніколи, практично, не вщухали.

Значно вужче коло людей зреагувало на відгомін у березільській «Диктатурі» 
постановок Л. Курбаса за творами М. Куліша. Д. Чукін, приміром, зауважив зв’я
зок «Народного Малахія» з «Диктатурою»: «Що не пощастило зробити в “Ма
лахії”, те пощастило розгорнути в “Диктатурі”»1252. К. Буревій, аналізуючи робо-
ту М. Крушельницького, помітив апеляцію до  попередньої роботи актора: «Бо 
як тільки з’явиться на сцені Крушельницький в ролі Малоштана, так раптом же 
і  зрозумів глядач, що бачить він перед собою Малахія, справжнього, на  100 % 
Малахія Стаканчика. Той же образ, та ж прекрасна гра Крушельницького, зна-
йомий рух, знайоме слово, знайомий ґрим»1253. Тож, «Диктатура» виявилася кон-
текстуальною іншим виставам «Березоля».

Щодо оцінки Л. Курбасом постановок цієї п’єси в Україні, то він не прихову-
вав різко негативного ставлення до окремих вистав, приміром уже згадуваних 
М. Терещенка й В. Василька, яким він відмовляв у належному естетичному рівні: 
«А от що наші режисери, безперечно, належать до категорії убогих змістом, це 
для мене поза всяким сумнівом. Такого пасивного, імпотентного підходу до ма-
теріялу драматургічного — давно я не бачив на українській сцені. Якесь завдан-
ня? Якесь його розв’язання? Нічого подібного! Якась вигадка? Якась трактов-

1249  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 331.
1250  Рулін П. Український драматичний театр за п’ятнадцять років Жовтня […]. — С. 115.
1251  Нахтенборенґ Д. [К. Буревій] «Диктатура» в «Березолі» / Д. Нахтенборенґ // Лесь 

Курбас у театральній діяльності, в оцінках сучасників, — документи […]. — С. 550.
1252  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
1253  Нахтенборенґ Д. [К. Буревій] «Диктатура» в «Березолі» […]. — С. 550.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

429

ка? То є якась своя трактовка? Не бувало! Якесь театральне загострення в пода-
чі, хоч би зовнішнього драматичного конфлікту п’єси? Ні! Навіть виключно сце-
нічно, виключно драматично побудоване розвертання фабули п’єси і це потону-
ло в  натуралістичній пасивності»1254. Закидаючи брак художнього осмислення 
п’єси, він вживає вираз «натуралістична пасивність», у такий спосіб наголошу-
ючи на найвразливішому аспекті обох вистав. Натомість, сам він «натуралістич-
ну пасивність» естетичною ознакою не вважав.

Здебільшого у відгуках на постановки п’єси І. Микитенка в Україні йшлося 
про пасування театрів перед драматургом. П. Рулін далекоглядно й вмотивова-
но передбачив наслідки відповідного розвитку подій: «Ідейний зміст п’єси був 
такий очевидно потрібний на той момент і так несподівано порадував режисе-
рів, що разом із цим він знезброїв їх, і майже всі театри обмежились тільки тим, 
що сумлінно перенесли авторський матеріял на сцену, сподіваючись, що він сам 
себе винесе й  виправдає. Так воно й  трапилось, але  й  п’єса зазнала від цього 
певної шкоди й  театрам не  на  користь пішла така демобілізація властивих їм 
специфічних засобів. […] Театрам “Диктатура” принесла теж деякі мінуси: на-
туралістична маніра автора відкривала шлях для реставрації традиційної твор-
чої методи, набутої або в дореволюційних театрах, або по різних гуртках»1255. 
В  цілому, вважаючи опус І. Микитенка аматорством, генетично пов’язаним 
із побутовим театром, критик підкреслював його невідповідність програмним 
цілям «Березоля».

З-поміж ґрунтовних рецензій на  нову виставу Л. Курбаса виділяються дві, 
що в них представлено різні методологічні підходи. П. Рулін, приміром, виходив 
з  того, що «Березіль» «органічно не  сприймаючи побуту, борючись з  натура-
лістичною манірою, цей театр узяв, як вихідний пункт для побудови вистави, ті 
окремі романтичні мотиви, що виразно відділяються від натуралістичної ткани-
ни п’єси»1256. Він вживає термін «поетизація» для позначення «тропіки» виста-
ви, спираючись, насамперед, на її музичний план. Категорію «романтичних мо-
тивів» до п’єси І. Микитенка автор лишає не «дешифрованою».

Інший рецензент — колишній молодотеатрівець Л. Болобан — також почи-
нав свою розвідку з констатації змін, які постановник вніс у літературну осно-
ву. Проте, насамперед, він зауважив зміни її ритміки, наголосивши, що зроби-
ти це механічно неможливо: «Цілком зрозуміло, вкладати текст в нові ритмові 
розміри може вдасться лише при умові, коли кожного разу для опрацьовання 

1254  Курбас Л. На дискусійний стіл / Лесь Курбас // Радянський театр. — Х., 1929. — 

№ 4/5. — С. 14.
1255  Рулін П. Український драматичний театр за п’ятнадцять років Жовтня […]. — С. 115.
1256  Там само.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

430

брати найдрібніші частини п’єси. Більш-менш велика частина для такої операції 
не придатна. Завдяки цьому режисерові довелося кромсати п’єсу на найдріб-
ніші кадри і потім наново склеювати їх»1257. Дописувач спробував розтлумачи-
ти сенс окремих сценічних перетворень, здійснюваних на «атомарному» рів-
ні. Він вважав, що постановник з цією метою розібрав п’єсу на «цеглини», аби, 
вдосконаливши кожну, наново їх скласти. Стосовно темпо-ритмічного аспек-
ту, то, за  Л. Болобаном, саме він є фокусом переключення «жанрового регі-
стру» п’єси.

Працюючи над «Диктатурою», Л. Курбас паралельно на заняттях з Практики 
сцени особливу увагу приділяв ритму як  основі театрального мистецтва. 
Спираючись на зразки музичної культури, він транспонував їх для драматичної 
сцени, одночасно порівнюючи підходи до проблеми ритму в театрах різних типів. 
Особливий інтерес становлять співставлення МХТу та «Березоля». Приміром, 
режисер звертався до такої базової категорії як «сценічна фраза», наголошую-
чи, що її прообразом «є слово, розвинене в речення. Речення розвивається в пе-
ріод, період у частину сцени, ця остання — у сцену, далі — в дію і цілу виставу. Це 
є структурна одиниця. Суть цього в тому, що передікт підготовляє, ікт розкри-
ває, постікт робить висновки… У МХТі фрагмент будують не на музичних момен
тах, і тому ікт, перед ікт і т. п. грають меншу роль. Режисера веде логіка волін-
ня персонажа, і тільки несвідомо дія проводиться до музичного ключа. В нас на-
впаки — музичний ключ — найголовніше, і оскільки з іктом пов’язане найбільше 
підвищення, остільки це нагадує музику, бо становить аналогію до мелодії»1258. 
Подібні висновки багато що пояснюють у технологічних особливостях будови дії 
митцями березільської школи, насамперед її лідера.

Від початку роботи над «Диктатурою» Л. Курбасові доводилося долати дис-
гармонічність п’єси — суміші натуралізму й публіцистики: «такі стильові роз-
біжності в  театрі, що оперує трьохмірними речами й  постаттю людини, дуже 
важко виправдати; дуже важко ув’язати, поєднати різкий перехід від жанро-
вої картини до патетичної фрази»1259. Саме тому «ритмічна регуляція» п’єси ма-
ла радикально вплинути на її естетичний зміст. «Ріжниця поміж побутом п’єси 
й побутом у виставі “Березоля” полягає в тому, що останній вкладено кожного 

1257  Болобан Л. [Л. Серговський] Подвійна перемога: Про поставу п’єси Ів. Микитенка 

«Диктатура» в театрі «Березіль» / Л. Болобан // Радянський театр. — Х., 1930. — № 3/5. — 

С. 52.
1258  Практичні вправи на  Режлабі [Машинопис] /  записав Б. Балабан.  — ІМФЕ НАН 

України, Ф. 42, од. зб. 35.
1259  Болобан Л. [Л. Серговський] Подвійна перемога […]. — С. 49.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

431

разу в певні розміри, йому надано певних ритмів»1260. Тож не дивно, що березіль-
ська «перебудова» п’єси І. Микитенка не лише прямо залежала від використан-
ня законів ритмічної організації музичного твору, а й певною мірою відбувала-
ся у формі музичного твору.

Чи був тоді «Березолем» створений новий музично-театральний жанр? Це 
питання постало разом із  прем’єрою «Диктатури», герої якої співали, спілку-
валися речитативами, взагалі, діяли ніби за  законами опери. Підставам її зга-
дувати маємо завдячити не лише 400 сторінкам партитури (музика Ю. Мейтуса 
та М. Коляди), схожості деяких форм спектаклю «Березоля» на оперні видови-
ща, але й за словами самого Л. Курбаса: «Це буде спроба […], як треба будува-
ти оперу. […] Це буде музичне видовисько, в якому драматична мова інтонуєть-
ся таким чином, що іноді вона може переходити в буквальні музичні інтервали… 
Сприйняття буде більш оперове, аніж драматичне»1261. З того часу не вщухав інтер-
ес до типологічних особливостей музики до «Диктатури». Висловлювалися дум-
ки, що «стилістично музика у “Диктатурі” наближалася до нової музичної мови 
композиторів ХХ століття — Ігоря Стравінського, Сергія Прокоф’єва, Альбана 
Берґа, Дмитра Шостаковича»1262. Проте, існували й інші судження: «“Диктатуру” 
в “Березолі” грають не як драму, а як музичне видовище, що інколи нагадує опери 
Мусорґського. Наслідування Мусорґського іноді прикро вражає, особливо, ко-
ли в речитативах цілком повторюються музичні фрази Мусорґського (фраза “ми 
чесні хлібороби” й інші)»1263.

Втім, апелювати до  опери намагалися далеко не  всі рецензенти, поміж яки-
ми особливе місце належить композитору, музичному критику й  найкваліфі-
кованішому досліднику музики у березільських виставах, автору музичного рі-
шення деяких із  них, автору ненадрукованої статті «Музика в “Березолі”»  — 
П. Козицькому. В оприлюдненій ним розвідці «“Диктатура” “Березоля” як музич-
не видовище (враження слухача)» термін опера жодного разу не виникає. Немає 
його й у спогадах Ю. Мейтуса. Так само й Л. Болобан висловлюється щодо цьо-
го негативно. Втім, він не заперечував можливості «враження опери»: «В глядача 
виникає інколи думка, чи не в оперу часом він потрапив. Але цю думку він мусить 
одразу відкинути, бо співання й музика в “Березолі” виконує лише своє службове 
значення, вона має лише функціональне значення, щоб підкреслити, щоб пошири-
ти вплив вияву певних ділянок вистави»1264. (Цікаво, що питання «нового жанру», 

1260  Там само. — С. 53–54.
1261  [Курбас Л.] Тексти, документи різних років: 1920–1933 рр. [Рукопис; машинопис] …
1262  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 67.
1263  Нахтенборенґ Д. [К. Буревій] «Диктатура» в «Березолі» […]. — С. 549.
1264  Болобан Л. [Л. Серговський] Подвійна перемога […]. — С. 51–52.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

432

утвореного «Диктатурою» Л. Курбаса, завжди пов’язувалося саме з  музичним 
аспектом вистави. Навіть сценографічне рішення часто розглядалося як  резо-
нанс експериментів із музикою. Наприкінці 1970-х років Р. Черкашин писав, що 
нині «Диктатура» асоціювалася б із мюзиклом. Можливо, саме цей театрально-
музичний жанр і  об’єднав  би своєю симптоматикою музичні, візуальні, дійові 
ознаки вистави Л. Курбаса).

Очевидно, слід розділити питання музичних сенсів березільської «Диктатури» 
й  питання про відповідність цієї вистави канонам оперного видовища. Попри 
очевидний інтерес до «оперної теми», її аналіз потребує залучення фахівців-
музикознавців, що не виключає необхідності традиційних для театрознавства під-
ходів до розгляду музики у драматичній виставі. За будь-яких умов актуальним 
лишається питання ролі музики у розвиткові сценічної дії. Л. Курбас, який віддав-
на вважав зазначену проблему принциповою для драматичного театру, безпре-
цедентно широко застосовував музику в «Диктатурі». Словами П. Козицького: 
«Від суто натуралістичного уподібнення (шум бігу поїзда) через перетворений 
натуралізм (спів півня, пісні п’янки, чихання), звукову апострацію (музика “заво-
ду”), через музику-словоспів аж до музики, що відіграє ролю самостійного сце-
нічного чинника»1265. Послідовно ускладнюючи прийоми синтезування музики 
і дії, режисер намагався сценічним подіям надати найтоншої «музичної ритмі-
зації. Гармонійно звучали і слово, і жест актора, і ритм цілої вистави. Було ши-
роко застосовано паралельні дії. Наприклад, міліціонери трусять у Чирви хліб, 
сам Чирва плаче речитативами, із схованки зненацька зашуміло, як потривоже-
ний дух, знайдене зерно, а з вишин, десь із ложі верхнього ярусу лине, як голос 
повчаючого фатуму, спів античного хору дівчат: “Мені мати говорила, повторяла 
часто, не їдь, не їдь в чужий город, бо будеш нещасна”»1266.

Вражає, що рідкісне багатство музичних форм часто народжувалося безпо-
середньо під час репетицій із залученням до співпраці акторів: «мелодії й ритми 
підказував композитору, наспівуючи або награючи на  роялі, сам режисер»1267. 
«Режисер довго працював з композиторами, а згодом і акторами над винайден-
ням відповідного речитативу на ладовій основі української музики»1268. «Перші 
репетиції почалися у великому фойє біля піаніно. Ми всі сідали півколом, напро-
ти нас Курбас, за піаніно — Мейтус. […] Спочатку Мейтус програв всю парти-
туру вистави спочатку до кінця, а потім програвав, іноді по кілька разів окремі 

1265  Болобан Л. [Л. Серговський] Подвійна перемога […]. — С. 51–52.
1266  Дивнич Ю. [Ю. Лавріненко] В  масках епохи /  Ю. Дивнич //  Хмурий В. В  масках 

епохи: Йосип Гірняк […]. — С. 34.
1267  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 67.
1268  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 333.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

433

шматки, а Курбас пояснював, що саме під цю музику відбувається»1269. «Курбас 
і М ейтус, працюючи разом біля рояля, шукали мелодичний хід діалогів пере-
важно в  речитативі. Іноді Л. Курбас сам шукав для окремих сцен речитатив, 
який занотовувала Г. О. Тюмєнєва»1270. Всі вищенаведені спогади засвідчують 
слушність точки зору П. Козицького: «Відчувається, що композитор (Мейтус, 
Коляда) є лише виконавець (хоч і  талановитий) волі режисера (Курбаса), яка 
владно панує і над музичним матеріялом, сміливо використовуючи його для різ-
них завдань»1271.

Насамкінець П. Козицький робить висновок, що робота над «Диктатурою» 
«надзвичайно збагатила використання музики в театральній (драматичній) ви-
ставі, тим самим посунувши набагато уперед техніку будування синтетично-
го дійства»1272. Відповідно, саме «будування синтетичного дійства» і було мис-
тецькою метою постановки, де музиці належала важлива роль її інспіратора. 
Цей принцип активно впливав на прийоми акторської гри, адже в «особливо на-
пружених і  значних за  змістом епізодах вистави переходили з  розмовної мо-
ви у вокальний речитатив, а в розгорнених монологах — у досить складні арії 
у  супроводі симфонічного оркестру. […] Філософська забарвленість вистави 
найвиразніше виявлялася у  монологах  — аріях-роздумах на  самоті головних 
персонажів»1273. За естетичною природою таке використання музики в  будові 
сценічного образу анітрохи не нагадувало звичні для традиційного українсько-
го театру співочі монологи, музичні діалоги-дуети, абощо.

В «Диктатурі» цілком оновився «асортимент» засобів використання музики, 
приміром, для розкриття певного стану героя. Коли Малоштан (М. Крушель
ницький) вудить рибу і  співає купальські пісні, то  пісня «перестає бути “про-
сто” піснею, а набуває певних і значних сценічних функцій: вона ніби міміка об-
личчя, ніби рухи тіла, переймаючи інтонації радісно схвильованого Малоштана, 
по суті, являє собою своєрідний монолог цього незаможника, але переказаний 
не в словесних образах, а в образах мовних інтонацій. Знов інші сценічні функції 
має спів. Коли “кашляє” не Малоштан (який по п’єсі хворіє на кашель), а… оркес
тра, то таке “співробітництво” актора, дієвої особи з музикою, коли музика ніби 
продовжує в музикальних образах дію актора, становить за один із принципів 

1269  Ващенко Н. «Фрагменти спогадів про Леся Курбаса»: (закінчення) /  Наталя 

Ващенко; публікація Г. Канарської // Театральна бесіда. — Л., 2006. — № 2 — С. 38.
1270  Верхацький М. Скарби великого майстра […]. — С. 315.
1271  Козицький П. «Диктатура» «Березоля» як музичне видовище: (Вражіння слухача) 

/ П. Козицький // Радянський театр. — 1931. — № 1/2. — С. 68.
1272  Там само. — С. 69.
1273  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 67.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

434

поєднання музики із сценічною дією в “Диктатурі” “Березоля”. За цим принци
пом побудовано більшість моментів “Диктатури” […]: музика поглиблює зміст 
дії, надає їй більшої ваги, значности у сприймальному процесі (подається сис-
тематичний зоровий, словесний, плястичний, інтонаційно і  музично слуховий 
образ). А вживання подвійного образу співу півня (натуралістичне звукоуподі-
блення, а за ним музикальне перетворення в оркестрі) лише зайвий раз підкрес-
лює, що такий засіб використання музики є одна з принципових засад постанов-
ників “Диктатури” в “Березолі”»1274. Цілком очевидно, що тут йдеться не лише 
про акторів, а, головним чином, про конкретні режисерські підходи.

Крім того, ця постановка стала безпрецедентним зразком застосування у дра-
матичній виставі різноманітних класичних музичних форм. Фаховий погляд фік-
сує їхню продуману архітектонічну довершеність. «В 1-ій картині музика побу-
дована за, так званою, сонатною схемою (1-а тема — пісня майстра, 2-а тема — 
музика цеху, розробка і реприза); 2-а картина за тричастинною схемою; 4 карти-
на — 5 прилюдів, що відповідають окремим кадрам картини (комсомольська рі-
шучість, незаможники, розгубленість Гороха, голосування), 5 картина — кладо-
вище — тричастинна форма (змова, Малоштан ловить рибу, і знову змова, але ви-
крита); 10–11 картини мають музику побудовану за принципом варіації (тема і 12 
варіацій); 12 картина — музика вступу (завод). Звичайно, вирішальним моментом 
в роботі композитора була не форма, що мала лише конструктивно зміцнити му-
зичну фактуру твору, а сценічна функція музики»1275. Ю. Мейтус згадував через 
сорок з лишком років, що на заклик Л. Курбаса робити щось нове, несподіване, 
брався розв’язувати завдання, нехтуючи звичними підходами. «І хіба не ризико-
ваним було вирішення першої картини “Диктатури” як сонатного алегро з експо-
зицією, розробкою й репризою, сцени весілля у Чирви-козиря — у формі рондо, 
а сцени з четвертого акту з замахом на вбивство Дударя — у формі теми і дванад-
цяти варіацій»1276. Отже, і автор і критик визнавали структуру «Диктатури» но-
ваторською, такою, що змінила погляд на можливості організації музичного ма-
теріалу в драматичній виставі.

Мистецька вишуканість березільської «Диктатури» утворила надто вже неви-
гідне тло п’єсі. Проте Л. Курбас не збирався її дискредитувати, навпаки — праг-
нув художньо вдосконалити, й саме музична складова сценічного образу, на його 
переконання, якнайкраще долала натуралістичну обмеженість тексту, подій, то-
що. Про радикальне переосмислення музичними засобами окремих епізодів пи-
сав Л. Болобан. Він наводить приклади, коли, приміром, «традиційне базікання 

1274  Козицький П. «Диктатура» «Березоля» як музичне видовище […]. — С. 68.
1275  Козицький П. Музика в «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
1276  Мейтус Ю. Спогади про Леся Курбаса […]. — С. 14.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

435

сільських дідів», яке зазвичай на кону відбувалося під хатою, постановники роз-
горнули в художньо влучний і дотепний образ. «Замісць сидіти десь на призьбі 
в глибині сцени, їх висунено якнайбільш на авансцену і піднесено вгору… Кожен 
куркуль спирається не  на  кійок, а  на  маленьку хатку. І  виглядає він біля неї, 
як хижий крук, що чатує на здобич. […] Замісць говорити плітки впівголосу (оче-
видно, щоб не підслухали — така реально-побутова формула цієї сцени), вико-
навці кричать на повний голос (так би мовити, поширюють плітки серед публі-
ки) і  співають, підкреслюючи деякі речення повторними куплетами»1277. Попри 
те, що музичні характеристики «Диктатури» були вражаючими, говорити про на-
родження нового жанру не варто за відсутності подальших спроб такого роду. 
Тож постановка Л. Курбаса лишається грандіозним художнім прецедентом, що 
їм вітчизняний театр може законно пишатися.

Відповідно до музичних формувалися й пластичні образи — базова основа мі-
зансценування. Троє куркулів «навпочіпки сиділи біля рампи, обличчям до гля-
дача, на краю спущеного першого планшета станка. Кожен з них спирався на пів-
метрові макети хатин. Враження створювалося надзвичайне! Вихоплені з напів-
темряви променями прожекторів три скульптурно виразні постаті бовваніли над 
багатократно зменшеними у розмірі, але зробленими цілком натурально власни-
ми хатами, мов древні ідоли, демони одноосібництва. Такі образні перетворен-
ня виникали у багатьох конфліктних ситуаціях сюжету. Створені режисерським 
генієм Леся Курбаса, такі сценічні картини запам’ятовувалися глядачами на все 
життя»1278.

Чималий мистецький досвід «Березоля» відчутно впливав на естетичну про-
грамність кожної наступної вистави, на  що звернув увагу Ю. Шевельов сто-
совно «Диктатури», що здавалася йому «в  формальному сенсі продовженням 
“Золотого черева”»1279. Згодом він повернувся до цієї думки, далі розвинувши її: 
«Курбас намагався виявити логічно-раціональне ядро авторового задуму неза-
лежно від того, чи сам письменник це ядро усвідомлював, чи ні; а виявивши, — до-
нести його, ядро, до глядача суто театральними засобами — слово в звучанні, зо-
ровий образ, звук, фарба, ритм вистави. […] Так накреслювалося в “Золотому че-
реві”, так було в “перелицьованій” доглибно “Диктатурі”»1280.

Саме Ю. Шевельов зауважив особливу роль вертепу в  естетичній ідеології 
«Березоля», з «Диктатурою» включно. Сюди можна було б додати й особливе 
поводження постановника із законами перспектив. Адже великі постаті людей 

1277  Болобан Л. [Л. Серговський] Подвійна перемога […]. — С. 51.
1278  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 69.
1279  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 149.
1280  Шерех Ю. Лесь Курбас і Харків […]. — С. 51.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

436

і втричі менші хатки на лінії одного плану створювали візуальний ефект, ґене-
за якого сягає середньовіччя, робіт малярів доби, коли закони перспективи ще 
не було відкрито. Виразно інтермедійні персонажі Півень (Д. Мілютенка), Гусак 
(О. Хвиля), Паранька (В. Чистякова), Горох (О. Шутько), чиї індивідуальності 
розкривалися також засобами співу, танку, розсували межі цієї аналогії.

Необхідний вертепу трагедійний емоційний полюс вистави складав епізод схо-
ду, розгорнутий у вигадливій масовці, яка підготувала появу вельми несподівано-
го Чирви. «У нього обличча біблійного Мойсея, довга сива борода, величні рухи, 
трагізм в голосі. Він бачить, відчуває, що його кляса вмирає, і в своїх речитати-
вах — ієреміядах підноситься до пророка»1281. Такого епічного Чирву (Й. Гірняк) 
чекають і закликають. «Одна група людей […] розважливо, повагом, хором за-
являє: “Дайте слово Чирві!”. Друга група додає вже більш вимогливо: “Чирві!!”. 
Третя група — ще настирливіша у своїй вимозі, і в її “хорі” є навіть ноти наказу: 
“Чирві!!!”»1282.

Мізансцена будувалася пересуванням груп людей, яких збирали та гуртува-
ли рухливі планшети. Тобто, динамічні пристрої організовували статичні постаті 
персонажів у скульптурну композицію. Рух супроводжувався й видозмінювався 
контрапунктним світлом. «Весь простір сцени затемнений. Із різних сторін вузькі 
снопи рефлекторних променів висвітлювали то одну, то другу групу, а то й окре-
мих персонажів, залежно від їхньої словесної акції та  дії. Рух світляних про-
менів по цілому простору сцени, з одної групи на другу, з окремого персонажа 
на іншого, спричинював враження, що на мітинґу діяли сотні, а то й тисячі лю-
дей… а їх було тільки кілька десятків»1283. Виразність і краса епізоду буквально 
заворожувала. «Тут вражають монолітні групи персонажів, що на мить показу-
ються серед темряви, як висічені з мармуру, і ця їхня нерухомість статична, а по-
руч того безперервна зміна мізансцен, підкреслюють патетичну заглибленість 
і величність складного поняття диктатури пролетаріяту»1284. Статичність і пафос 
епізоду не робили його емоційно однозначним. «Пристрасті кипіли. Динамічно 
схрещувалися гострі промені прожекторів, вихоплюючи то тут, то там збудже-
ні постаті, розпашілі обличчя»1285. Це нагадувало покадровий монтаж. Світлові 
ефекти змушували згадати попередні експерименти режисера, навіяні кіноекс
пресіоністичними рефлексіями («Джіммі Гіґґінс», «Пролог»). Недивно, що 

1281  Нахтенборенґ Д. [К. Буревій] «Диктатура» в «Березолі» […]. — С. 550.
1282  Федорцева С. Я вибираю «Березіль»… / Софія Федорцева // Лесь Курбас: Спогади 

сучасників […]. — С. 258.
1283  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 334.
1284  Болобан Л. [Л. Серговський] Подвійна перемога […]. — С. 52–53.
1285  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 71.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

437

і П. Козицький і К. Буревій, аналізуючи «Диктатуру», шукали аналогії саме з кі-
нотворчістю О. Довженка.

Щодо ідеологічного обарвлення вистави, то  думка Л. Болобана про пріори-
тети ідеї «диктатури пролетаріату» видається цілком виправданою. Вважати, 
що Л. Курбас намагався їх ревізувати, було б помилкою. Художня трансформа-
ція п’єси на  березільському кону не  перекреслювала її змісту, хоча й  приріка-
ла на роль такої собі «заготовки» для довершеного сценічного твору. Л. Курбас 
не бачив іншої можливості естетично легітимізувати «Диктатуру».

Врешті, у творчому досвіді «Березоля» існували прецеденти, що могли прави-
ти за зразок у проблемі естетичного переосмислення п’єси І. Микитенка. Таким, 
приміром, був «Жовтневий огляд», який актуалізував тему високого агіту. На це 
вказують окремі прийоми, підходи, рішення. Взяти, хоча б, відсутню у драматур-
га постать юнака в білому, який в «Диктатурі» «зачитував останні новини — по-
відомлення ТАРС, передані вечірнім радіо (під час вистави текст телеграм всти-
гав записати режисер-лаборант)»1286. Це був не «персонаж», натомість «аргу-
мент» — однаковою мірою політичний і естетичний, що ясно засвідчує його ро-
довід — агітмасовий театр. Багатожанровість «Диктатури» — одна з ознак його 
просування саме в напрямку синтетичного театру. Відповідні процеси відбилися 
й на засобах вирішення простору вистави.

Сценографії «Диктатури» належить визначальна роль в історії не самого лише 
«Березоля», адже В. Меллер створив пластично вигадливий спектакль зі склад-
ною образною програмою, розв’язав кілька принципових мистецьких проблем. 
Йдеться, насамперед, про безпосередню участь просторових чинників у форму-
ванні сценічної дії.

Розглядаючи «Диктатуру» як певний комплекс, Д. Чукін вирізняє два засад-
ничі моменти. Насамперед, простір, подібно до «Народного Малахія», відби-
вав рефлексію персонажів. І  тут визначальним, вважав Д. Чукін, був класовий 
підхід, завдяки якому режисер долав побутовізм п’єси: «Основні лінії намічені 
в спосіб близький до першої дії “Малахія”. Вони знаходять собі вираз не тіль-
ки в діях акторів, але й в оточенні, яке вони показали, відбиток своєї психології, 
яке показано, як і перша дія “Малахія”, їхніми очима. Порівняти хоча би оформ-
лення святкування весілля у Чирви та оформлення зборів. В першому випадко-
ві ми маємо обважнілість, підкреслення паразитарності, деструктивність; в дру-
гому — простоту, скромність; оформлення весілля подано нереально, вип’ячено 
саме страви, вузькі чуттєві моменти; збори  — реалістично, без будь-скільки 
помітних деформацій»1287. Іншим засадничими принципом для Д. Чукіна стають 

1286  Там само. — С. 72.
1287  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

438

засоби використання речей, приміром  — хаток. Ідеться про «гру предметів» 
(можливо — «гру з предметами»), яка викликала найбільше захоплення глядачів. 
Схожий прийом В. Меллер застосував ще у «Мікадо». Вже тоді зміна масштабів 
будиночків активно впливала на психологію сприймання. В такий спосіб не ли-
ше позначався момент руху пішохода, а й «код театральності», загострюючи ре-
акцію публіки. Поза сумнівом, «Диктатура», успадковуючи цей досвід, далі йо-
го розвивала.

Схожі думки висловлював і К . Буревій, називаючи В. Меллера ідеальним те-
атральним художником, адже той «сам грає й  пособляє режисеру та  акторам, 
його оформлення міцно пов’язане з режисерською ідеєю, його конструкції по-
собляють акторові грати. Нам надзвичайно подобалося, що Крушельницький 
міг узяти Меллерову хатку на курячих ніжках і покласти собі в голови. Нічого 
театральнішого над це ми ніколи не  бачили в  театральних конструкціях!»1288. 
Незрідка сценографічні засоби створювали комічний ефект. Приміром, в епізоді 
перегонів брички й візка за відсутності коней враження змагання створював рух 
планшетів, обертання коліс, міміка та жестикуляція акторів. У виставі не браку-
вало сцен, утворених подібним чином.

Об’єднуючим технологічним модулем для численних трансформацій про-
стору був складний станок, який уможливлював побудову вистави «за принци-
пом кіномонтажу епізодів-кадрів. Це вимагало безперервної зміни сценічної 
дії. Надзвичайно вигадливо вирішив таке завдання головний художник театру 
Вадим Меллер у сконструйованому на сцені диво-станку. Він займав всю сцену — 
від рампи до  високо відкритого задника-радіуса  — і  був виготовлений з  непо-
фарбованих дощок. Його задній край височив над сценою метрів на два. Станок 
складався з  шести окремих паралельних частин  — вузьких планшетів. Кожен 
з них міг рухатися незалежно від інших — підійматися вгору й опускатися, хили-
тися, переламуватися навпіл, здіймаючись по краях, мов крила. Вузенькими щі-
линками між цими частинами рухливої конструкції станка й собі рухалися пред-
мети. Для їхнього, немов  би самостійного, руху паралельно рампі під станком 
була дотепно влаштована спеціальна механіка — різні блоки, підставки на під-
шипниках. Нею керували невидимі глядачам робітники сцени. На очах у гляда-
чів на сцені з’являлися різні деталі, що конкретизували зміну місця дії. Більші де-
коративні вставки спускалися на  станок з  колосників. […] Зміна конфіґурацій 
станка, самостійне пересування предметів на  ньому, рухливість променів про-
жекторів — увесь цей складний рух проходив у поєднанні з музикою, у вивіре-
ному ритмі, надаючи сценічній дії динамічності й монументальності. Ефект був 

1288  Нахтенборенґ Д. [К. Буревій] «Диктатура» в «Березолі» […]. — С. 548–549.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

439

дивовижний!»1289. Втім, динамічність сценічних подій напряму залежала не лише 
від конструкції станка.

Своїм динамізмом «Диктатура» багато в  чому завдячувала урбаністично-
індустріальному плану, що утворив полюс образу села, протиставляючи йому ін-
ші ритми та рушійні сили. Місто і село поставали в «Березолі» перетвореними 
темпо-ритмічними засобами. (На думку деяких дописувачів, постановник подо-
лав превалювання сільських епізодів, максимально розгорнувши всі лінії, що уо-
соблюють урбанізацію).

Л. Курбас, віддаючи перевагу образним узагальненням, не відкидав навіть ілю-
стративних прийомів. Так було, зокрема, у  першій сцені на  заводі, яка вража-
ла ілюзорною достовірністю. «Найперше очам відкривався казанний цех судно-
будівельного заводу. Передній планшет станка було піднято метрів на два вго-
ру, і по ньому, наче по естакаді, переходили робочі, метушилися жваві хлопча-
ки “фабзайчата”. Короткі діалоги проходили вгорі на естакаді, а часом люди пе-
регукувалися між собою зверху вниз. У глибині чорнів могутній казан. Високо 
у повітрі над естакадою пропливали то розпечена залізна болванка, то важкі ме-
талеві предмети заводського виробництва. Гудок сповіщав про перерву, робочі 
виймали принесені скупі харчі на сніданок. З черева казана вилізав Дудар — літ-
ній казаняр»1290. Схоже, Л. Курбас і В. Меллер свідомо вдалися до такого прийо-
му, стверджуючи, що в мистецтві важливішим за сам прийом є його осмислення. 
Відверто ілюстративною могла також здатися сцена в купе, якби обидва митці за-
довольнилися лише констатацією місця і умови дії. Натомість вони, застосував-
ши візуальний трюк, зламали банальну логіку сценічного переповідання сюже-
ту — приміром, за вікном потягу біг пейзаж, створюваний рухливим кінозобра-
женням, а з-за сторінки газети несподівано визирало обличчя негра (!). Тож апе-
ляція до кінокультури була досить різноманітною, мало поступаючись впливам 
музичної культури, що не лишилося непоміченим сучасниками: «До Меллерових 
конструкцій можна припасти очима і  розуміти їх, як  розумієш кінофільм. […] 
Виконано з надзвичайною майстерністю оформлення, яке ви читаєте, наче хоро-
шу книгу або Довженків кінофільм»1291.

Оригінального образного розв’язання дістала у виставі тема міста, радше — 
тема машини, яка унаочнювала не самий лише технічний прогрес. Якщо згадати 
напружений драматизм її подачі в «Народному Малахієві», то «Диктатура» ма-
ла всі ознаки антитези. Цього разу Л. Курбас машину анітрохи не демонізує, во-
на тут потрібна й корисна річ. Таким пафосом позначені заводські сцени, епізод 

1289  Черкашин Р. Ми — березільці: театральні спогади-роздуми […]. — С. 68.
1290  Там само. — С. 69.
1291  Нахтенборенґ Д. [К. Буревій] «Диктатура» в «Березолі» […]. — С. 549.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

440

у поїзді (машині!). Його зберігають й у сільських епізодах, на чому наголошував 
Л. Болобан: «Адже глядач увесь час протягом вистави відчуває, що кін рухається, 
що дія провадиться завдяки машині і ці сільські побутові сцени, що з’являються 
то  тут, то  там, ніби підпорядковані силі машини, силі тої волі, що керує цими 
машинами»1292.

Тема машини, що уможливлює щасливе майбутнє людини, актуалізувала-
ся в тогочасному українському мистецтві не тільки як відповідь на пряму вимо-
гу влади. Ідеї технічного прогресу в народній уяві з давніх-давен поставали, зо-
крема, у вигляді міфу про «залізного коня». Характерним зразком мистецько-
го відтворення таких настроїв і сподівань є «Земля» О. Довженка, невипадково 
згадуваного кількома рецензентами «Диктатури» (роки народження обох тво-
рів співпадають). Романтичний пафос березільської вистави зростав саме в цьо-
му тематичному шарі, не без впливу конструктивізму, актуального для обох мит-
ців у попередні роки. Звичайно, тут не йдеться про його буквальне відтворення. 
Радше з ним пов’язаний особливий тип емоцій, віра у можливість звільнитися від 
рутини важкої, непродуктивної праці. Здавалося, «Народний Малахій» поклав 
край цій ілюзії. Однак, постановка «Диктатури» несподівано виявила живучість 
«соціально-технократичного ідеалізму» її авторів. Чи не було це свідченням «ре-
візії» «Народного Малахія»?

У  характері мистецького висловлювання Л. Курбаса в «Диктатурі» цілком 
зрозумілим видається його ідейне налаштування. Форми, прийоми творення сце-
нічної реальності не лише «позначали» сенси вистави, а й були ними. Виключною 
злютованістю характеризувалися зміст і  форма останньої прем’єри театру. 
Відтак, дотепні й технологічно бездоганні прийоми динамізації дії відбивали йо-
го ідейну програму. Об’єктивно «Диктатура» була виявом соціального оптиміз-
му, що ним позначалися всі її аспекти. Навіть, якщо поставити поруч так само 
драматургічно недовершений «Заповіт пана Ралка», то  стане очевидним: твір 
В. Цимбала реалізувався в  атмосфері песимізму, а  І. Микитенка  — оптимізму. 
І ніщо у виставі Л. Курбаса не свідчило про штучність такого відчуття. Радість 
творення, перебудови світу відбиті у художній матерії «Диктатури». Сама тех-
нологічна вигадливість здавалася інспірованою відчайдушним творчим підйо-
мом. Цією енергією насичувалася особлива сфера партнерства живих та нежи-
вих суб’єктів спектаклю. Якнайкраще цей феномен характеризувала категорія 
«гри», що нею позначено контакти, стосунки, взаємини всіх суб’єктів дії. Її вплив 
визначив природу сценічного середовища вистави.

Рухливий кін «Диктатури» не лише вражав багатством виражальних можли-
востей — своїми трансформаціями він стимулював яскраві акторські реакції, яв-

1292  Болобан Л. [Л. Серговський] Подвійна перемога […]. — С. 53.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

441

ляючи ознаки справжнього партнерства, здатність відповідати героям, бути з ни-
ми в діалозі. Простір мав схильність до мімікрії, міг, як це було, скажімо, у сце-
ні бенкету, підступно захитатися, попливти під ногами персонажів. Несподівана 
жвавість хаток потребувала невсипущої пильності хазяїв, змушених їх притри-
мувати про всяк випадок, скидаючись час від часу на псів біля своїх конур. Прудкі 
візок та бричка, підбадьорювані візниками, самі бігли навипередки, вперто не по-
ступаючись одна одній. На  сцені «Березоля» відбувалося, словами Й. Гірняка, 
«театральне дійство, в якому всі мистецькі компоненти театру мусіли бути вклю-
ченими і використаними в дії»1293.

Реалізація подібних настанов потребувала рівня взаємопідпорядкованості, 
ритмічної єдності чинників, якого раніше ніколи не досягали у вітчизняному те-
атрі. Виконавці визнавали, що проблема «освоєння сценічного простору у  ви-
ставі “Диктатура” висувала перед акторами нове завдання технічної вправності 
та здатности тривання в обставинах, які досі не передбачались. Моментальні змі-
ни мізансцен на різних площинах, при музичному супроводі всього дійства — ви-
магали великої концентрації та точного виконання завдань. Найменший відступ 
від ритму всього дійства грозив розладдям цілого видовища. Конечна була над-
звичайна еквілібристична вправність актора»1294.

Прикладом, де майстерність, сказати б, межувала з самовідданістю слугує опи-
саний Й. Гірняком епізод сходу, коли на повністю затемненій сцені йому доводи-
лося одночасно вирішувати цілу низку виробничо-творчих завдань, аби уникну-
ти каліцтва. Вдягнений у важкий костюм із «товщинками», в чоботах з потовще-
ними стельками, він мав перебігти за темними лаштунками на  інший бік сцени, 
«а там при першому пляні піднятись по драбині на 7-метрову висоту і вступити 
на пляншету, менше метрової ширини, яка була на самій авансцені»1295. Вгорі, ви-
хоплений із абсолютної темряви променем рефлектора, актор речитативом ви-
співував монолог Чирви, втрапляючи у ритм загальної мізансцени, координуючи 
свої дії «з музичним супроводом в оркестровій партитурі»1296.

За схожими принципами було побудовано епізод банкету. Його «техноло-
гічний сенс» полягав у  відтворенні стану персонажів, які вважають себе хазя
ями життя, стверджуючи це у галасливому п’яному співі. Спочатку один із вузь-
ких планшетів перетворювався на стіл, уставлений гігантськими напоями та на-
їдками. (За М. Верхацьким, куркулі з  перших хвилин асоціювалися з  іроніч-
но потрактованими персонажами картини М. Ге «Таємна вечеря»). Поступово 

1293  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 332.
1294  Там само.
1295  Там само. — С. 334.
1296  Там само. — С. 336.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

442

бенкетування робило їх схожими на піратів на вітрильнику в розбурханому морі, 
оскільки поступово так само «п’янів» і станок. У кульмінаційний момент надсад-
ного горлання пісні «Ревела буря…» планшети теж пускалися берега. Статичний 
за  мізансценою епізод динамізувався рухом станка, коли «кожен з  учасників 
сцени стояв одною ногою на четвертому планшеті, другою — на п’ятому. І рап-
том лівий край четвертого планшета піднімався, а  правий опускався, у  п’ятого 
планшета — навпаки, так що обидва вони утворювали надто похилу літеру “Х”. 
Планшети під час співу то піднімалися, то опускалися»1297. Сполучати спів, діа-
лог на рухливій маленькій площадці, водночас, розкриваючи характер героя, бу-
ло виключно складною проблемою.

Випробування акторського апарату «на  міцність й  витривалість» бу-
ло в «Диктатурі» безпрецедентними. Приміром, актори мали опанувати тех-
ніку переходу від звичайної мови до  співу  — їм належало вміло сполучати ін-
тонаційну виразність із  бездоганною органікою драматичної дії. Так, Гусак 
(О. Хвиля, Р. Черкашин) освічується в коханні перезрілій Парані (В. Чистякова, 
Н. Титаренко). «Замість очікуваних палких поцілунків він вирішив почитати сво-
го вірша. Розмовна мова дуже комічно переходить у спів, після чого надзвичай-
но яскраво сприймалося повернення до  зовсім буденної, прозової розмовної 
інтонації»1298. Без належної кореляції всіх засад і прийомів акторської техніки 
вистава б не «витримала» запропонованого постановником ритму.

Йдеться про ускладнення фахових вимог, яке стало для багатьох виконавців 
справжнім випробуванням. Однак жоден критик не зауважив не те що провалів, 
а й посередніх робіт, попри всі несподівані, часто карколомні режисерські про-
позиції. Статус актора у «Диктатурі» виглядав по-новому. З цього приводу прин-
ципову точку зору висловив Ю. Шевельов, аналізуючи виставу в  контексті по-
передніх робіт театру. Він порівнював «Диктатуру» з постановками за творами 
М. Куліша і стверджував, що тоді робота Л. Курбаса «хоч яка блискуча, була ін-
терпретаційна — він насамперед пояснював текст Куліша, він як режисер свідо-
мо підпорядковувався драматургові. Тут більше важила праця режисера з акто-
рами, не його самостійний задум. У перелицьованій “Диктатурі” текст мало ва-
жив, це була вистава режисера»1299. Можна погодитися з тим, що навантажен-
ня у акторів «Диктатури» і вистав за М. Кулішем були різними, хоча протистав-
лення вистав «режисерської» та «акторської» видається некоректним. Слід бу-
ло б, мабуть, вказати на особливий технологічний режим останньої постановки, 
що виявив виключну майстерність постановника, тоді як актори перебували дещо 

1297  Верхацький М. Скарби великого майстра […]. — С. 325–326.
1298  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 71.
1299  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 137.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

443

в тіні. Але і текст М. Куліша, суттєво відрізняючись від опусу І. Микитенка, про-
понував виконавцям принципово інші цілі. В «Диктатурі» вони не могли зробити 
зі своїх ролей те, що режисер-майстер, вдаючись до суто постановочних прийо-
мів, міг видобути з п’єси І. Микитенка.

Ситуацію добре розумів, приміром, К. Буревій: «Бучма грав тільки на  поло-
вину свого акторського діяпазону. Авторових дефектів ніякою грою не  схова-
єш. Бучмі бракувало матеріялу…»1300. Для актора, який тільки-но повернувся до 
«Березоля», спектакль важив дуже багато, попри те, що роль виглядала безбарв-
ною. Чи слід дивуватися його бажанню грати, як він казав, «якогось куркуля»? 
Проблема, так званого, «позитивного героя нової доби» саме тоді лише поста-
вала як явище передусім ідеологічного порядку, і Дудар у «Березолі» мав ста-
ти важливим прецедентом. Л. Курбас, усвідомлюючи це, шукав можливості моде-
лювання подібного героя у синтезі патетики та психологічної правди. Але пате-
тична нота не повинна була ані дисонувати із загальним стилістичним малюнком, 
ані спричинити перекіс у акторському образі. Режисер скрупульозно вирахову-
вав і співставляв різні прийоми задля бажаної гармонії. За згадкою іншого вико-
навця ролі Дударя — Ф. Радчука, Л. Курбас поклав на ноти монолог героя, в який 
хотів згодом вмонтувати масовку — тобто, прагнув співвіднести особистість ге-
роя з епічним планом вистави. Водночас він чекав від Дударя простоти і природ-
ності, які б не створювали загрози для масштабів видовища.

Постать вийшла прекрасно збалансованою, гармонічною. Більше того, «пла-
катна у п’єсі, ця фігура ожила завдяки яскравому таланту Бучми. “Кремезний”, 
бувший у бувальцях чоловік, із усмішкою в очах та козацькими вусами — таким 
запам’ятався Дудар із першої ж короткої сцени на заводі. А потім […] Дудар си-
дів на верхній полиці маленького купе, Небаба — на нижній, вона розповідала, 
він слухав, прекрасно слухав, крутячи вус»1301. Поруч із  цим «звичайним дядь-
ком» стояв Дудар — промовець, здатний самою лише інтонацією впливати на лю-
дей. «Надзвичайна простота інтонації просякнена звичайною чулістю й  поруч 
з тим вольове надхнення й сила»1302. Недаремно Дударя А. Бучми, на відміну від 
інших виконавців цієї ролі в українських театрах початку 1930-х років, режисер 
не висував на позицію головного героя.

Якщо розглядати березільську виставу з цієї точки зору, то такого героя в ній 
не було, й, радше за все, бути не могло. А було кілька фігур, які фокусували на со-
бі головні проблеми ідейного протистояння. Серед них виділялася постать Мало
штана М. Крушельницького, за якого боролися обидві сторони протистояння. Він 

1300  Нахтенборенґ Д. [К. Буревій] «Диктатура» в «Березолі» […]. — С. 551.
1301  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 184.
1302  Болобан Л. [Л. Серговський] Подвійна перемога […]. — С. 54.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

444

з’являвся на кону «під спів вранішніх птахів, у австрійському трофейному кашке-
тику, що залишився у нього з часів війни, і тілогрійці. Голова на тонкій шиї, схиле-
на на бік, травинка у руці робили його схожим на сільського філософа, мандрівни-
ка. Меланхолійна задумливість була основною барвою актора у першій половині 
п’єси […], коли Малоштан кидав в обличчя Чирві гіркі слова обурення. Прозріння 
свого героя Крушельницький грав з трагічною силою»1303. Асоціації з Малахієм, 
ще раніше запропоновані К. Буревієм, вказували на особливості світосприйнят-
тя обох цих персонажів, у «Березолі» вони дивився на довколишнє життя наїв-
ними, ледь не дитячими очима. У Л. Курбаса Малоштана з Малахієм зближував 
безмежний ідеалізм. Відрізняли — лагідність, щемлива ніжність й повага до жит-
тя першого з них. М. Крушельницький захоплював здатністю «в м’яких тонах по-
єднати і нервову хворобливість, й натхненний ідеалізм незаможника, що носиться 
зі своїми пекучими запитаннями»1304. Йому в цій виставі була до пари щира й про-
ста Небаба Н. Ужвій. На думку Л. Болобана, цих рис найбільше бракувало майже 
всім виконавицям ролі Небаби в інших театрах. Фігура значною мірою службова, 
необхідна драматургу для пом’якшення суто чоловічого конфлікту, вона зрідка 
коли здавалася реальною, живою людиною. У Л. Курбаса відсутність умисної по-
літизації робили Небабу (інша виконавиця — С. Федорцева) психологічно важли-
вим ланцюжком поміж Дударем і Малоштаном.

Коло їхніх ідейних супротивників було набагато ширшим: біблійний Чирва 
Й. Гірняка й Л. Сердюка, гротескові Півень Д. Мілютенка, Параня В. Чистякової, 
Н. Титаренко, Гусак О. Хвилі та Р. Черкашина, Горох О. Шутенка — безпринцип-
ний, схильний до компромісів бюрократ радянської формації. Робота театру ви-
кликала захват рецензентів, які писали про тріумф акторської школи «Березоля».

«Диктатура» Л. Курбаса мала величезний резонанс, дехто вважав її кращою 
роботою режисера. Публіка, шокована видовищем, певний час «не  приходи-
ла до тями» (в сенсі періоду «адаптації» до спектаклю), чимдалі краще сприй-
маючи його зміст і  красу. Н. Кузякіна мала рацію, наголосивши: «Коли всі ін-
ші постановки “Диктатури”, відгримівши у  перший сезон, зникли, “Диктатура” 
у “Березолі” продовжувала йти чотири роки  — поки Курбас залишався у  те
атрі»1305. Але не бракувало й сильніших реакцій, головним чином, у обізнаної пу-
бліки. К. Буревій не даремно стверджував: «І як тільки відкрилась завіса, як тіль-
ки впали очі на сцену, так глядач і забув про всі вистави, що бачив, відчувши, що 
сьогодні він побачить нову поставу зовсім нової п’єси»1306.

1303  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 183–184.
1304  Болобан Л. [Л. Серговський] Подвійна перемога […]. — С. 54.
1305  Кузякина Н. Лесь Курбас […]. — С. 41.
1306  Нахтенборенґ Д. [К. Буревій] «Диктатура» в «Березолі» […]. — С. 548.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

445

Березільська прем’єра останнього травневого дня 1930 року видалася вкрай 
незвичною. «Першу виставу переглядали учасники окрпартконференції, а  дві 
наступних  — представники літератури та  мистецтва і  широка громадськість. 
Усі ці три вистави театр показував протягом доби (остання закінчилася о тре-
тій годині ранку). В інформаціях, що з’явилися у пресі, відзначався успіх п’єси, 
писалося, що не було жодної дії, де б глядачі по кілька разів не переривали ви-
стави оплесками чи на адресу акторів, чи режисера, чи художника, чи то навіть 
освітлювачів»1307. Спектакль, окрім шквалу критичних відгуків, спеціальної дис-
кусії — остаточно розсварив театр із автором. Реакції І. Микитенка подеколи ви-
давалися не зовсім адекватними. Ю. Шевельов згадував, як на диспуті у студент-
ському гуртожитку «Гігант» драматург буквально нищив Л. Курбаса: «Його об-
личчя — чи то бульдоґа? чи то Муссоліні? — із зловісно стисненими щелепами 
було аґресивніше, ніж звичайно, а це не було так легко зробити. З нелюдською 
впертістю якоїсь автоматичної ґільйотини (якщо така коли-небудь існувала) він 
висував проти Курбаса одне за одним політичні обвинувачення, що загрожували 
його діяльності й самому існуванню»1308.

Керівник «Березоля», звичайно, не  міг не  передбачати реакції автора, чий 
твір, як  вважав останній (і  небезпричинно), лише слугував театрові підставою 
для спектаклю. Амбітний драматург виглядав у цій ситуації «зеленим початків-
цем», якого «переграв» майстер-режисер. К. Буревій, завершуючи допис поба-
жанням І. Микитенкові вчитися у М . Куліша, фактично, влучив у  найболючіше 
місце ушкодженого авторського самолюбства. Л. Курбас ніби не  помічав, кра-
ще сказати, не зауважував небезпеки, яка виходила з вусппівських кіл. Від роз-
дратування І. Микитенка його мав оборонити успіх постановки. Нарешті полі-
тичний зміст березільської вистави, на думку режисера, був надійним гарантом 
спокою та стабільності колективу. Задля цього було зроблено крок, який інак-
ше, як  ідеологічним запобіжником, визначити неможливо. Йдеться про апарти 
у бік Леніна — Сталіна, драматургом, до речі, не передбачені та додані театром. 
Вожді «виникали» на березільським кону опосередковано. В купе «Дудар вмо-
щувався на верхній полиці і ненароком упускав червоненьку книжечку — мандат 
з силуетом Ілліча. Негр піднімав її, шанобливо цілував портрет і віддавав кни-
жечку Дударю. Дудар довгим поглядом, наче вперше побачив, дивився на силует 
і бережно ховав книжечку ближче до серця»1309. Цей мімічний епізод психологіч-
но побутового ґатунку відтінявся прийомом із арсеналу агіттеатру (йдеться про 
«хлопця в білому»).

1307  Горбенко А. Харківський театр імені Т. Г. Шевченка […]. — С. 64.
1308  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 137.
1309  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 163.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

446

Друзі та однодумці «Березоля» пишалися грандіозною творчою перемогою 
«Березоля» над обставинами, а не лише над слабенькою п’єсою. Критики про-
тилежного табору висловлювали задоволення з  того приводу, що Л. Курбас 
«почав виправлятися». «Дехто й тепер дуже полюбляє бити “Березіль”. Я вва-
жаю за  абсолютно неприпустиме тепер “бити Березіль”. За що? За те, що від 
“Малахія” першої редакції та “Мини Мазайла” він перейшов до “Заповіта пана 
Ралка” та “Диктатури”?»1310. Н. Рабічев досить прямолінійно позиціював спек-
таклі за творами М. Куліша та І. Микитенка і відкрито вітав «нове спрямуван-
ня» березільського руху. Адже саме так тлумачилася попервах прем’єра у ко-
лах «переможців».

Проте це був тільки початок. Дуже швидко вусппівці перейшли в  наступ, 
а на їхніх штандартах майоріли заклики покарати театр за приниження ідейного 
змісту «беззмістовною формалістикою». Для широких верств публіки розгром 
спектаклю видавався дивним і  мало аргументованим. Тодішній студент теат
рального інституту згадував про атмосферу довкола «Диктатури»: «Вусппівська 
критика повнилася священним завзяттям, але  їй часто бракувало освіченості, 
смаку, елементарної культури. Вона вимагала прямого уподібнення мистецтва 
життю, відкидала метафоричність, поетичну умовність. […] Тоді  ж ми, моло-
ді, губилися перед тим, що відбувалося. Адже вистави “Березоля” складали со-
бою головну силу в театральному житті України. Нищівні статті відверто входи-
ли у протиріччя з очевидним»1311.

Навколо «Диктатури» не  вщухали запеклі суперечки. Оцінки вражали ді-
апазоном: від повністю нищівних до  вкрай компліментарних, коли, приміром, 
Н. Рабічев припустив: «Мабуть це найкраща вистава в  цілому Союзі за  остан-
ні п’ять років»1312. Успіх спектаклю, між тим, поступово зростав, знаходячи щи-
рий відгук у  глядачів. Серед новаторських, формально складних спектаклів 
Л. Курбаса, мабуть, саме до «Диктатури» виявляли стійкий інтерес найширші ко-
ла глядачів. Тут незвичність образної мови не відлякувала, а стимулювала про-
цеси сприймання. Саме у цей момент Л. Курбас зазнав, можливо, найболючішо-
го удару від влади, суспільства. Справа тут не тільки у політиці (в сенсі провідної 
доктрини політичного моменту) — формально «Березолеві» з цього боку важ-
ко було щось закинути. Йшлося про речі складніші, про пафос і спрямування всі-
єї творчої роботи. Театр, попри всі зусилля, не зміг задовольнити владу. Він ли-
шався орієнтованим на культурні, духовні цінності, несумісні з ідеологією радян-
ської влади та всіх її «прісних». Досвід «Диктатури» в цьому сенсі виявився гра-

1310  Рабічев Н. На театральному фронті […]. — С. 17.
1311  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 185.
1312  Рабічев Н. На театральному фронті […]. — С. 18.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

447

нично промовистим. Л. Курбаса було поставлено перед найскладнішим вибором 
у його творчому житті. Треба було або кинути виклик владі, або шукати комп-
ромісів, і він обирає друге. Це була «здача позицій», яка реалізувалася в спробі 
«йти у ногу з часом». Наступні (й останні) три з половиною сезони свідчили про 
намагання «наблизитися до реальності», знайти «третій шлях», залишаючись те-
атром високої майстерності, втіленням того, що визначається як мистецька гід-
ність.

У ситуації психологічно вкрай драматичній творчо позитивними стають весня-
ні гастролі театру імені Ш. Руставелі, з яким у березільців одразу склалися това-
риські стосунки. Грузинські митці були здивовані й схвильовані прийомом, вла-
штованим їм уже на Харківському вокзалі. «Не зважаючи на попередження про 
зустріч, ніхто не чекав, що збереться стільки народу. […] Незабутні наші перші 
гастролі на Україні, особливо останній вечір у театрі “Березіль” […], — згадував 
С. Челідзе,  — очолюваним видатним українським режисером Лесем Курбасом. 
Вечір у цьому театрі перетворився на справжню демонстрацію дружби двох на-
родів. Обидва театри показали уривки зі своїх кращих вистав, а після спектаклю 
у головному фойє театру відбувся великий банкет. Ми були у захваті від укра-
їнських національних танців, довго лунали мелодії українських і  грузинських 
пісень»1313. Їхні стосунки розвиватимуться й надалі, будуть для березільців духо-
вною розрадою, можливістю творчого спілкування, якого їм тоді відчутно бра-
кувало. Врешті, саме у грузинських митців вони знаходять розуміння й повагу, 
інтерес до своєї праці. Л. Курбас саме тоді заприятелював із Сандро Ахметелі, 
дружина якого згадувала: «За час нашого перебування в  Харкові Олександр 
Васильович особливо потоваришував із К урбасом. Багато що в  розумінні за-
вдань театру їх  єднало»1314. Наступним етапом їхніх контактів будуть гастролі 
«Березоля» до Тбілісі влітку наступного року — останньої «світлої» мистецької 
події в березільській історії.

1313  Челидзе С. Вместе с Марджанишвили / С. Челидзе // Марджанишвили К. Творчес

кое наследие, письма, воспоминания и  статьи о К . А. Марджанишвили / К онстантин 

Александрович Марджанишвили (Марджанов); Грузинский гос. театральный ин-т. 

им. Ш. Руставели; ред. кол.: Э. Гугушвили [и др.]. — Тбилиси: Литература да хеловнеба, 

1966. — С. 471
1314  Цулукидзе Т. [Лесь Курбас] / Тамара Цулукидзе // Лесь Курбас. Статьи в воспоми-

нания о Л. Курбасе. Литературное наследие […]. — С. 105.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

448

П’ЯТИЙ СЕЗОН (1930–1931)

Перед початком нового театрального сезону стає відомо, що Л. Курбаса 
призначено на  посаду художнього керівника театру малих форм «Веселий 
Пролетар», чию появу три роки тому ініціювали березільці, які в різний час йо-
го очолювали: Я. Бортник, Б. Балабан1315. Нова посада певним чином усклад-
нила життя Л. Курбаса, однак, творчі проблеми найменше йому дошкуля-
ли. Почати з того, що саме тоді відбулися серйозні зміни в театральній ситу-
ації  — було затверджено «Устав про державні театри і  їх  об’єднання», яким 
вся діяльність мистецьких колективів підпорядковувалася владним органам 
управління; всі питання художнього керівництва, творчого складу, реперту-
ару вирішувалося лише зі  згоди відповідних установ. «Березіль» одразу від-
чув на собі наслідки нововведень: Л. Курбасові довелося згорнути власні твор-
чі плани — йому заборонили ставити «Патетичну сонату» М. Куліша, про ро-
боту над якою він встиг сповістити громадськість перед початком нового се-
зону. Приголомшений відмовою, він нічого не  міг поставити протягом черго-
вого театрального року1316. Натомість, колишній мобівець, один із  керівників 
Ради профспілок — О. Лазоришак — «попередив Л. Курбаса, що будуть ужи-
ті крайні засоби, щоб побороти “неоправдану впертість” керівника державно-
го театру. Під таким натиском і НКО наказав включити “Кадри” в репертуар 
“Березоля”»1317. Постановкою «Кадрів» у  режисурі Л. Дубовика завершиться 
п’ятий сезон, а от його першою прем’єрою стали «97» М. Куліша, здійснені ра-
зом із В. Меллером та Ю. Мейтусом. Прем’єру за березільськими мірками пока-
зали надто пізно — 24 листопада 1930 року.

Сам факт звертання до автора, чиї твори з величезним скандалом тільки-но 
було знято з  репертуару, виглядав багатозначним. Однак, вибір театру не  був 
спонтанною реакцією на  примуси та  заборони  — про це свідчить ретельність, 
з  якою драматург переробляв п’єсу, не  демонструючи ніякого поспіху. Участь 

1315  Про цей театр див.: Ботунова Г. Харківський театр «Веселий пролетар» (1927–

1923 рр.): уроки історії / Галина Ботунова // Науковий вісник Київського національно-

го університету театру, кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого: збірник наукових 

праць / ред. кол.: О. Безгін (голова), Р. Пилипчук (наук. ред.) [та ін]. — К., 2010. — Вип. 6.; 

Веселовська Г. Український театральний авангард / Ганна Веселовська; Ін-т проблем су-

часного мистец. НАМУ — К.: Фенікс, 2010.
1316  Є свідчення, що Л. Курбас розпочинав роботу над «Першою Кінною» Вс. Вишнев

ського, а потім над його ж таки «Останнім рішучим», але жодної з цих робіт не завершив.
1317  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 328.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

449

найдосвідченіших акторів, художника й  композитора також вказує на  велику 
творчу відповідальність, несумісну з поспіхом.

Якщо у звертанні театру до М. Куліша і був виклик, то він стосувався оцінки 
п’єси як безсумнівно побутової. Тодішні погляди на твір звужували діапазон сти-
лістичних можливостей його сценічного відтворення: «Драму “97” було прочи-
тано заново. Трагедія голодного люду і класова кривава боротьба не вкладалися 
в карикатурні образи аґітаційних плякатів перших днів більшовицької революції. 
Мусій Копистка не копія Терешка із “Суєти” Карпенка-Карого, яку з легкої руки 
Гната Юри перетаскано на сцени двадцятих років»1318. Тож, ані плакату, ані по-
бутовщини березільці на свій кін не допускали. З огляду на це, драматург переро-
бляв текст, вилучаючи все, що п’єсу приземлювало (Й. Гірняк недаремно згаду-
вав про особливі «музичні інтервали та пасажі» авторської мови). Схоже, досвід 
Л. Курбаса, який зробив українську мову в «Мині Мазайлі» одним із «персона-
жів», спонукали режисера нового варіанту «97» розглядати її як особливу цін-
ність. У свою чергу, художник, працюючи над сценічними костюмами, виявлявв 
великий пієтет у ставленні до національного вбрання — «малюючи персонажі, 
він характеризує їх через передачу індивідуальної психології, що знайшло вті-
лення у якісно нових, відмінних від попередніх, ескізах костюмів»1319.

Як вони виглядали і що символізували? Н. Кузякіна відповіла на це питання, 
розставивши чіткі акценти: «Акторів одягнули підкреслено театрально чисто, — 
ніяких латок, ніяких брудно-сірих сорочок з невибіленого полотна і драних чо-
біт. Смушкові шапки, справні чоботи, гарні піджаки у чоловіків, фасонисті очіп-
ки, ошатні свити та плахти — у жінок. Вони не давали прикмет місця дії, це мо-
гло відбуватися будь-де на Україні. Костюми не несли в собі теми голоду — її ма-
ли зіграти актори. Навіть Ларивон мав чепурний одяг, і тільки Орина замість чо-
біт демонструвала охайно перев’язані постоли»1320.

Рішучість, з  якою постановники боролися зі  стереотипами, зробила свою 
справу: їхній Копистка (Л. Сердюк) став гострим на язик молодиком із несподі-
ваними й безпосередніми реакціями, ще молодшою за нього виглядала Параска 
(Н. Титаренко), цього разу — темпераментна красуня. Зміни ракурсу викликали 
найбільший інтерес, коли йшлося про М. Крушельницького (Гиря) та Й. Гірняка 
(дід Юхим). Перший віртуозно балансував на  тонкій грані психологічної віро-
гідності й  гротескової вигадливості: жорсткий і  безжальний Гиря зовні вигля-
дав дуже м’яким і, як згадував Р. Черкашин — по котячому граційним. Пластична 
виразність, точний костюм і оригінальний, майстерно виконаний самим актором 

1318  Там само. — С. 342.
1319  Кучеренко З. Вадим Меллер […]. — С. 60.
1320  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 73.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

450

грим, допомагали М. Крушельницькому врівноважувати психологізм і гостроту 
формального виразу ролі. Оригінальним був і підхід Й. Гірняка до ролі стосеми-
річного Юхима, виявляючи найсильніші сторони його акторської техніки: стри-
маність і лаконізм. До цього часу еталонним вважався його Микола II — раці-
оналістичний, майже плакатний образ. Новий герой потребував іншого інстру-
ментарію. Мінімалістськими прийомами актор окреслював непересічну особу 
старого, який «зберіг майже дитячу безпосередність, ліричну теплоту»1321. Це, 
однак, не означало, що характер вийшов однозначним, адже наведена риса ма-
ла не  менш виразний психологічний полюс: «моральну міць та  незалежність. 
(“Краще я сам у пекло піду, як з тобою до раю”)»1322. Й. Гірняк був здатний на біль-
ше — відтворювати світовідчуття персонажа, чим найбільше вражав сучасників: 
«Пригадується — як він розповідає про зустріч із генералом Скобелевим. Один 
жест актора рукою, що простягла ковіньку, і слова “Стоїть отак, як до соломи, 
і каже — здорови дєті мої, говорить, орли! — Та й заплакав”. І вже перед вами 
весь внутрішній і навколишній світ діда»1323.

Всі акторські роботи, серед яких мистецькими вершинами височіли персонажі 
М. Крушельницького та Й. Гірняка, єднали психологічну глибину з експресивною 
формою. Таку стилістику підтримувало й  сценографічне рішення «97». Мелле
рівська концепція простору полягала в протиставленні двох світів: приватного і гро-
мадського. Перший позначала хата Гирі, для чого «на рухомому колі сцени поста-
вили ніби коробку з воротами. Дві великі половини воріт могли обертатися навколо 
осі, на них художник намалював у змінених формах і зміщених ракурсах окремі де-
талі побуту, які мали уточнювати місце і зміст дії. На початку другої дії, коли в хаті 
Гирі юрба разом з черницями молилася, на воротях було намальовано навкіс хрест 
в оточенні стилізованих ліній. Коли люди пішли і Гиря залишився із Лизькою, на во-
ротях з’являвся інший малюнок: стилізований стіл із глечиком, чашкою та ін.»1324. 
Погляд художника — очевидно іронічний — викликає в пам’яті його попередні ро-
боти, передусім «Народний Малахій», «Мина Мазайло», «Диктатура», й дозволяє 
розглядати сценографію «97» у світлі відповідної тенденції.

Семантично багатший образ світу громадського життя утворювався станком 
і тинами. Кожен тягся вгору, але, на відміну від вертикального за конструкцією 
станка, зигзагоподібна лінія тинів позначала суттєве утруднення підйому. До то-
го ж, енергію їхнього руху «гасили» кількаметрові жердини, наскрізь прошиваючи 
темно-сіре плетиво. На овальної форми станку, функціонально міцно пов’язаному 

1321  Дивнич Ю. [Ю. Лавріненко] В масках епохи […]. — С. 37.
1322  Там само.
1323  Там само.
1324  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 73–74.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

451

зі сценічною дією, час від часу з’являлася то сільрада, то хата Ларивона, то  ін-
ші інтер’єри. Він «був тією ареною, де проходила боротьба за ствердження ідей 
нового життя. Його центральне розміщення і  незначний розмір концентрували 
увагу глядача в одній точці сценічного простору, надаючи пружності й динаміз-
му подіям»1325. Концептуальний сенс простору засвідчував приналежність вистави 
до явищ режисерського театру.

Л. Дубовик  — сучасною мовою «перфекціоніст» за  творчою вдачею, бага-
тьох здивував рішучою налаштованістю претендувати на складні творчі завдан-
ня й наполегливо їх вирішувати, він, слідом за вчителем, також намагався зміни-
ти стандартне сприйняття п’єси. Якщо вчитель — Л. Курбас — силою власного 
творчого підходу долав схематизм «Диктатури» І. Микитенка, то його учень до-
лав поширені «упередження» щодо жанрово-стильової специфіки першої драми 
М. Куліша. Йому в цьому процесі пощастило максимально уникнути ознак п’єси-
хроніки на користь драми ідей. Сценічна мова вистави це припущення засвідчує. 
Втім, критика, яка в цілому прихильно поставилася до роботи новачка, найперше 
закидала йому саме такий підхід.

Художню концептуальну й послідовну роботу молодого постановника недоо-
цінили не лише рецензенти, а й глядачі. В тодішній ситуації через багато літ роз-
бирався Р. Черкашин: «Зростала байдужість до чужої біди. Новий час потребу-
вав нових пісень  — героїчних, піднесених, сповнених безоглядного оптимізму. 
Березільська вистава “97” таким оптимізмом не дихала»1326.

Після М. Куліша, І. Дніпровського та І. Микитенка Л. Первомайський стає чет-
вертим сучасним драматургом, чиї твори з’явилися у березільському репертуарі. 
Спочатку — «Невідомі солдати» (1930 р.). З ними, в травні 1932 року, О. Таїров 
познайомив глядачів Камерного театру, здійснивши за рік перед тим постанов-
ку іншої української п’єси, яку Л. Курбасові так і не дозволили взяти до репер-
туару — «Патетичної сонати» М. Куліша. В Україні ця по суті скандальна істо-
рія не викликала особливої реакції. Інша річ — керівник «Березоля», якого вона 
не могла не заторкнути. Чи не тому на диспуті у Будинку ім. В. Блакитного (учасни-
ки: Л. Курбас, М. Куліш, К. Кошевський, К. Буревій, І. Дніпровський, М. Качанюк) 
порівнює Л. Первомайського з М. Кулішем, навіть ставить драматурга-початківця 
на той самий щабель, що й досвідченого майстра обдарованого винятковим та-
лантом? Він говорить: «Зараз маємо два полюси — Куліш і Первомайський. Ці 
два драматурги найчіткіше виявляють основні тенденції в українській пролетар-
ській драматургії. Творчість Куліша  — романтика в  реалістичному, творчість 
Первомайського — реалістичне в романтичному. І поява “Невідомих солдатів” є 

1325  Кучеренко З. Вадим Меллер […]. — С. 60.
1326  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 77.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

452

щось більше, ніж поява хорошої п’єси»1327. Здається, режисер підсвідомо (чи, мо-
же, свідомо) підтягує, фактично, новачка до рівня, якого тому досягти не судило-
ся. Але така позиція не означає нездатності тверезо поглянути на твір молодого 
драматурга, тож, керівник «Березоля» цілком слушно зазначає, що «Невідомим 
солдатам» бракує «амплітуди» авторського висловлювання, коли «немає пер-
спективи […] діяння, того контрастового письма, що, власне, робить драму»1328. 
Крім того, він констатує неналежне володіння Л. Первомайським мистецтвом ді-
євого слова — воно було «не доведене до певної переконливої яскравості на гре-
бені піднятої драматичної напруженості, де слово мусить бути епіґраматичне, 
звучати, як певна цитата»1329.

Невдовзі Л. Первомайський потрапить під чималий критичний шквал на мос-
ковському диспуті з нагоди постановки О. Таїровим «Невідомих солдат». Там, 
навіть, лунали закиди в «нестерпній зневазі автора й театру до фактів минуло-
го, звуження їх  до  наївно-дитячих масштабів уявлення про наше підпілля»1330. 
Щодо наївності, то заради справедливості варто нагадати: події громадянської 
війни висвітлювалися людиною, якій у 1919 році виповнилося лише дванадцять. 
Врешті, в  1930 році він створив не  хронікальну драму, а, за  його визначенням, 
«трагему» (трагедію), до того ж — віршовану. За зразок, на думку Н. Кузякіної, 
йому правили твори класичної драматургії «(від Ф. Шиллера до  ранньої Лесі 
Українки)1331, з  властивою романтичній трагедії гостротою ідейних конфліктів, 
різкою окресленістю характерів героїв, широким використанням монологічних 
форм»1332. Не можна виключати привабливості для Л. Курбаса саме цих особли-
востей авторського письма. Крім того, він зауважив й позитивні ознаки твору: 
«Автор — лірик. Наші лірики не бралися за драматургію. Це шкода. […] В п’єсі 
яскраво виявлено обличчя автора. Більшість же наших п’єс подібні одна на одну, 
як близнята. […] В автора сценічно переконливі люди»1333.

1327  «Невідомі салдати» Л. Первомайського на диспуті в будинку Блакитного // Літе

ратурна газета. — Х., 1931. — 20 квіт. — Без підпису.
1328  Там само.
1329  Там само.
1330  Цит. за: Кузякіна Н. Нариси української радянської драматургії. Частина I […]. — 

С. 191.
1331  Цікаво, що сучасні дослідники знаходять у «Невідомих солдатах» ознаки впливу 

тематики й проблематики «Гріха» В. Винниченка, що також варто брати до уваги. (Див.: 

Свербілова Т. Від модерну до авангарду: Жанрово-стильова парадигма української дра-

матургії першої третини ХХ століття […]. — С. 423–424.
1332  Кузякіна Н. Нариси української радянської драматургії. Частина I […]. — С. 192.
1333  «Невідомі салдати» Л. Первомайського на диспуті в будинку Блакитного […].

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

453

Постановку «Невідомих солдатів» (прем’єра 10 січня 1931 р.) Л. Курбас до
ручив В. Скляренку, для якого вона стала першою самостійною роботою. 
Художники вистави  — Д. Власюк і Є . Товбін  — працювали з  ним ще над «За
повітом пана Ралка». Ю. Мейтус  — автор музики, робив зі  В. Скляренком уже 
третю спільну виставу й наперед знав про його особливу увагу саме до музично-
го плану.

Постановника «Невідомих солдатів»  — лише на  рік старшого за  драматур-
га — в березільському колі вважали людиною виключно енергійною, спромож-
ною одночасно віддаватися різним творчим справам. Приміром, до кінця п’ятого 
сезону він встигне взяти участь у створенні «М.Р.Т.О.», «Чотири Чемберлени», 
викладатиме в студії «Березоля», готуватиметься до нових прем’єр. За влучним 
визначенням Н. Кузякіної, він був людиною «величезного темпераменту, декіль-
ка років шукав себе то в оглядах, то в постановці політично гострих багатоепі-
зодних п’єс, які були популярними на рубежі 30-х років»1334.

«Невідомі солдати» не лишили помітного сліду в історії «Березоля». Від са-
мого початку запропоновану В. Скляренком концепцію вистави як «узагальне-
ного образного плакату» рішуче заперечив Л. Курбас, не погоджуючись із тим, 
що по  сцені ходитимуть «ідеї у  штанях». Його не  влаштовував намір учня по-
вернути на березільській кін лексику початку 1920-х років, оскільки «схематиз-
му й плакатності не була позбавлена й сама п’єса, таке рішення могло обернутися 
надмірним схематизмом на сцені»1335. Врешті, очевидні вади драми могли тільки 
посилитися через прагнення постановника до  видовищності, гострої театраль-
ної подачі, що з початком його кар’єри оперного режисера — одного з кращих 
в Україні — обернеться на відчутну перевагу. Втім, вже у перші березільські ро-
ки В. Скляренко виявляв тонке розуміння можливостей музики в  сценічній дії. 
Разом із  Ю. Мейтусом вони ретельно опрацьовували цей аспект вистави. Тож, 
результат не лишився непоміченим. Від перших епізодів вистави ставало зрозу-
міло: її роль у «Невідомих солдатах» — велика й принципова.

Починалася дія з так званої інтродукції — звертання театру до тих, хто колись 
здійснив, чи збирався здійснити інтервенцію проти Країни Рад. П. Козицький 
стверджував: «Вже у  вступі до  п’єси Ю. Мейтус протиставляв музичні образи 
основних діючих класів і їхню боротьбу»1336. Характер цієї «увертюри», як і сам 
текст, мали стати своєрідною візитівкою, за  допомогою якої розставлялися 
ідейні акценти вистави. Аналізуючи її літературну основу, сучасні дослідники 
стверджують, апелюючи, головно, до цього епізоду, що він відображає намагання 

1334  Кузякина Н. Воспитать ученика! […]. — С. 76.
1335  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 77.
1336  Козицький П. Музика в «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

454

партійних функціонерів через нову драму маніпулювати свідомістю мас: «У кінці 
20-х — на початку 30-х років шпальти газет рясніли істеричними передбачення-
ми майбутньої інтервенції. […] Не зважаючи на те, що події, відображені у дра-
мі, мають цілком визначений хронотоп (Одеса, 1919 рік, Червона Армія тимчасо-
во залишила місто), увесь твір пронизаний реаліями й оцінками початку 30-х. Це 
і зауважене в інтродукції передбачення нової інтервенції…»1337.

Важлива роль лейтмотиву як  естетичного принципу зберігалася впродовж 
усієї вистави. В такий спосіб автори не лише позначали окремі постаті, виявляю-
чи своє ставлення до них, вони, сказати б, їх «калібрували», гуртуючи за ідеоло-
гічним принципом. Запроваджена форма образного узагальнення мала спонука-
ти публіку до певних висновків: «вступає тема старої солдатської пісні “Соловей, 
соловей, тьох, тьох, тьох”, якою зображується білогвардійський, буржуазний та-
бір. Дійсно, цей мотив супроводжує сцену з Лолою, дію в кабінеті Пивоварова, 
себто, пов’язується не лише з образом царської армії»1338. Аналогічний підхід ви-
користовувався й  для змалювання протидіючих сил: «окремо стоїть група му-
зичних образів, у яких зображується партизанський рух. Музика тут побудова-
на за принципом варіацій на тему весільної пісні… Нарешті в реалістично побуто-
вому плані подано пісню матросів у четвертій дії. Це був не сценічний образ, що 
розкривається в дії, це — вставний номер, сценічний образ в статиці»1339. Взагалі, 
підвищеним емоційним тоном вистава багато в чому мала завдячувати саме музи-
ці, провідна роль якої зберігалася до фіналу — «то вона дає звукове тло до мо-
нологів, то вона дає відлуння сценічного образу шляхом звуконаслідування, му-
зика віддзеркалює своїми засобами рухи та емоції, приміром, допиту Іди, сцени 
з Жаном»1340.

Вдаючись до монтажного принципу, використаного Л. Курбасом у структурі 
«Напередодні» та «Прологу», В. Скляренко чергував епізоди на кораблі, в кім-
наті слідчого, на заводі, в друкарні, тощо. Їхня динаміка, підтримана музикою, 
визначала ритміку сценічного тексту, корегуючи малюнок окремих ролей, по-
значаючись на принципах акторського ансамблю. Схвалення критики отримали, 
практично, всі виконавці, хоча найбільше — В. Чистякова — Іда, О. Хвиля — Рон, 
Л. Сердюк — Пивоваров, Р. Черкашин — Жан, Є. Петрова — Лола, Ф. Радчук — 
Гра. В маленькій ролі Старого виключно виразним був І. Мар’яненко, появу яко-
го на березільській сцені публіка вітала з особливим підйомом. У монографії про 

1337  Свербілова Т. Від модерну до авангарду: Жанрово-стильова парадигма української 

драматургії першої третини ХХ століття […]. — С. 422.
1338  Козицький П. Музика в «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
1339  Там само.
1340  Там само.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

455

історію колективу А. Горбенко наголошував на успіхові «Невідомих солдатів», 
насамперед, у  молодіжної аудиторії, «яка досить часто влаштовувала диспути 
та обговорення цієї вистави»1341.

В цілому ж настрій, що панував тоді в «Березолі», нагадував прострацію, хо-
ча перебіг подій, радше, свідчив про лихоманку. Як інакше можна назвати випуск 
до кінця травня ще п’яти вистав? Більше того, до останньої прем’єри — «Кадрів» 
І. Микитенка — театр показав ще чотири роботи, тексти до яких складали, здебіль-
шого, самі постановники. Дві вистави пройшли по одному разу (!) — річ для про-
фесіонального театру неприпустима. І головне — всі ці опуси мали на меті проде-
монструвати активну участь театру в суспільних процесах, у вигляді, який би від-
повідав інтересам влади, й не претендували на бодай яку сценічну історію.

Дуже точно і красномовно змалював цю ситуацію Ю. Шевельов: «Від театрів 
тепер вимагалася газетна аґітація плюс невеликий відсоток клясиків, виконува-
них традиційно, без експериментування і ориґінальности. Уже “Березіль” мусів 
сплачувати данину цим вимогам. Курбас опирався драматургії Микитенка  — 
Корнійчука, яка в  суті речі вагалася між псевдореалізмом і  газетчиною (хоч 
“Кадри” Микитенкові таки були поставлені Лесем Дубовиком у травні 1931 року), 
театр волів голу газетчину, принаймні вона не вимагала повернення до традицій-
ного театру і, теоретично міркуючи, могла б іти по лінії плеканого “Березолем” 
жанру злободенних ревій на зразок “Алло на хвилі…” і “Чотирьох Чемберленів”. 
Текст творили переважно з газетного матеріялу “бриґади” письменників, часом 
з участю самого Курбаса, це були оголені гасла, поодинокі інтермедії — так по-
стала вистава “Товариш женщина” про ролю жінки в соцбудівництві — березень 
1931 року і “Народження велетня” про будівництво Харківського тракторного 
заводу в  жовтні того  ж року. Але такі газетні монтажі не  задовольняли ні  те-
атр, ні глядача і трималися на сцені дуже коротко. Це було не мистецтво, а жес-
ти одчаю»1342.

Взимку 1931 року, ще до  появи 8 березня вистави «Товариш Женщина», 14 
та 15 лютого харків’янам показали в режисурі Л. Дубовика «1905 рік на ХПЗ» та 
«М.Р.Т.О.»1343, який створили К. Діхтяренко та В. Скляренко разом із Д. Власюком 
та Є. Товбіним. Першу з них Ю. Бобошко небезпідставно називає театралізова-
ною доповіддю, якою відзначали чергову річницю повстання на паровозобудів-
ному заводі, для чого «у виставі були портретно відтворені постаті героїв рево-
люційних подій, показані кінокадри з образом В. І. Леніна»1344. Жанр другої той 

1341  Горбенко А. Харківський театр імені Т. Г. Шевченка […]. — С. 68.
1342  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 216.
1343  МРТО — Міжнародне Робітниче Театральне Об’єднання.
1344  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 176.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

456

самий автор визначив як вистава-концерт. Вона починалася з доповіді Л. Курбаса 
про становище митців у сучасному світі й закінчувався гаслом: «Геть академіч-
ний аполітизм, геть кволе й  нерішуче тупцювання на  місці! Геть упрощенство 
й вульгаризацію!»1345.

Порівняно зі  згаданими вище агітками, «Товариш Женщина» мала довшу 
сценічну долю (її навіть включили до  гастролей на  Донбасі). Початок робо-
ти припадає на  8 лютого 1931 року. Тоді «жіночий склад “Березоля” […] вирі-
шив на день міжнародного жіночого свята — 8 березня — виготувати спеціяль-
ну виставу, що малювала б боротьбу жінки за визволення та жінку в соціяліс-
тичному будівництві. Для виконання цього завдання жінки виділили бриґади для 
пророблення сценаріїв. Ця робота так захопила актрис, що було подано кілька 
сценаріїв та лібрето вистави. Із всіх відібрано краще й складено одного сцена-
рія, що його й ухвалено на відкритому засіданні режлябу. Літературну обробку 
й виправлення зробив письменник Смолич»1346.

Вистава складалася з трьох непов’язаних між собою частин, об’єднаних тема-
ми: Яреми, Оксани та їхньої дитини Радості; змагання ударників заводських це-
хів; створення колгоспу та боротьби з куркулями. Брак драматургічної вправнос-
ті у березільських актрис був очевидним — варто хоча б поглянути на побудову 
конфлікту, штучність якого змусила рецензента наголосити: «Щоб підсилити за-
гальну ситуацію боротьби, автори вигадують підпал колгоспу. Цей підпал так са-
мо слабо ув’язаний з попередньою драматичною колізією й призводить до штуч-
ної, мало виправданої мелодраматичної сцени — замах куркуля на Горпину»1347.

Структуру «Товариш женщина» утворили мікросюжети про різні життє-
ві історії, долі, події, які було «устатковано багатьма дрібними сценами, а  са-
ме: протест дітей, лекція професора Людмілова, курси, спорт і  т. ін. Ці сценки 
вже втратили цілком театрально-дієвий елемент і  є ніби газетні, публіцистичні 
додатки»1348. Однак, начерком сучасної картини життя автори вистави не  вдо-
вольнилися, намагаючись «в  пролозі визначити “вічну трагедію” жіночого пи-
тання і подають вводну деклямацію дівчини та діяпозитиви з відомих картин про 
страждання жінок у минулому»1349.

1345  Деклярація Державного драматичного театру «Березіль» // Літературна газета. — 

К., 1931. — 28 лют. — Без підпису.
1346  М. Ж. Мистецько-творче життя «Березоля» / М. Ж. // Мистецька трибуна. — Х., 

1931. — № 4. — С. 22.
1347  Болобан Л. [Л. Серговський] За агітвиставу але проти агітки / Л. Болобан // Мис

тецька трибуна. — Х., 1931. — № 10/11. — С. 24.
1348  Там само. — С. 23.
1349  Там само. — С. 24.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

457

Обраний тип сценічної дії не сприяв створенню повноцінних характерів, на-
томість на кону діяли численні «схоластичні» персонажі. З цього приводу кри-
тик зазначав, що лише від «творчих здібностей виконавця актора залежатиме пе-
ретворити й коротку епізодичну ролю на цікавий образ. Навіть більше. Артист 
виконавець має широкі можливості виявити не  тільки суто виконавчі здібнос-
ті, але  й  допомогти авторові, самому допрацювати разом з  ним і  режисером 
ролю»1350. Свою позицію критик підтвердив на прикладі образу діда Максима, ко-
ли виконавець «блискуче доводить, як можна на підставі такого розгортання до-
сягти значного успіху. Пригадаймо — яким ентузіязмом, справжнім бойовим ен-
тузіязмом волевої кляси захоплює глядача цей дідок, коли він вихоплює лопату 
з рук робітника, що завагався, і стає до роботи до котла в небезпечну хвилину. 
[…] Ніхто не обстоюватиме, що цей дідок є поглиблений образ. Це є звичайна те-
атральна маска. Однак, вона складає сильне вражіння»1351.

Про ентузіазм березільського жіноцтва згадували майже всі, хто бачив ви-
ставу. Щодо методичних засад праці, то  пам’ять багатьох виконавців зберіга-
ла прийоми створення «Жовтня», «Руру» — засадничі для методу колективно-
го дійства. Тож, творчий підйом мав міцний фаховий ґрунт. Для більшості вико-
навиць «вистава була цікава тим, що давала безмежно широке поле для ініціати-
ви молодих митців»1352. Вони реалізували досвід, накопичений у попередній ро-
боті. Так, приміром, цього разу знадобився прийом, що його Л. Курбас, а згодом 
і Я. Бортник, використовували у «Горе брехунові», «Золотому череві», «Шпані». 
Йдеться про пошук характерності персонажа шляхом уподіблення його твари-
ні: «Яскраве перетворення було знайдене в сцені, коли жінки піднімають “бунт” 
проти своїх чоловіків, які записалися в колгосп. Як потривожені курки вони зби-
лися в кружок, присіли на землю. В інтонаціях діалогу, в підтекстах була ота три-
вога і протест»1353. А. Смерека згадувала, як Л. Курбас — дуже уважний до всіх 
без винятку самостійних робіт — переглянувши кожну, висловився також з при-
воду напрацювань актриси: «Схвально поставився до роботи і зокрема до інто-
наційної розробки й образних засобів, зауваживши, що внутрішній стан і почут-
тя актриса виявила через народне “причитання”1354 […]: “Не піду в твій чо-ор-тів 
колгосп. Не хо-о-о-чу! Не пекти, ані ва-а-рити не буду. Не бу-у-у-ду!”»1355.

1350  Там само. — С. 25.
1351  Там само. — С. 24.
1352  Федорцева С. Я вибираю «Березіль» […]. — С. 260.
1353  Баглій-Смерека А. Мудрий керівник, добрий наставник [Машинопис] …
1354  Тут виникають асоціації з  першими репліками плачу Стаканчихи в «Народному 

Малахаєві», які в «Товариш женщина» виглядають їхнім своєрідним іронічним відлунням.
1355  Баглій-Смерека А. Мудрий керівник, добрий наставник [Машинопис] …



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

458

Однак, стовідсотково «березільською» вистава не була — не обійшлося без «ві-
янь часу», які можна розчути в риториці окремих публічних заяв: «жіночий склад 
театру оголосив себе ударниками й  самомобілізованими. Зорганізовано кілька 
бриґад, з яких кожна має своє конкретне завдання. Жінки викликали на соцзма-
гання чоловічий склад театру. Березілевки присвячують свою постановку робіт-
ницям м. Харкова. Бригадирами: Ужвій, Стешенко, Пилипенко. Організатором 
вистави т. Пілінська. Авторами й  режисерами: Чистякова й  Вольтавська»1356. 
Насправді, до режисури вистави залучилися також М. Верхацький та О. Іщенко. 
Художниками були Д. Власюк й Є. Товбін.

Намагання йти в ногу з часом позначилося й на передостанній прем’єрі п’ятого 
сезону  — «Чотири Чемберлени» (14 квітня 1931 року) в  режисурі Б. Балабана 
й В. Скляренка, за участі В. Меллера та Ю. Мейтуса.

Літературна основа нового ревю становить окрему літературознавчу про-
блему й потребує спеціального дослідження. Втім, варто виокремити факт учас-
ті в  її складанні К. Буревія  — людини близької березільцям творчо й  духовно. 
Вигадавши такого собі Едварда Стріху, від імені якого К. Буревій подеколи ви-
ступав на шпальтах популярних видань, він, вважав Ю. Лавріненко, створив собі 
«літературний пам’ятник». Посилаючись на авторитетну думку Д. Чижевського, 
що саме це «записало Буревія до невеличкої в історії світової літератури групи 
найліпших майстрів пародії і літературної містифікації», Ю. Лавріненко розкри-
ває сутність міфічного героя: «Це […] тип радянського кар’єриста… Якесь не-
самовите поєднання безпардонного нахаби і жалюгідного пристосуванця до ви-
мог компартії, обпльовувача всіх цінностей і майстра самореклями, порожнечі 
із претензією на ультрамодерну “європейськість”, безмежного егоїзму і егоцен-
тризму з великою охотою робити революції і поліпшення суспільств»1357. Цілком 
можливо, іронічним пафосом викриття «ворогів» радянської влади — шкідників, 
шпигунів, тощо, — «Чотири Чемберлени» зобов’язані «позиції Едварда Стріхи». 
Хай там як, але своєрідність ракурсу, зініційованого К. Буревієм у новому ревю, 
не могла лишитися непомітною.

А. Біла, розглядаючи структуру «Чотирьох Чемберленів» — п’єси на дві дії, — 
зауважила, що кожна з них «містить по 11 сцен. Природа сцен (сформований сю-
жет, різнотипні персонажі — “живого” і “лялькового” походження, самостійне 
музичне і  декоративне оформлення) говорить про потенційну можливість “ро-
зібрати” ці театрики в театрі на повністю незалежні, невеликі за обсягом ревії». 

1356  М. Ж. Мистецько-творче життя «Березоля» […]. — С. 22.
1357  Лавріненко Ю. Кость Буревій (Едвард Стріха) // Лавріненко Ю. Розстріляне від-

родження: Поезія — проза — драма — есеї: антологія 1917–1933 / Юрій Лавріненко (упо-

рядк., передм., сильвети). — К.: Смолоскип, 2004. — С. 392; С. 395.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

459

Побудова творів такого типу, продовжує дослідниця, здійснюється за  цілком 
конкретним принципом сюжету, «що розростається несподіваними буфонадни-
ми і фантасмагорійними епізодами: в “Чотирьох Чемберленах” сюжет рухається 
довкола пошуку і викриття “шкідників” (Чемберленів), що причаїлися під маска-
ми трудящих»1358.

Ревю — дивертисмент, номери якого мають координуватися. Найчастіше від-
повідну функцію покладають на  конферанс. Л. Курбас свого часу передрікав, 
що ревю на березільському кону розвиватиметься, головно, завдяки дуже вда-
лій знахідці першої спроби  — Лящу та  Свинці («Алло, на  хвилі 477!»). Цілком 
логічно, що й  у «Чотирьох Чемберленах» парочка прудких молодиків у  вико-
нанні Й. Гірняка та М. Крушельницького також прикрасила чергове ревю. Тепер 
вже обидва герої «були в фраках, коментуючи злободенні події в побуті, часом 
у формі пісень чи коломийок на господарські теми (критика Укртютюнтресту або 
Кримтабактресту), літературні (критика неокласиків чи футуристів), а також го-
стро висміювали тогочасні міжнародні теми, зв’язані з  іменем Чемберлена (йо-
му Лящ і Свинка навіть складають листа, що був задуманий як пародія на відо-
мий лист запорожців до турецького султана), Пуанкаре, Пілсудського та інших. 
Крім того, Лящ та Свинка відогравали ролі детективів, що полюють за чотирма 
Чемберленами і врешті викривають їх»1359.

Сюжет п’єси утворила історія крадіжки тексту ревю й викриття авантюрис-
тів, які це спробували зробити. Такий хід робив логіку вистави чіткою й зрозумі-
лою, що помітно відрізняло нове ревю від попереднього. Те саме варто зауважи-
ти й щодо постатей Ляща та Свинки: їхня участь у пошуках тексту «Чемберленів» 
виглядала значно більш виправданою. Завдяки цьому вони не випадали з перебі-
гу подій, як це сталося в «Алло, на хвилі 477!», тож могли не лише їх коментува-
ти, а й на них впливати. Більше того: сюжет будувався довкола цих персонажів. 
В. Галицький згадував, що вистава починалася сценою на «Харківському вокза-
лі з  прибуття західних туристів, оцих чотирьох Чемберленів. Вони з’являлися 
зі сценічних люків як мара, в однакових фраках та циліндрах, з однаковими чор-
ними валізами у руках. У їхніх синхронних рухах було щось механічне, циліндри 
з високим наголовком нагадували труби пароплавів. Вони танцювали в ритмі че-
чітки й дружньо вигукували: “О’кей”. Сюжет складався з їхніх пригод у Харкові. 
У виставі була й політсатира “Лист Чемберлену”, й насмішка над тими, хто все за-
рубіжне називав “буржуазним”, а у кожному приїжджому бачив шпигуна, й гу-
мористична сценка “ Заколисаний завком” на  профспілкові теми, й  прекрасно 

1358  Біла А. Український літературний авангард: Пошуки, стильові напрямки /  Анна 

Біла. — К.: Смолоскип, 2006. — С. 206.
1359  Ревуцький В. Нескорені березільці […]. — С. 50.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

460

поставлені гуцульські танці, й суто театральні пародії. Епізод “Чемберлени над 
Гангом” пародіював наївно-прилаштуванський балет “Ференджі”, присвячений 
революції в Індії й поставлений у Харківській опері»1360.

В  наведеному ескізному портреті нового ревю помітний поступ колекти-
ву в  опануванні специфікою жанру  — і  не  лише в  сенсі структури видовища, 
а й у високому класі виконання окремих номерів. Публіка була у захваті від різ-
номанітних трюків, виконуваних із суто естрадним блиском. «У цьому ревю акто-
ри “Березоля” продемонстрували віртуозну майстерність. Танок, спів, акробати-
ка — все було на високому професіональному рівні. Сам Балабан та ще три акто-
ри виїжджали на велосипедах та виконували трюки циркової складності. Кілька 
кіл Балабан робив із Шевченко, яка чи то сиділа, чи то стояла на його плечах. 
Диск з електричними лампами, які то загоралися, то загасали, виглядав надзви-
чайно ефектно»1361.

Захоплення публіки, вочевидь, не поділяли окремі рецензенти з тих, що заки-
дали «Чемберленам» бездумну розважальність. Дехто, як, приміром, Д. Грудина, 
наполягали на нехтуванні політично гострою проблематикою. В критичних від-
гуках такого рівня помітним є намагання звинуватити колектив у  потуранні 
низьким смакам тієї частини публіки, яка зорієнтована «на  класово чужі цін-
ності». Про «буржуазність» естетичних засад і  орієнтирів писала, головно, 
ВУСППівська критика, а  І. Микитенко, взагалі, охрестив виставку «буржуаз-
ною помийницею». Врешті, спеціальним рішенням Народного комісаріату освіти 
«Чотири Чемберлени» були визнані політичним зривом театру.

Здавалося, Л. Курбас не  зупиниться ні  перед чим, аби вберегти власне діти-
ще від нищення. Відомо, що «в кампанії перевиборів рад “Березіль” взяв актив-
ну участь в організації карнавалу»1362, а керівник театру зголосився бути головою 
виборчого штабу. Він сподівався — в кабінетах, де вирішувалася доля колекти-
ву, помітять й оцінять їхнє щире бажання належним чином відповісти на викли-
ки часу. Перебіг тодішніх подій справляє враження гарячкового пошуку митцем 
виходу з небезпечної зони прямих політичних звинувачень. Він, навіть, вдавався 
до серйозних творчих компромісів, коли, приміром, задля демонстрації схваль-
ного ставлення до тодішньої кон’юнктури, санкціював створення при «Березолі» 
«рецензентський гурток, в  якому працює 25 чол. робітників з  підприємств»1363, 
уможливлюючи в  такий спосіб їхнє втручання в  мистецькі проблеми. Нарешті, 
на завершення сезону готувалася прем’єра «Кадрів» І. Микитенка (перший по-

1360  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 210.
1361  Там само. — С. 211.
1362  М. Ж. Мистецько-творче життя «Березоля» […]. — С. 22.
1363  Там само.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

461

каз 28 травня 1931 р.) — головного «погромника» «Березоля», з чим Л. Курбас 
пов’язував можливість виходу колективу «з-під вогню на знищення».

Л. Дубовик після постановки «97» мав доволі часу для опрацювання п’єси І. Ми
китенка (сценографія Д. Власюка та Є. Товбіна). На той момент вже відбулися її 
прем’єри в  театрі ім. І. Франка (режисер Г. Юра), Одеській держдрамі (режисер 
М. Терещенко) та Червонозаводському театрі (режисер В. Василько), тому бере-
зільська постановка була приречена на порівняння з ними. Крім того, харків’яни 
отримали нагоду побачити різницю в  трактуванні п’єси двома вихованцями 
Режлабу «Березоля» — Л. Дубовиком та В. Васильком. Нарешті, оскільки вчитель 
обох самобутньою постановкою «Диктатури» «переміг» автора на «всіх фронтах», 
частина публіки чекала схожих підходів до «Кадрів» і від учня — Л. Дубовика.

«Кадри» у театрі ім. І. Франка, розпочавши попередній сезон, витримали сто 
показів упродовж року. Громадське обговорення вистави навіть змусило драма-
турга «реанімувати» Крижня (одночасно він скасував епізод «Легенда») — подо-
вження життя головного носія більшовицьких ідей відповідало панівній та без-
альтернативній політичній доктрині. Недаремно саме тоді прозвучала фраза про 
«ідеологічну шкідливість цієї смерті».

Проігнорувати посталу колізію Л. Дубовик не  міг. А. Горбенко помиляєть-
ся, стверджуючи, що драматург зробив згадувані зміни тексту на вимогу бере-
зільського режисера, хоча до  деяких виправлень І. Микитенко, дійсно, вдався 
на прохання Л. Дубовика, скажімо, «в другій дії […] дописав нову сцену: студент 
складає залік професору Сльозкіну. […] Написав також важливу сцену, присвя-
чену науковій роботі Гармаша»1364.

За великим рахунком «Кадри» вимагали доопрацювання не  через проблеми 
ідейного звучання  — автору бракувало майстерності. Твір хибував на  риторич-
ність, а, головне — підпорядкування ідейній догмі правди життя, що відрізняло й 
«Диктатуру», на чому слушно наголошує М. Гринишина: «Замкнена, кільцева й від-
так врівноважена композиція п’єси, злегка подана інваріантність характерів осно-
вних героїв впродовж дії і розкриття основної теми через їх показ, динаміка корот-
ких епізодів, сплетення декількох фабульних ліній. Але й недоліки авторської мане-
ри так само повторювались у “Кадрах”: хаотичність сюжету, непослідовність у роз-
гортанні його окремих ліній, ілюстративність ряду епізодів, штучний пафос одних, 
сором’язливий ліризм інших не тільки відзначали посередність Микитенкового тво-
ру, але й змушували до чергової “боротьби з автором” постановників»1365.

1364  Горбенко А. Харківський театр імені Т. Г. Шевченка […]. — С. 70.
1365  Гринишина М. Театр української драматургії: Сучасна та  класична українська 

п’єса на сценах театрів у 1930-х рр. / Марина Гринишина; Ін-т проблем сучасного мист-ва 

АМУ. — К.: [Інтертехнологія], 2006. — С. 83.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

462

Л. Дубовик, поставлений перед необхідністю визначатися з програмним зміс-
том майбутньої постановки та  її стилем, щодо першого особливих проблем 
не  мав  — цього «не  дозволяв» ідейний стрижень твору. Щодо тематизму ви-
стави, то режисер обрав мотив, який був особисто йому близьким. Нещодавній 
студент — він не з переказів знав життя героїв «Кадрів». Врешті, в «Березолі» 
панував культ освіти, і  всі учні Л. Курбаса прагнули інтелектуального, духо-
вного розвитку за  найскрутніших обставин. Тож не  дивно, що це і  визначило 
провідну лінію останньої прем’єри, в  якій театр «намагається всіма способами 
підкреслити, як  протягом учоби перетворюються студенти, міняється манера 
говорити, мислити, міняється зовнішній вигляд, навіть самі стіни їхньої школи 
перетворюються»1366. Водночас, режисер не захотів занурюватися в  історію ви-
криття класового ворога й пристосуванця Галащука, а, тим більше, будувати до-
вкола нього головний конфлікт вистави. Він пов’язував сподівання на пристой-
ний творчий результат із позитивними тематичними аспектами п’єси, зосереджу-
ючись на образі студентського колективу — головного героя березільської ви-
стави. До слова, три інші театри (чи не через мистецьке «походження» постанов-
ників — прямих учнів Л. Курбаса?) демонстрували ту саму тенденцію, на чому на-
голошував рецензент (колишній молодотеатрівець): «Всі режисери всіх театрів 
намагалися одсунути на другий план сюжетний вузол — Галащука. […] В усіх ре-
жисерів була в основному одна думка… Розкрити процес зростання нових лю-
дей, нових двигунів культури й будівників соціалізму»1367.

Помітно більший інтерес Л. Дубовик виявляв до старшого покоління інтелі-
генції. Його вимоги змусили І. Микитенка ґрунтовніше розробити цей тематич-
ний шар, в результаті чого, крім додавання епізодів із Сльозкіним і Гармашем, 
було поглиблено образ Кочерги. Особлива увага режисера навіть спричини-
ла, на  думку критика, надмірне педалювання цієї лінії, викликавши питання 
з  приводу певної сценографічної деталі, «для чого режисер Дубовик ще раз 
підкреслює цю  ж думку вивіскою імператорського університету, що нібито 
обривається»?1368.

Хоча аналіз сценографічного рішення «Кадрів» утруднює мізерність інфор-
мації, окремі зауваження рецензентів засвідчують його виразність і  лаконізм. 
Насамперед наголошується ощадливість у  використанні предметів, приміром, 
там, де в інших театрах на сцені знаходилося по кілька вагонів, у «Березолі» був 
лише ґанок одного. Схожий принцип використано для епізоду виходу на субот-

1366  Балабан Л. [Л. Серговський] На тему про реалізм: (З приводу чотирьох постав п’єси 

Івана Микитенка «Кадри») / Л. Балабан // Радянський театр. — Х., 1931. — № 4. — С. 52.
1367  Там само. — С. 46.
1368  Там само. — С. 48.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

463

ник, коли ефект бадьорого морозного ранку утворювала саме лише майстерне 
«блікування» світла на сукнах. Нечисленні світлини «Кадрів» демонструють ви-
шукану світлову партитуру з примхливою грою тіней, здатною посилити драма-
тизм сценічних подій, надати більшої гостроти їхньому виразу. На такому тлі 
побутово вірогідні костюми, здаються гіперреалістичними — ніби на кін герої 
потрапили безпосередньо з вулиці. Крім того, одяг мав посилювати принцип ти-
пажності, апелюючи до  естетики кінозображення. Це враження підсилювала 
світлова партитура, що, радше за все, визначало візуальну стилістику вистави.

Достовірність героїв могла стати для Л. Дубовика єдино можливим засо-
бом надати переконливості п’єсі — доволі схематичні «Кадри» могла порятува-
ти тільки бездоганна правда типів та мотивів їхніх вчинків. Іншої альтернативи 
холодному «ідейно грамотному» розрахунку драматурга Л. Дубовик та  актор-
ський склад не знаходили. Це відбилося на позиціях, з яких Ю. Дивнич розгля-
дав Котьку Й. Гірняка: «Тут акторська техніка, майстерство перевтілення дають 
образ наївного хлопчини, жертви революції, безпритульного, що рано втратив 
батьків, але не втратив гумору і ліризму… І тут актор уміє віднайти в мертвій по-
лові совєтьського тексту п’єси живе зерно життєвої правди і  виростити з ньо-
го на очах у публіки образ, що був би цікавий (або ще й цікавіший) через десят-
ки років у майбутньому»1369. Решта виконавців: Л. Сердюк, М. Крушельницький, 
Д. Мілютенко, Д. Антонович, Н. Ужвій, О. Доценко, О. Добровольська, О. Хвиля, 
Р. Черкашин та  інші, слідом за  режисером шукали характерні ознаки персона-
жів у вирії життя. Л. Дубовик намагався використати найменшу можливість, що-
би зробити події пізнаваними. В цьому сенсі особливої ваги набували деталі, кон-
кретні реалії життя, зауважені критикою: «Іспит. Проста мова, рівно — від від-
повіді до  відповіді. Так, як  і  в  житті, без жодних прикрас. […] У  чому полягає 
успіх тієї сцени, що є по суті лише копія, фото зі звичайного іспиту, що їх сотня-
ми, тисячами проводять по  наших вишах. Успіх не  в  формальному витворенні, 
цебто не в якомусь надзвичайному прийомі, а в змістовності, в тому, що зміст цих 
слів сам по собі перетворюється у найширший і глибокий образ»1370.

«Кадри» Л. Дубовика поступалися «Диктатурі» Л. Курбаса не  лише за  мис-
тецьким рівнем (що зрозуміло і  так), а  й  характером підходу до  літератур-
ної основи. Молодий режисер не  змінював естетичні параметри п’єси, навпа-
ки, — всіляко її зміцнював, використовуючи образну палітру реалістичного те-
атру, не уникаючи елементів побутової правди, при цьому обмежуючи елемен-
ти театралізації. Це була культурна, зі смаком зроблена сценічна річ — вона ма-
ла би сподобатися драматургові. Проте, цього не сталося. Ось що згадує один 

1369  Дивнич Ю. [Ю. Лавріненко] В масках епохи […]. — С. 38.
1370  Балабан Л. [Л. Серговський] На тему про реалізм […]. — С. 47–48.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

464

із учасників тих подій: «Глядачі дуже добре сприймали нову постановку. Проте 
й успіх його другої з утілених на сцені “Березоля” п’єс аж ніяк не примирив Івана 
Микитенка з Лесем Курбасом. Становище останнього як мистецького керівника 
театру на цей час значною мірою ускладнилося»1371.

ШОСТИЙ СЕЗОН (1931–1932)

Це був один із найважчих сезонів «Березоля» періоду його безжального ни-
щення. Після двох щасливих тижнів гастролей у  Тбілісі, подорожі Л. Курбаса, 
В. Меллера, М. Верхацького та В. Скляренка до Сванетії настає час відкриття но-
вого театрального року, перспективи якого виглядали доволі непевно.

В  середині вересня театр сповістили: йому належить підготувати святковий 
концерт на  честь пуску гіганта індустріалізації  — Харківського тракторобу-
дівного заводу. Л. Курбас, натомість, запропонував підготувати виставу-огляд. 
Ситуація була екстремальною — відкриття призначили на 1 жовтня, а  ідею ви-
стави керівник театру оприлюднив 14 вересня: «Завданням вистави є: піднесене 
видовище, величне, запалююче, в якому поза всякою хронологією буде показа-
на безприкладна боротьба за завод, у якому було б представлено і виявлено те, 
що уможливлює створення такого велетня. Серія світових рекордів по кладці бе-
тону, цегли, повторні рекорди, участь комсомольських батальйонів, ударництво 
бригад і індивідуальне, значення техніки — все це в чомусь має бути виявлене»1372.

З  цього моменту розпочинається робота над «Народженням Велетня» 
(прем’єра 1 жовтня 1931 р.) під загальним керівництвом Л. Курбаса, за  участі 
Л. Дубовика й К. Діхтяренка. Художник — В. Меллер. А. Смерека згадувала, що 
вся підготовка була по суті авральною: «Л. Курбас перебрався на життя в при-
міщення театру. Його мати — Ванда Адольфівна приносила йому їжу та міцну 
каву. Ночами він редагував ескізи текстів і  готувався до  денних репетицій»1373. 
Варіанти текстів складали виконавці, імпровізуючи й фіксуючи мову героїв, си-
туації, окремі події. Все це нагадувало початок 1920-х років, часи опанування так 
званим методом колективного дійства.

На  допомогу трупі прийшли деякі літератори. «М. Ірчан був автором сце-
ни, яка називалась “Вода”. Цей епізод трапився на кладці бетону взимку. Коли 
темпи праці доведені були до найвищої точки, раптом перестала йти вода — зі-

1371  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 80.
1372  Курбас Л. Про підготовку вистави «Народження Велетня» // Курбас Л. Філософія 

театру […]. — С. 795–796.
1373  Баглій-Смерека А. Мудрий керівник, добрий наставник [Машинопис] …

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

465

псувався насос. Рятуючи справу, робітники підносили воду з  сусідньої брига-
ди. Ю. Яновський написав першу сцену з третьої дії. Називалася вона “Ударники 
не  бояться морозу”. Це теж драматичний епізод, коли монтажники при моро-
зі 28° і штормовому вітрі не припиняли роботи»1374. Ідея Л. Курбаса зробити ге-
роїв пізнаваними для них самих здійснювалася  — актори не  лише вдавалися 
до  портретних гримів, майже щодня відвідували будівництво заводу, редакцію 
багатотиражки тощо. Тож, Ю. Бобошко слушно називав цей процес створенням 
спектаклю-репортажу1375.

В  роботі домінували публіцистичні принципи, однак митці не  обмежували-
ся відтворенням фактологічної правди життя. Деякі частини вистави мали іншу 
природу. Для наголошення переваг радянського способу життя й компромета-
ції класового ворога постановник вдався до театрального плакату в дусі почат-
ку 1920-х років. Так постав епізод розмови Форда (Р. Черкашин) та  робітника 
Мікуніса (А. Бучма). Виконавець ролі першого з героїв згадував, що зміст сцени 
«виходив поза межі документальної хроніки. На кону з’являвся капіталіст Форд, 
постать якого залишалася цілком умовною. Розігрувався політичний скетч  — 
розумний капіталіст і радянські робітники вели гострий полемічний діалог»1376. 
І хоча «відсилання» до агітки тут є очевидним, у діалозі робітника й капіталіс-
та можна було розчути відлуння «Джіммі Гіґґінса», посилене участю А. Бучми.

Існував у «Народженні Велетня» ще один стилістичний шар, утворений шля-
хом «театралізації прийому» — популярного у березільців. Такого роду приклад 
наводить Ю. Бобошко: «З теплим гумором розігрувалася сценка, коли один з ро-
бітників удавав, наче він нарком, а інші доповідали йому про справи на будівни-
цтві, причини відставання від графіку. У такий спосіб відсталі усвідомлювали свої 
помилки, підтягалися»1377. Разом із тим, гумористичному полюсу сценічної опові-
ді протистояв інший — патетичний. Йдеться про лінію Людини Сучасника, чия мі-
сія, практично, співпадала з місією «хлопця в білому» з «Диктатури». Щоправда, 
тоді коментарі персонажа — людини від театру — подавалися як безстороння 
хроніка подій, а тепер герой Д. Антоновича мав поетизувати, романтизувати те, 
про що розповідав.

Появу Людини Сучасника супроводжувала музична тема (автор, радше 
за все, — Ю. Мейтус): «під урочисту музику, що спліталася з посвистом вітру, 
розповідала про прихід будівельників у дикий степ, про їхні перші трудові звер
шення. А далі по ходу дії оркестр передавав шуми великої будови, лють стихій 

1374  Горбенко А. Харківський театр імені Т. Г. Шевченка[…]. — С. 71.
1375  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 177.
1376  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 84.
1377  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 178.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

466

і переможні пориви духу трудівників, а на сцені розгорталися то епізоди траге
дійної ночі, коли бурею зірвало металеві ферми конструкцій і люди докладали 
відчайдушних зусиль, щоб їх полагодити, то епізоди виробничого штурму, коли 
на очах у глядача стрімко виростала стіна заводського корпусу»1378. Тут є очевид-
ним перегук із музикою «Газу», де А. Буцький уперше використав шуми, включ-
но й індустріальні.

Від самого початку Л. Курбас не виключав показу вистави на місці реальних 
подій з  використанням шатра цирку «Шапіто», але, врешті, спектакль відбув-
ся на кону «Березоля». Світлини демонструють систему риштувань — вочевидь, 
ігрових майданчиків, можливо — фону сценічних подій. Візуально це нагадува-
ло станок часів конструктивізму, але цього разу, оскільки йшлося про будівель-
ний майданчик, заводський цех — сценічне середовище відповідало також вимо-
гам до  реалістично відтвореного місця подій. Такої точки зору дотримувалася 
дослідниця творчості В. Меллера З. Кучеренко, звертаючись до театральних ро-
біт художника, головно, п’ятого та шостого сезонів: «Певна декламаційність цих 
літературних монтажів не потребувала психологічного середовища, конкретних 
предметів, що грали на відбиття реальності. Станки цих вистав, як у роботах ран-
нього періоду, були в основному трампліном для дії акторів. Проте і в цих кон-
струкціях помітний перехід до їхнього обґрунтування в реальному плані. А вве-
дення натуральних речей ще більше підкреслювало умовність конструкцій, поєд-
нуючи театральність з життєвою вірогідністю»1379.

Попри всі недоліки, зумовлені браком міцної драматургічної основи та поспіх 
у роботі, вистава, на яку витратили безліч сил і таланту, була, на загальну думку, 
щирим сценічним опусом. Втім, ніяких естетичних новацій вона не містила, адже 
тут березільці лише використовували свій неабиякий досвід, чого, звичайно, бу-
ло замало для колективу з могутнім творчим потенціалом.

Майже чотири місяці між появою «Народження Велетня» та «Плацдарму» 
М. Ірчана (режисер  — Б. Балабан, художники Д. Власюк та Є . Товбін, компо-
зитор Ю. Мейтус, прем’єра 18 січня 1932 року) здавалися насиченими з  огляду 
на частоту прем’єр попередніх сезонів. Мотивом вибору художньо небездоган-
ної п’єси, стилістично орієнтованої на експресіонізм, могла бути особлива сим-
патія до автора — галичанина, відомого літератора, політичного діяча, чиє по-
вернення з еміграції в Україну відбулося з ідейних причин.

Події його нової п’єси відбувалися в  Галичині, де Польща проводила жор-
стку антиукраїнську політику. Березільці щиро співчували співвітчизникам 
(Л. Курбас, навіть, зарахував до  штату «Березоля» А. Матулівну, яка відсиді-

1378  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […]. — С. 177.
1379  Кучеренко З. Вадим Меллер […]. — С. 61.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

467

ла у  тамтешній в’язниці). Все це разом могло спонукати Б. Балабана звернути-
ся до нового твору М. Ірчана в пошуках п’єси для самостійного режисерського 
дебюту. Нарешті, театр сподівався в такий спосіб себе політично реабілітувати, 
розглядаючи твір про більшовицьке керівництво підпіллям як нагоду переконати 
владу у відповідності мистецької програми театру програмі партійній. Мало яка 
п’єса могла дорівнятися до «Плацдарму» М. Ірчана — автора творів, централь-
ним мотивом яких, на думку сучасних дослідників, був «ідейний фанатизм»1380.

Ще на початку роботи режисер зіткнувся з проблемою будови твору (М. Гри
нишина називає її кільцевою)1381. Драматург, вочевидь, не знайшов кращого спо-
собу організувати матеріал (йдеться про двадцять шість епізодів, де діють півсотні 
персонажів), аби уникнути розпорошення на окремі фрагменти. За Н. Кузякіною, 
так сталося через відмову автора від моделі камерної драми: «М. Ірчан приходить 
до форм великих драматичних полотен, — полотен з великою кількістю дійових 
осіб, вільним перенесенням дії в незв’язані між собою місця. Він також категорично 
відмовляється від любовних перипетій, що мусили б цементувати п’єсу. […] Проте, 
і в ці роки не став ще творцем значних типів, характерів. Очевидно, тут починалась 
межа, яку драматург поки що не міг перейти. […] Звичайно, бідність характера-
ми — істотний недолік драматургії М. Ірчана»1382. Із подібними закидами письмен-
ник погоджувався, щоправда, визнаючи цей недолік лише за позитивними героя-
ми. Згодом Н. Кузякіна, коментуючи його виступ на обговоренні березільської ви-
стави, наголосила: «Справді, деякі негативні образи, в зображенні яких драматург 
вжив (дуже обережно) сатиричних фарб, виявились більш виразними, — хоч зага-
лом великої принципової різниці в яскравості зображення позитивних і негатив-
них осіб у цій п’єсі нема, — і ті і ті змальовані свідомо однобоко»1383.

Постановник «Плацдарму»  — відомий березільський актор ексцентричного 
плану, співрежисер «Алло, на  хвилі, 477!» та «Чотири Чемберлени»1384, навряд 
чи міг скористатися власними здобутками у  першій самостійній режисерській 

1380  Див.: Свербілова Т. Від модерну до авангарду: Жанрово-стильова парадигма укра-

їнської драматургії першої третини ХХ століття […]. — С. 326.
1381  Гринишина М. Театр української драматургії […]. — С. 182.
1382  Кузякіна Н. Нариси української радянської драматургії. Частина I […]. — С. 213.
1383  Там само. — С. 216.
1384  «Балабан замінив Бортника на посаді керівника “Веселого пролетаря”, пізніше пра-

цював в  інших театрах й  зміг зберегти в  своїй душі любов до  гострої сценічної форми, 

якої так лякався театр 30–40-х років. У  переламні 50-ті роки Балабан продемонстрував 

різноманітні сатиричні форми й ексцентріади, здійснивши на сцені Театру імені І. Франка 

“Доктора філософії” Б. Нушича та “Човен хитається” Я. Галана» // Кузякина Н. Воспитать 

ученика […]. — С. 76.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

468

праці, більш корисним був досвід участі в «Напередодні», «Пролозі», «Жовт
невому огляді». Допомога вчителя була й  цього разу не  тільки опосередкова-
ною. Згадуючи про репетиції «Плацдарму», Д. Власюк наголошував, що керів-
ник «Березоля» ніколи не кидав своїх вихованців напризволяще: «Тижнів за два 
до  прем’єри Курбас переглядав здійснену на  сцені постановочною бригадою 
роботу, починав сам вести останні репетиції і доводив постановку до її випус-
ку (ставив разом з  художником світло вистави). […] Виправляючи, уточнюючи 
по ходу репетицій взаємини персонажів, загострюючи їхні характеристики, очи-
щаючи розвиток подій від зайвини, Курбас спинився на одній сцені, де він вважав 
за потрібне стисло, як у фокусі, дати основну думку п’єси, саму суть подій»1385.

Суттєвим позитивним чинником була й приналежність всього творчого колек-
тиву до  однієї мистецької школи. Фахове навчання й  виховання дозволяло ак-
торам нарощувати творчі м’язи за найменшої нагоди. Можливо саме цим пояс-
нюється фраза одного з виконавців про те, що «Плацдарм» «відкривав широкі 
можливості для акторів»1386, оскільки, за  відсутності повноцінної драматургії, 
березільці примудрилися долати ескізність літературних образів переконливіс-
тю ансамблевої театральної гри. Тож у «Плацдармі» кращі актори трупи ство-
рили виразні сценічні образи, насамперед, негативних героїв: Бедні (М. Кру
шельницький). Кручека (Й. Гірняк), Лариси (С. Федорцева), Каштана (Р. Черка
шин). На їхньому фоні лише виразнішою здавалася блискуча акторська робота, 
не пов’язана зі згаданим типом персонажів — керівника більшовицького підпіл-
ля Кришки, роль якого виконував А. Бучма.

Після недавнього повернення до  театру митець встиг лише зіграти Дударя 
та Мікуніса й прагнув масштабніших ролей. Він, навіть, не надто переймався недо-
ліками авторського письма: для творчої наснаги йому вистачало того, що Кришка 
жив подвійним життям, а це уможливлювало найкарколомніші ракурси його сце-
нічної подачі. «Він демонстрував чудову майстерність перевтілення, з’являючись 
перед глядачем то благородним, вродливим, стриманим і далекоглядним партій-
ним керівником, а то пришелепуватим, із застиглою усмішкою, переполоханим 
наймитом, якого Кришка вдає із себе, ховаючись від переслідувачів»1387. Прийом 
«театру в театрі» гарантовано тримав публіку в напрузі. Існування двох іпоста-
сей Кришки було для А. Бучми підставою суттєво збільшити внутрішній обсяг 
сценічного образу, чим він блискуче скористався.

1385  Власюк Д. Сторінка минулого / Дмитро Власюк // Лесь Курбас: Спогади сучасни-

ків […]. — С. 230–231.
1386  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 84.
1387  Горбенко А. Харківський театр імені Т. Г. Шевченка […]. — С. 72–73.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

469

Спроб ускладнити постаті героїв у «Плацдармі» не  бракувало. Так, ори-
гінальну концепцію ролі провокатора Каштана запропонував Р. Черкашину 
Л. Курбас, порадивши подивитися на героя як на людину «ідейну»: «“Провокатор 
не обов’язково відчуває сам себе зрадником, підлою людиною…” І я зрозумів: мій 
Каштан має вірити, що, викриваючи комуністів, він обстоює ідеї, які вважає спра-
ведливими. В уяві виник живий образ і створилося правильне сценічне почуття. 
Мій Каштан залишався щирим, привабливим зовні, трохи екзальтованим юнаком 
з ясними очима. У тюрмі, куди був навмисне підсаджений жандармами, він су-
мовито визирав з високого віконця і співав гарну народну пісню в’язня, що мріє 
про волю. Коли революціонерам удалося, нарешті, викрити провокатора, вони 
вбивали його під час прогулянки на тюремному дворі. Мізансцена цього епізоду 
була побудована відповідно до відомої картини Вінсента Ван Гоґа “Прогулянка 
ув’язнених”»1388.

Серед негативних персонажів «Плацдарму» особливе місце належало Ларисі, 
Бедні та Кручеку. Дуже ефектно виглядала жінка з «траурними» пасмами блис-
кучого волосся, що облямовувало бліде обличчя з  криваво-червоними губами. 
Вузька довга сукня, обтягнуті чорними рукавами руки, гнучке, видовжене тіло, 
здавалося, зміїлися, викликаючи почуття небезпеки, підступного нападу — все 
це робило героїню С. Федорцевої жінкою-вамп. Типажно, за  психофізичними 
ознаками вона належала до кіногероїнь-інтриганок, якими був багатий кінема-
тограф тих років.

Образи, створені Й. Гірняком та М. Крушельницьким, мали інший стилістич-
ний вектор — їхню естетичну природу визначав гротеск. Перший виконавець від-
давав перевагу сатирі. Його герой — людина без стрижня — через свій іммора-
лізм щомиті змінювався відповідно до ситуації. У Й. Гірняка «протеїзм» Кручека 
позначав не артистизм натури, а прагматичне пристосуванство бездуховної іс-
тоти, підвладної лише інстинктам. На це вказують слова В. Ревуцького про «ба-
гатогранну майстерність перетворення: одне — картати шпиків за погану робо-
ту; друге — виявити гостру іронію до революціонерки Катрі; третє — залякувати 
революціонера Кришку і нарешті, продемонструвати смакування буйного сексу-
ального потягу до жіночого агента — Лариси»1389.

Якщо для змалювання Кручека Й. Гірнякові знадобилися майже фарсові при-
йоми, то М. Крушельницький у ролі Бедні впроваджував арсенал трагіґротеску, 
створивши «страхітливий образ садиста-сержанта Бедні. Його зовнішність чи-
мось нагадувала звіроподібних потвор з офортів Франсіско Гойї»1390. Посилання 

1388  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 85.
1389  Ревуцький В. Нескорені березільці […]. — С. 52.
1390  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 84.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

470

учасника подій на іспанського митця потребує окремої уваги, оскільки виникає 
у спогадах учнів Л. Курбаса не вперше: П. Самійленко (Молодий театр) писала 
про пораду вчителя звернутися до  знаменитих офортів художника, коли пра-
цювала над «Йолею». Не  можна виключати домінантності образів геніального 
іспанця в естетичних пріоритетах Л. Курбаса, їхнього впливу на його учнів, се-
ред яких знаходимо блискучих майстрів гротеску. Щодо «Плацдарму» та поста-
ті Бедні, то ця роль була однією з кращих у репертуарі актора на думку не ли-
ше глядачів, а й колег актора. Приміром, Ю. Мейтус визнавав її вплив на музич-
ний план вистави: «В ролі сержанта Бедні у спектаклі “Плацдарм” М. Ірчана ак-
тор знайшов такий малюнок ролі, який багато в чому визначив колорит і харак-
тер моєї музики»1391.

Вимоги до  простору «Плацдарму» диктувалися необхідністю швидко змі-
нювати місце дії й відповідати авторському розумінню зображуваної доби, що 
її, словами Н. Кузякіної, режисер відтворював «в суворих і темних фарбах, дія 
більшості картин відбувалася в напівтемряві або цілком у темряві — під прожек-
торами, підкреслюючи цим загальну атмосферу підпілля й  реакції, що панува-
ла в країні»1392. Схожа програмність позначала «Напередодні» та «Пролог», де 
Л. Курбас широко застосовував монтажний принцип мізансценування, який узяв 
на озброєння й Б. Балабан. Так само, як гострі пластичні ракурси, складні світ-
лові ефекти тощо.

Сценічний простір, лише злегка увиразнений нечисленними предметами,  — 
від лави й стільців до кулемета — був похмурим і депресивним. Сукна та великі 
темні щити зміною ракурсів, кутів розташування у просторі надавали йому но-
вих планіметричних ознак. Час від часу на кону з’являлися тюремні грати, схо-
ди, ґанок, довгі мотузки з білизною, — позаяк місце подій не лише позначало-
ся, а й динамізувалося. Ще рухливішою цю картину робили світлові плями, ков-
заючи по підлозі, щитах, довгій брудній стіні. Всі ці засоби сприяли монтажно-
му принципу будови дії, створюючи ефект кінозображення. Принцип вирішен-
ня костюмів полягав у протиставленні ефектної, хвацької уніформи польських 
вояків побутовому вбранню решти персонажів, відповідно до їхнього соціаль-
ного стану.

Віддавши данину темі «революційної боротьби більшовицького підпілля», на-
ступну виставу театр присвятив «колгоспному будівництву». Чи був цей крок ви-
мушеним — однозначно відповісти навряд чи можливо, хоча Ю. Шевельов вчи-
нив саме так стосовно репертуарної політики «Березоля»: «Поза тим, поступ-

1391  Мейтус Ю. Музика в творчості митця / Юлій Мейтус // Мар’ян Крушельницький: 

спогади, статті / упоряд., прим., вст. ст. В. Русанова. — К.: Мистецтво, 1969. — С. 76.
1392  Кузякіна Н. Нариси української радянської драматургії. Частина I […]. — С. 217.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

471

ки роблено: на сцену прийшли “Дев’яносто сім” М. Куліша, “Містечко Ладеню” 
Л. Первомайського, “Плацдарм” М. Ірчана — але далі тримали браму замкненою 
для Микитенка, для Корнійчука, для російських авторів»1393.

У  самому «Березолі» постановку «Містечка Ладеню» Л. Первомайського 
(прем’єра 7 квітня 1932 р.) — режисерський дебют К. Діхтяренка за участі худож-
ників Д. Власюка й Є. Товбіна — пов’язували з послідовним тематичним оновлен-
ням афіші «Березоля».

В  п’єсі йшлося про створення в  херсонських степах єврейського колгоспу. 
Жителі тамтешнього містечка скептично оцінюють цю перспективу, розуміючи, 
що їм доведеться долати «відгомін проблеми соціального, національного та релі-
гійного відчуження […] від українського селянства»1394. Драматург (не без впли-
ву Шолом-Алейхема) змальовував своїх героїв із гумором, але дуже співчутливо, 
що позначилося на всіх сценічних подіях.

Героєм першої сцени був літній рабин Арн Окс. Він «з’являвся лише на почат-
ку вистави за обставин хоча й драматичних, але забарвлених комедійним коло-
ритом. Ішлося про труднощі проведення традиційного єврейського релігійного 
похорону “з помпою”»1395. Ситуативний парадокс відтінявся комічною невідпо-
відністю постаті високого, астенічного виконавця прізвищу персонажа, що пере-
кладається як «бик».

Емблематична, хоч і прохідна сцена не тільки позначала ментальні особли-
вості персонажів, а й жанровий код вистави, два її полюси: сатиричний і лірич-
ний. У фокусі першого знаходилася куркулівна Тетяна, роль якої майстерно ви-
конувала витончена красуня С. Федорцева. І публіку, і колег вразило внутрішнє 
й зовнішнє перевтілення актриси, яку довгий час бачили у драматичному, чи, на-
віть, трагедійному репертуарі. Вона кардинально змінила зовнішність, «сховав-
ши під товщинками свою стрункість, перетворивши свій рівний ніс на кирпатий, 
що надало обличчю чарівної комедійності, і перебудувавши себе у примітивну 
сільську дівку, куркульську дочку»1396. Ліричним полюсом мотивів, персоніфі-
кованих у  Тетяні, були романтичні стосунки Риви (Н. Ужвій) та  Івана (Д. Ан
тонович).

Кульмінацією березільського «Містечка Ладеню» стає епізод зливи. Глядачів 
«сильно вражала […] сцена довгоочікуваного рятівного дощу в засушливу степо-
ву спеку. Цю сцену, допомагаючи молодому режисерові, блискуче поставив сам 

1393  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 217.
1394  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 87.
1395  Там само.
1396  Омеляновська-Чорна П. Софія Федорцева /  П. Омеляновська-Чорна.  — К.: Мис

тецтво, 1971. — С. 24. — (Майстри сцени та екрана).



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

472

Лесь Степанович»1397. Ця подія розгорталася на майже порожньому кону, при-
крашеному невисоким похилим станком, за яким, здавалося, відкривався неозо-
рий простір, створюючи разючий контраст епізоду в містечку. Старезні, підперті 
гнилими стовпами напівзруйновані дерев’яні хібари, пов’язані між собою рипу-
чими хисткими сходами, в страшній тисняві «наповзали» одна на одну, здіймаю-
чись під колосники. Щербаті черепичні дахи, трухляві стріхи, дошками забиті ві-
кна, — усе це могло щомиті розсипатися на порох. Бідність, задуха, брак відкри-
того простору робили втечу героїні невідворотною — до трав, квітів, духмяного 
подиху вітру.

На жаль, знахідки художників, виразні акторські роботи не врятували виста-
ву за маловиразною п’єсою зусиллями не надто досвідченого й, можливо, не ду-
же щедро обдарованого постановника. Тож «Містечко Ладеню» досить швидко 
зняли з репертуару.

Шостий сезон закінчувався показом «Тетнулда»1398 Ш. Дадіані (прем’єра 
15 червня 1932 р.), поставленого В. Скляренком разом із В. Мелером та Ю. Мей
тусом за  режисерським планом Л. Курбаса1399. Згадки про Сванетію, творчі зу-
стрічі з  руставелівцями наснажували авторів першої постановки грузинської 
п’єси на українській сцені. Її вибір визначила рекомендація С. Ахметелі, який сам 
розпочав репетиції «Тетнулда», оприлюднивши результати роботи того ж таки 
року.

Варто сказати кілька слів щодо твору Ш. Дадіані — «першої спроби створити 
радянську трагедію»1400. На початку 1930-х років його поціновували неоднознач-
но. Зокрема, К. Марджанішвілі в листі до О. Донаурі висловлювався з цього при-
воду досить гостро: «“Тетнульд” — коли її зроблено як грецьку трагедію — для 
мене є красивою, але коли туди силоміць запхано нібито сучасність — це лакей-
ство, нікому не потрібна компромісність. Це сором зроблений, сказати б, для по-
рятунку п’єси. Брехня! Це не лише не рятує п’єсу, а нищить мистецтво взагалі»1401. 
Ще категоричніше, хоча й з інших позицій твір критикував Ю. Юзовський: «Це 
невдала, анемічна, штучна п’єса. Радянська тема  — будівництво електростан-
ції в  горах — просто вмонтована в красиву картину звичаїв та натур Сванетії. 

1397  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 87.
1398  У різних джерелах трапляються назви і «Тетнулд», і «Тетнульд».
1399  Спочатку випуск «Тетнулда» планувався на лютий 1932 року.
1400  Каландаришвили М. Проблемы режиссуры Сандро Ажметели / Михаил Каландари

швили. — Тбилиси: Хеловнеба, 1986. — С. 53.
1401  Марджанишвили К. Творческое наследие, письма, воспоминания и  статьи 

о К. А. Марджанишвили […]. — С. 112.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

473

Електростанцію та  її героїв можна з успіхом вилучити з п’єси»1402. С. Ахметелі 
приваблювала в «Тетнулді» драма зіткнення старого й  нового: для сванів гора 
Тетнулд — така ж святиня, як Олімп для греків, і будь-які зазіхання на неї вва-
жали святотатством і блюзнірством.

Березільського «Тетнулда» в  Харкові сприйняли теж неоднозначно. 
Приміром, К. Буревій стверджував: «П’єси, яка б давала матеріяли для хорошого 
видовища, нема»1403. Втім, робота В. Меллера його абсолютно задовольняла. Це 
й не дивно: створений художником образ Кавказу викликав загальне захоплен-
ня. Щодо К. Буревія, то найбільше його вразила скульптурна складова просто-
ру: «ціла череда корів у господі старшини роду»1404. В цій виставі художник упер-
ше продемонстрував талант живописця, створивши кілька великих панно з пере-
важанням коричневого, темно-зеленого, чорного та синього кольорів, що їх від-
тіняли сліпучо-білі лінії та плями. Митець майстерно їх поєднував, демонструю-
чи прихильність до гами, якій віддавав перевагу Н. Піросманішвілі. Особливо ін-
тенсивними цю палітру робила гра світлотіні — притаманна місцевому ландшаф-
ту, відтвореному В. Меллером з великим смаком. Він делікатно вписав у гірський 
пейзаж характерні архітектурні форми — саклі, сторожову башту, — які вигля-
дали органічною частиною природи, а не її антитезою.

Панно зображували не лише природу Кавказу, а й горців — його невід’ємну 
частину, що їх  руйнація ландшафту невідворотно прирікала на  дуже болісні 
зміни. Ще одним чинником сценографічного образу були станки, котрі «нага-
дували тераси гір, передаючи атмосферу спектаклю, її емоційне спрямування. 
Пасували аскетично стриманому середовищу і персонажі “Тетнульда”: й ті, що 
діяли на сцені, і ті, що урочисто застигли на заднику»1405. Здебільшого така кон-
струкція з несиметрично збитих дошок слугувала імпровізаційною «трибуною» 
для промовців. На фоні величних гір вона здавалася хисткою й ненадійною, візу-
ально програючи скелям в усіх можливих сенсах.

У  цілком гармонійному акторському ансамблі «Тетнулда» була своя вер-
шина  — створений А. Бучмою образ старого свана, охоронця давніх народ-
них звичаїв. К. Буревій зауважив його досить несподівану подібність водночас 
і до орла й до вужа: «Бурка, одяг на голові, гострий зір і великий орлиний ніс 
дають профіль розкішного гірського хижака. І коли розпускає Аргіжді-Бучма 
бурку (за короткий час він так навчився носити бурку, що вона йому слухняна, 

1402  Юзовский Ю. Героический театр: К гастролям театра им. Руставели в Москве и Ле

нинграде / Ю. Юзовский // Литературная газета. — М., 1933. — 5 июля.
1403  Буревій К. А. Бучма: монографія / К. Буревій. — Х.: Рух, 1933. — С. 29.
1404  Там само.
1405  Кучеренко З. Вадим Меллер […]. — С. 61.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

474

як легесенька матерія), то здається, що він розпускає крила. Але ж нечасто до-
водиться розпускати крила: все частіше й частіше надходять сумні вісті, і крила 
опускаються, а потім і зовсім згортаються»1406. Поведінка старійшини роду, який 
звик самовладно вирішувати всі проблеми, різко змінювалася через найменший 
вияв непокори. Тоді він скидався на вужа, що «як тільки дістане який удар, так 
і починає згортатися: згортається, згортається, в’ялий зробиться і  змотається 
в клубок»1407.

Закривши «Тетнулдом» черговий театральний рік, березільці пішли у відпуст-
ку. Їхній керівник тоді переживав дуже важкий період. Його фізичний та пси-
хологічний стан з початку осені помітно погіршився: виснажував тиф, на який 
він тяжко хворів. Однак, мабуть, найбільше митця змушувала страждати си-
туація довкола театру, про що один із  його найвідданіших учнів згадував так: 
«Благополучність тодішнього стану “Березоля” була лишень уявною, і це добре 
розумів Лесь Курбас. […] Вилучення з театрального процесу драматургії Миколи 
Куліша сприяло утвердженню уніфікованого, поверхово спрощеного мистецтва. 
Ширилися цензурні заборони. Множилися соціальні ілюзії, за якими мусили за-
лишитися “незримими” складні протиріччя тогочасної дійсності. Чутливих і чес-
них митців, як-от Микола Куліш та Лесь Курбас, така ситуація неминуче заводи-
ла у глибоку творчу кризу. “Березіль” почав втрачати провідне становище в укра-
їнському театральному процесі. Навколо театру все відчутніше створювалась ат-
мосфера ізоляції, відповідальність за яку згодом було цілком покладено на Леся 
Курбаса»1408.

СЬОМИЙ СЕЗОН (1932–1933)

Перша прем’єра — «Хазяїн» І. Карпенка-Карого (режисер В. Скляренко, ху-
дожник В. Меллер, композитор Ю. Мейтус) відбулася за  тиждень до  1933 ро-
ку. В  середині квітня харків’ян познайомили з  другим варіантом «Чотирьох 
Чемберленів»; за два дні до початку літа їм показали останню прем’єру — «Пана 
де Пурсоньяка» Мольєра. Всі — у режисурі березільського молодняка.

П’єсу І. Карпенка-Карого обрав сам Л. Курбас, доручивши постановку 
В. Скляренку. Важка хвороба завадила йому допомагати учневі, втім, перегля-
нувши генеральну репетицію без жодних зауважень, він санкціював її випуск, 
після чого від’їхав на лікування і повернувся лише за два місяці.

1406  Буревій К. А. Бучма: монографія […]. — С. 29.
1407  Там само.
1408  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 87–88.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

475

Гучний успіх «Хазяїна» поліпшив атмосферу в  середині й  довкола теа-
тру. Дисонансом прозвучав, хіба що, випад П. Саксаганського, який відмов-
ляв у  майстерності навіть І. Мар’яненкові (що вже казати про інших виконав-
ців). Найбільше обурило метра тлумачення режисером сцени Соні (В. Чистякова) 
та Калиновича (Р. Черкашин), яку згодом прокоментував виконавець ролі остан-
нього: «Калинович — одвертий речник позицій самого автора п’єси. […] Цей об-
раз волею режисера набув у виставі іронічного забарвлення, як носій ліберально-
демократичної, просвітянської позиції шляхетного “народництва”. У барвах іро-
нічного зниження вирішувався епізод доброчесного освідчення у коханні скром-
ного вчителя до доньки мільйонера. Діалог Калиновича і Соні відбувався під час… 
уроку танцю!»1409.

Загал дописувачів не  пошкодував ані компліментів, ані похвал, визнаючи 
успішним увесь ансамбль виконавців (І. Мар’яненко, Д. Мілютенко, Й. Гірняк). 
Але й на цьому фоні Говерлою височіла робота А. Бучми. Його герой був осо-
бою суперечливою й  неординарною. Актор старанно уникав спрощення, вуль-
гарного критиканства, через що менш як за рік Г. Юра публічно назвав тлума-
чення ролі «прихованою апологією куркуля», коли замість викривати Пузиря 
як «явище класової категорії», його образ будували за  законами психологіч-
ної правди. Г. Юра закидав авторам вистави зосередженість на «індивідуально-
психологічних рисах» персонажа, намагання розкривати його душевний стан 
«як певний вилам психіки, […] як психоз у формі пафосу збагачення заради зба-
гачення». Залучати прийоми психологічного театру для образу «класового воро-
га» було для Г. Юри неприпустимим, адже у такий спосіб «викривлявся партій-
ний підхід до куркульства як класу»1410.

Вочевидь постановники найменше цим переймалися. Їхня програмна мета — 
повноцінне розкриття явища, майстерно змальоване драматургом, з  чим вони 
пов’язували перспективу естетично багатогранної вистави. Для цього найшир-
ші можливості надавав жанр комедії, чи, навіть, трагікомедії. За згадкою учасни-
ка: «Режисерський задум успішно підтримувала й дотепна комедійність умовної 
сценографії Вадима Меллера. Комедія “Хазяїн” заблищала чудовою театральніс-
тю. Вистава була сповнена комедійного темпераменту шекспірівського забарв-
лення. Гостро визначилась і  головна філософська думка, закладена в комедій-
них, навіть у гротескних формах»1411.

1409  Там само. — С. 90.
1410  Юра Г. Націоналістична естетика Курбаса / Г. Юра // За марксоленінську крити-

ку. — К., 1934. — № 12. — С. 58.
1411  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 88–89.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

476

Наскрізний мотив березільського «Хазяїна» — викриття бездуховного існу
вання — відтворювався у картинах хаосу в свідомості та почуттях героя. На цю 
ідею працювали й  включені в  сценічну дію просторові чинники. Про життєві 
принципи Пузиря багато що розповідали двері, до  яких не  вели сходи, старий 
засмальцьований халат  — абсурдний на  тлі чималого вішака з  одягом тощо. 
Красномовну лексику речей високо оцінив Д. Чукін: «Засоби художника дуже 
витончені: він подає не тільки певну побутову деталь, але й  її характер та міс-
це в  побуті, в  дії. Пригадати хоча  б протиставлення матеріального оформлен-
ня іменинного столу, де все є об’ємним, матеріальним, до пласких, умовно зма-
льованих на щитах речей вітальні, що мають вказувати на характер і місце появи 
“журнально-рояльної” культури в “хазяїнових” володіннях»1412.

Гротеск одночасного перебування на сцені умовної та безумовної іпостасей 
речей стає кодовим позначенням «логіки алогізмів» — визначальної для цього 
середовища. Кульмінаційний момент припадав на сцену іменин героя, де «матері-
ально переконливі речі святкового столу сусідять з площинними зображеннями 
на щитах, меблями вітальні»1413. Схожий характер мала логіка історії з роялем: 
«Пузиря, що забився, холопи вносять на руках і довго ходять з ним по кімнаті, 
не знаючи, де покласти. Нарешті влаштували на роялі — хазяїну хотілося лежати 
високо. У цій мізансцені яскраво відчутна фарсова нота Лежить Пузир — Бучма 
на роялі і охає — болять йому відбиті нирки»1414. Абсурд у хазяйській господі по-
ширювався як пошесть, заторкуючи і людей і предмети, «позбавляючи» останніх 
їхнього законного призначення.

Взаємопідпорядкованість речового світу і персонажа, рівнозначно важливі еле-
менти системи: герой — дія — простір, — складали основу метафорики «Хазяїна». 
Символом нескінченної, виснажливої праці височіло гігантського розміру коле-
со, сегмент якого потрапляв у поле зору глядачів із появою картин господарчо-
го двору. Як тільки інтереси «діла» того вимагали, стіни вітальні розсувалися, де-
монструючи публіці спілкування Пузиря з робітниками на тлі цього самого коле-
са. Постановники не ховалися з іронічним ставленням до зміни дислокації героя, 
хоча їхня іронія могла набувати й більш опосередкованого вигляду. «На друго-
му плані сцену охоплювала мальована завіса. На її частинах, які насувалися одна 
на одну, збивалися до купи череди корів і вівців. Їх було безліч. Адже хазяїн, зви-
чайний селянин, збагатився на торгівлі худобою. Покірливі очі тварин упродовж 
всієї вистави дивилися на розгортання боротьби людських пристрастей»1415.

1412  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
1413  Кучеренко З. Вадим Меллер […]. — С. 65.
1414  Заболотна В. Амвросій Бучма […]. — С. 69.
1415  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 203.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

477

Красномовний зв’язок тварини і  людини найбільше давався взнаки, коли 
Пузир приймав вітання й подарунки у день іменин, не виявляючи при тому жод-
них ознак ентузіазму. «Зворушило його лиш опудало баранчика, зроблене од-
ним із його економів, німцем Курцем. Він притиснув до себе опудало, голос йо-
го затремтів, і  в  очах заблищали сльози»1416. Була у  цій темі й  своя гротескова 
кульмінація. «Виставу увінчувала німа сцена: згадуваний вище задник розсував-
ся, і замість урядника, що мав би з’являтися для перепровадження Пузиря до су-
ду, за ним височів монумент — важка ліпна фігура на могутньому коні, схожа 
на пам’ятник Олександру III роботи П. Трубецького»1417.

Д. Чукін слушно зауважив існування у виставі драматургії речового світу, по-
ширення законів розвитку сценічної дії на  окремі предмети, визнання їхнього 
права грати власні «ролі»: «Речі такі ж чинні, як дії акторів. Взяти, хоча б, тему 
“Орден”, “Халат”»1418. Дослідник навіть простежив етапи «життєдіяльності» не-
змінного атрибуту зовнішнього вигляду героя: «Тема починається з першої дії. 
Шафи з одягом, закриваючи основну конструкцію кону — двір (“господарче ко-
лесо”), дають прекрасний образотворчий коментар; в другій дії “Халат” прихо-
дить вже дієвою особою, він остільки чинний, що його з’явлення глядач сприймає 
також активно, як з’явлення актора. Не менш цікаво конкретизується й бічна те-
ма “Орден” в церковних свічках та городових, що віддають “Хазяїнові” честь»1419.

Ґенеза цього прийому сягала «Народного Малахія», де візуальна картина світу 
відтворювала внутрішній зір Малахія. Й по аналогії з тим, як «пристрій» для пе-
реробки людей асоціювався з ідеями Малахія, так і гігантське колесо на подвір’ї 
Пузиря асоціювалося з  його світобаченням. Недаремно сучасний дослідник 
називає цей атрибут хазяйського двору «чудернацькою химерою»1420,  — тоб-
то, широко вживаним свого часу виразом для позначення фантастичної маши-
ни Малахія. Візуальними «резонансами» «Диктатури» на подвір’ї Пузиря вигля-
дали шпаківні-млинки, якими був щедро засіяний чималий задник. Середовище 
«Хазяїна», його конструкції, фактури, кольорова гама,  — викликали також 
у пам’яті «Золоте черево», так само, як знаменитий «звуковий пейзаж», якому 
знайшлося місце й у образній структурі «Хазяїна». Все це спонукало Д. Чукіна 
зробити висновок: «Хазяїн» є «підсумковим» сценічним твором в еволюції бе-
резільської сценографії. «Структурність “Джіммі Гіґґінса”, здобутки “Золотого 
черева”, “Малахія”, “Диктатури” тут виходять “перетравленими” відповідно 

1416  Там само. — С. 204.
1417  Там само.
1418  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …
1419  Там само.
1420  Кучеренко З. Вадим Меллер […]. — С. 63.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

478

до нового етапу театру. Оформлення цієї вистави є безперечно етап не лише для 
“Березоля”, а й всього театрального життя України»1421.

Попри особливу роль сценографії, візуальні чинники березільського 
«Хазяїна» не «витісняли» з кону актора, навпаки, стимулювали його до партнер-
ства з простором — характерною рисою березільської школи. Її представники 
й цього разу засвідчили здатність реалізувати найсміливіші ідеї режисера. Такий 
висновок стосувався й психологічної сфери, тим паче, що увага до неї актуалізу-
валася рік від року, найпотужніше виявляючись у співпраці театру з М. Кулішем. 
Саме тому усунення драматурга з мистецького життя колективу стало справж-
ньою драмою не лише для Л. Курбаса — режисера, який, фактично, відмовлявся 
ставити інших авторів (виняток — «Диктатура» І. Микитенка).

Щодо місії українського класичного репертуару в цьому процесі, то вона в ці-
лому належить до фундаментальних проблем березільської (й не лише) історії. 
Вибір «Хазяїна» пояснюється не тільки мистецькою якістю твору (на відміну від 
більшості нових п’єс) та присутністю у ньому тематичних шарів, що відповідали 
настановам радянських чиновників від ідеології. У березільській виставі є вираз-
на гуманістична спрямованість — інтерес до людини як такої та ще й прагнення 
її зрозуміти вже тоді викликало подив, адже, відповідно до тогочасних вимог, те-
атр мусив засуджувати кожну особу «невідповідної» класової приналежності.

Тож саме класична спадщина як «останній оплот» гуманізму, останній при-
хисток уваги до «приватної» людини чимдалі більше посідатиме особливе міс-
це в національному театрі. З цієї точки зору симптоматичними видаються чис-
ленні посилання рецензентів на класиків світової літератури, чия творчість ви-
кликала у них асоціацію з виставою В. Скляренка: її проблематикою та героями. 
(Здебільшого йшлося про Шекспіра, Гоголя, Достоєвського).

Ані жанр, ані пафос вистави не передбачали гребування внутрішнім світом ге-
роя  — вимог психологічної правди сатирична палітра не  виключала. Стосовно 
побутової вірогідності, стилістика вистави передбачала синтез умовного і побу-
тового планів тоді, коли їхній зміст унаочнювався розвитком сценічної дії за пря-
мої участі акторів. У такий спосіб постановники прокладали шлях до узагальнень 
філософського рівня.

Окраса акторського ансамблю  — персонаж А. Бучми. Режисер вистави так 
його схарактеризував: «Пузир був не схемою глитая-жмикрута, а живою глибо-
ко індивідуалізованою людиною із плоті і крові. І водночас це був соціально уза-
гальнений тип. Багатій, сільський капіталіст і по-своєму поет, закоханий у при-
роду, в землю, яка дає йому казкові прибутки. Зовні це був також не традиційний 
образ сутяги-кровопивця. Не було в нього ні вкрадливої ходи, ні хижого погля-

1421  Чукін Д. Художник у «Березолі», 1932 р. [Машинопис] …

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

479

ду, ні зігнутої постаті, ні скоцюрблених пальців скнари — нічого патологічного, 
перебільшеного. Ні, його герой на перший погляд здавався цілком добропоряд-
ною людиною. Голос тихий, навіть лагідний…»1422.

З першої появи на сцені актор безстрашно демонстрував зовнішню пересіч-
ність Пузиря, одночасно майстерно спонукуючи глядачів щохвилинно зосеред-
жувати на ньому увагу. «Він з’являвся на сцені у старій поношеній чумарці, за-
шкарублий, довгорукий, із скуйовдженою бородою, яка довго не бачила гребін-
ця. Його очі горіли недовірою й підозрою. Він стежив за кожним кроком своїх 
робітників. Йому весь час здавалося, що вони недостатньо спритні у здобуван-
ні для нього прибутків і не працюють так тяжко, як він»1423. Кожної миті сценіч-
ного буття героя актор підтримував і вміло стимулював інтерес публіки нескін-
ченною зміною емоцій, почувань, виявляючи в такий спосіб природне багатство 
натури, здатної на  неймовірні навантаження, асоціюючись із  грубезним коле-
сом у його дворі. Кульмінація — фінал, момент перебування героя на межі життя 
і смерті. «Пузир ледве рухався, хвороба брала своє. Але його хазяйська енергія, 
пристрасть нагромадження були дужчими за фізичні сили. Пузир ще комбінував, 
розпоряджався, планував комерцію. На обличчі Бучми з’являлися то посмішка, 
то задумливість, то ніжність, то заклопотаність, він підморгував Феногену — цей 
моторошний калейдоскоп гримас при напівмертвому тілі справляв зловісне вра-
ження. Образ підносився до трагікомедії, де сміх межував зі сльозами, де коме-
дія піднімалася до трагічних масштабів, а трагедія зривалася до балагана і все ра-
зом створювало суперечливу єдність»1424.

Непоказний, малоприємний персонаж помітно вирізнявся в  своєму оточен-
ні. «Бучма наділив свого Терентія селянською цільністю, силою духу, нехтую-
чи можливими звинуваченнями в “об’єктивізмі”»1425. Ба, більше: «Ця по-своєму 
страшна людина виявлялася вищою за  своє оточення, всіх отих підлабузників, 
лакиз, спритних хапуг»1426. Герою, безперечно, таланило, втім, він від народжен-
ня «був розмашистою степовою натурою, романтиком із зухвалими «ідеями» на-
живи, що їх інші підхоплювали і реалізували на його користь»1427.

У  другу чергу Пузиря грав Д. Мілютенко, порівняння якого з  А. Бучмою 
не  уникнув ніхто, втім, щоразу констатуючи: Пузир Д. Мілютенка  — інший. 

1422  Цит. за: Андріанова-Гордієнко Н. Дмитро Мілютенко / Н. Андріанова-Гордієнко.– 

К.: Мистецтво, 1990. — С. 59 — (Майстри сцени та екрана).
1423  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 203.
1424  Заболотна В. Амвросій Бучма […]. — С. 70.
1425  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 203.
1426  Там само. — С. 204.
1427  Черкашин Р. Ми — березільці: театральні спогади-роздуми […]. — С. 90.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

480

Давалася взнаки різниця темпераменту, психофізики. «Бучма не  такий мото-
рний і швидкий в жестах, рухах, повільніший у ході. Мілютенко — нервовіший, 
різкіший. А на вигляд це був простий “репаний” літній дядько, анітрохи не схо-
жий на мільйонера, що верховодить такими ділами. Мілютенко більш відкрито 
засуджував свого героя»1428. Прикметною була різниця «комерційних» підходів 
кожного й, відповідно — манера спілкуватися. «Пузир — Мілютенко бачить лю-
дей наскрізь. Він діловий, владний, енергійний. Уважний, чіпкий, пронизливий 
погляд, що все примічає довкола. Короткі рубані фрази. Жодного зайвого сло-
ва. В усьому почувається тверда воля людини, що звикла розпоряджатися інши-
ми людьми. І  тримається він упевнено, спокійно»1429. Звичайно, йдеться не  про 
стиль ділових стосунків, а про різну форму і зміст спілкування. Мілютенків ха-
зяїн прагматичніший, хоча «і той, і той знають, що “вірні слуги” обкрадають їх. 
Однак Пузир Амвросія Бучми ставиться до цього хоч і з прикрістю, але й з розу-
мінням слабкості людської натури: мовляв, як не вхопити того, що погано лежить 
і ніби само лізе тоді в руки? Пузир Дмитра Мілютенка добре знає: якщо не даси 
вкрасти малого, то неодмінно вкрадуть більше…»1430.

Серед тих, хто «краде», перша позиція належала Феногену І. Мар’яненка. Від 
початку репетицій такий розподіл викликав загальне здивування. «Самою при-
родою призначений для ролей героїчного плану, чудовий Гонта в “Гайдамаках”, 
блискучий Потоцький в “Саві Чалому”, він продемонстрував тут абсолютне пере-
втілення» — згадував один з його учнів, вражений тим, що побачив на кону «до-
гідливо зігнуту спину, медовий голос, очі, сповнені любові до хазяїна, найщирі-
ші сльози та — тваринну упертість, відчайдушну боротьбу за свою копійку»1431. 
Дехто з партнерів казав про його абсолютну невпізнаваність: «У досить огрядній 
статурі його Феногена дивувала легкість рухів, готовність будь-якої миті зігну-
ти спину перед заможнішим. Змінився навіть вираз очей — пильний, настороже-
ний, чіпкий погляд виказував здатність до блискавичної оцінки ситуацій у влас-
них інтересах. На  диво змінився і  голос актора: замість благородної мужнос-
ті — щось бабське, якась підозріла навмисна скрадливість інтонацій, доброзич-
ливість хижака, що, вичікуючи, не  випускає кігті!»1432. Семантично багатий об-
раз час від часу обарвлювався у  кольори відчайдушного гротеску, ставав май-
же фарсовим, не  втрачаючи при тому органічності. Так, герой І. Мар’яненка 
«в пориві льокайського слугування бере на коліна і, як рідну дитину, пригортає 

1428  Андріанова-Гордієнко Н. Дмитро Мілютенко […]. — С. 60.
1429  Там само. — С. 61.
1430  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 90.
1431  Галицкий В. Театр моей юности […]. — С. 204.
1432  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 89.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

481

до грудей Пузиря, водночас не забуваючи нагадати тактовно про гонорар за цю 
“любов”»1433. Надто ризикований пластичний «жест» мав бездоганну психологіч-
ну мотивацію. Критик із захватом писав про Феногена: «цей лірик глитайського 
розбою, філософ “хазяйства”, збагачення, улесливости й святошництва стає зна-
менником, укупі з яким інші персонажі творять ту чи ту образну величину»1434. 
Автор допису небезпідставно зауважував «майже філософськи заглиблене ху-
дожнє синтезування»1435, наголошуючи на принципово важливому аспекті обра-
зу Феногена.

Інший виконавець цієї ролі  — Й. Гірняк  — анітрохи не  був схожим 
на І. Мар’яненка, як Пузир Д. Мілютенка — на героя А. Бучми. Його персонаж — 
значно жорстокіший, можливо  — небезпечніший, однак, поза сумнівом, більш 
примітивний. Ця постать також вийшла відчутно узагальненою, отримавши у су-
часників визначення явища «всюдисущого і  повсякчасного»1436. Постава, плас-
тика героя Й. Гірняка («не то смиренна, не то діловито пригнута фігура з тро-
хи витягнутою головою») у фіналі несподівано його «демаскували»: «Коли вми-
рає Фіногенів господар  — Пузир, Фіноген  — його колись слухняний управи-
тель і слуга, сідає в крісло і випростовується. Але як випростовується! Це вже 
не Фіноген, не управитель, а тим більше не слуга. Це сам Хазяїн»1437.

Успіх «Хазяїна» зробив зустріч нового 1933 року особливо радісною й весе-
лою. Однак це тривало недовго. Весна принесла на українську землю страшний 
голод. Тієї-таки весни у Харкові прогриміли постріли. Після арешту ваплітянина 
М. Ялового — одного з найближчих друзів М. Куліша й театру «Березіль» — за-
стрелився М. Хвильовий. Слідом вкоротив собі віку М. Скрипник. Новий варіант 
«Чотирьох Чемберленів» (прем’єра 16 квітня 1933 р.) у  постановці Б. Балабана, 
В. Меллера та Ю. Мейтуса народжувався у вкрай похмурій атмосфері — «у сто-
лиці України бушував розгул арештів»1438. Тож, не дивно, що нове ревю великого 
розголосу не здобуло, пройшовши майже непомітно.

Сезон закінчився появою на березільському кону п’єси Мольєра — «Пана де 
Пурсоньяка» (прем’єра 29 травня 1933 р.) в  режисурі Л. Дубовика (художники 
Д. Власюк і Є. Товбін, композитор Б. Крижанівський). Ю. Шевельов, іронічно ох
рестивши виставу «символічно-філософським статичним рев’ю», досить ретель
но її проаналізувавши, зупинився на темах естетичної цілісності, театральності, 

1433  Л. Ю. [Л. Юхвид?] «Хазяїн» у «Березолі» / Л. Ю. // Вісті ВУЦВК. — Х., 1933. — 25 січ.
1434  Там само.
1435  Там само.
1436  Дивнич Ю. [Ю. Лавріненко] В масках епохи […]. — С. 38.
1437  Там само. — С. 38.
1438  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 356.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

482

тематизму та жанру. Оскільки, на його думку, сатиру тут «спрямовано однако
во й на легковажність, зарозумілість і  ідіотизм Пурсоньяка і на золотий мішок 
зарослого волоссям і твариноподібного Оронта, і на сентиментально-розкислих 
процукрених коханців  — Ераста і  Юлію»,  — тому «надміру виростає постать 
Збрігані. Хитрий волоцюга-неаполітанець переростає на якогось “великого ком-
бінатора”, мало не М ефістофеля. Він командує армією костюмованих агентів, 
йому скоряється місяць, за його бажанням з’являються дерева й будинки (фінал, 
апотеоза Пурсоньяка), він, підморгуючи хитрим оком, пускає в рух усю систе-
му коліщат і пасів, що обплутують усіх дієвих осіб п’єси. Збрігані в виставі — ча-
сом Фігаро, символ наростання буржуазної революції, часом в наслідок супер-
ечностей вистави — просто досвідчений театральний механік-бутафор, штукар, 
якийсь новітній Боско»1439.

Л. Дубовик, зловживаючи засобами театралізації, «затушковує загальну лінію 
розвитку дії, текст і сюжет відходять на задній плян і зникають, атракціони на-
бирають характеру самодостатности, спектаклю, як чогось цілого, нема, — те-
атральність його вбито». Критик не применшував фаховий рівень запровадже-
них прийомів, їхньої естетичної вартості: «Цю театралізацію в “Пурсоньякові” 
зроблено часто віртуозно. Пригадаймо сцену полювання Оронта на… сніда-
нок, биття горщиків під час сварки Оронта з Пурсоньяком, дітей, що оточують 
Пурсоньяка, його ляльку в першій дії тощо». Проте він не збирався ігнорувати 
також втрату постановником почуття міри, зауваживши: «Загромадження сцени 
речами, гіпертрофічність і підкреслена розірваність окремих сцен, нарешті зло-
вживання павзами, як у перебігу цілої вистави (численні пантоміми й німі сцени), 
так навіть у репліках акторів»1440.

Спроби режисера осучаснити Мольєра, на думку рецензента, виглядали вкрай 
непереконливо: «що ближче до  фіналу, то  упертіше він упроваджує натяки 
не на сучасне, а навіть на злободенне. Ми бачимо Пурсоньяка в ролі трамвайного 
кондуктора, в ролі офіціянтки, ми чуємо знайоме: “Єсть аначка, руб пачка” й т. д., 
аж поки це не  завершується прикінцевими словами Збрігані про Пурсоньяків, 
Пурвиньяків, Трусоньяків, Шляпоньяків, Опортуньяків у глядній залі»1441.

Висновки Ю. Шевельова були в  цілому невтішними, попри щиру повагу 
до творчого колективу: «театр зробив ребус, талановитий і дотепний у часткових 
моментах, але безладний, розтягнений і плутаний, ідеологічно й художньо супер-
ечливий у цілому. Іти далі цим шляхом зневажання автора й театралізації дета-

1439  Шевльов Г. [Ю. Шевельов] «Пурсоняк»  — Мольєра: Нова постава «Березоля» 

/ Г. Шевльов // Літературна газета. — Х., 1933. — 27 черв.
1440  Там само.
1441  Там само.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

483

лів, значить перекреслити висунуте самим театром твердження про те, що театр 
повинен бути театральним. Напрям руху треба змінити, не забуваючи й не розгу-
блюючи, звичайно, багатющої майстерності, розкиданої по виставі»1442.

Ставлення до цієї прем’єри в самому «Березолі» було, по суті, аналогічним, не-
даремно так мало згадок вона по собі лишила, хіба що, Р. Черкашин в нарисі про 
Л. Дубовика (1947 р.) сказав про неї кілька слів, називаючи «Пана де Пурсоньяка» 
«повчальною невдачею», що нею «закінчився учнівський період» у житті поста-
новника, який серед інших березільських режисерів харківської генерації виріз-
нявся великим почуттям фахової відповідальності. «Молодий режисер розробив 
найдосконалішу партитуру спектаклю. Це був блискучий феєрверк творчої ви-
гадки, дотепних “трюків”, гострих сценічних рішень… Вистава пройшла тільки 
вісім разів. Недаремно, подивившись “Пурсоньяка”, один із режисерів музкоме-
дії сказав: режисерської вигадки в цьому спектаклі вистачило б на три повних се-
зони музичної комедії»1443. Все це згодом не завадило Р. Черкашину називати ви-
ставу нудною.

Наведене судження, радше за все, можна пояснити занепадницькими настроя-
ми в колективі — адже від початку 1930-х років театр мусив звертатися до творів 
сумнівної художньої якості, а, подеколи, й сумнівних ідейних та моральних засад. 
Кращу трупу України практично позбавили можливості працювати над творами, 
гідними її фахового рівня, розвиватися й вдосконалюватися: «у другій половині 
сезону 1932–1933 року стало ясно, що “Березіль” різко загальмував в своєму роз-
витку. […] Лесь Курбас пов’язував зупинку поступального руху колективу зі сво-
єю хворобою. Виховання молодих режисерів здійснювалося не так інтенсивно»1444.

Керівник «Березоля» довго і тяжко хворів. Добровільно йшли з життя його 
товариші. Йому забороняли ставити те, що він хотів, показувати кращі вистави 
останніх років. Частішали закиди політичного змісту. Було очевидно: «Березіль» 
намагаються деморалізувати. Всі спроби керівника колективу оборонити своє ді-
тище, йдучи, зокрема, на численні компроміси, результатів не  дали. Л. Курбас 
страждав і занепадав духом. Одна з актрис залишила симптоматичні спогади, що 
ілюструють душевний стан вчителя. Якось, опинившись у під’їзді його дому, во-
на побачила, що «сходами піднімається до своєї квартири на третьому1445 поверсі 

1442  Там само.
1443  Черкашин Р. Лесь Дубовик, заслужений артист УРСР / Р. Черкашин. — Х., 1947. — 

Майстри радянського мистецтва. — С. 8.
1444  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 93.
1445  Насправді Л. Курбас мешкав на  п’ятому поверсі у  квартирі № 68, про це див.: 

Куліш В. Слово про будинок «Слово»: спогади / Володимир Куліш. — Торонто; Онтаріо: 

Гомін України, 1966. — С. 49.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

484

Лесь Степанович. Він став біля дверей, сперся головою об стіну, руки розкинув 
мов розп’ятий — і такий відчай, таке страждання було на його обличчі. Я завмер-
ла, притулилася до стіни, щоб він […] мене не побачив, і лише тоді одважилася 
подзвонити […], коли він, глибоко зітхнувши, ввійшов додому»1446.

ВОСЬМИЙ СЕЗОН (1933–1934)

Постійне перебування в такому депресивному стані було вкрай небезпечним 
для митця, змученого браком творчої роботи. Тому важко переоцінити значен-
ня дозволу на постановку нової п’єси М. Куліша. «Лесь Курбас буквально ожив! 
До  нього повернулася творча й  організаторська енергія»1447. Репетиції, розпо-
чаті наприкінці сезону, продовжилися у М іжгір’ї, поблизу Києва, під час літ-
ньої відпустки трупи. На  стаціонарі В. Меллер готував сценічне оформлення. 
Всі відчували наснагу й  приплив творчих сил, згодом дуже високо поціновані 
Ю. Шевельовим: «Прийшло нове ствердження мистецтва, власне, березільсько-
го типу — в “Маклені Ґрасі” М. Куліша», але, насамінець він змушений був із гір-
котою констатувати «– і катастрофа»1448.

Чи передбачали у  театрі на  початку роботи такий розвиток подій? Чи усві-
домлював лідер колективу масштаби небезпеки? Сьогодні це з’ясувати немож-
ливо. Інша річ — передпрем’єрний період. Й. Гірняк згадував, як Л. Курбас піс-
ля розмови з П. Постишевим запросив додому акторів, зайнятих у виставі, й від-
верто їм сказав: «Товариші, перед нами остаточний іспит. За два дні відбудеть-
ся перегляд, можливо, останньої нашої спільної праці. Мене може не стати між 
вами»1449. Йшлося про вірогідність його усунення з посади керівника «Березоля», 
або, навіть, відлучення від театру. Трагічніші перспективи в розмові не сплива-
ли. Лише у 1948 році таку можливість припустив Ю. Лавріненко: «Театр і актор 
(Й. Гірняк — Н. Є.) ніби почували, що “Маклена Ґраса” — їх останній акорд, апо-
теоза п’ятнадцятирічних змагань»1450, а ще через десяток літ додав: «Це був пе-
редпогибельний трагічний рух мистецьким прапором угору, на найвищу (свідомо 
останню) точку майстерства і синтези українського театру»1451.

1446  Ващенко Н. «Фрагменти спогадів про Леся Курбаса»: (закінчення) /  Наталя Ва

щенко; публікація Г. Канарської // Театральна бесіда. — Л., 2006. — № 2 — С. 42.
1447  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 93.
1448  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 217.
1449  Гірняк Й. Спомини […].– С. 362–363.
1450  Дивнич Ю. [Ю. Лавріненко] В масках епохи […]. — С. 45.
1451  Лавріненко Ю. Лесь Курбас // Лавріненко Ю. Розстріляне відродження: Поезія — 

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

485

Судження Ю. Лавріненка та Ю. Шевельова багато важать. Разом вони напи-
сали рецензію (не надруковану) на «Маклену Грасу», подальші згадки про яку 
кожен корегував власним, щоразу новим культурно-мистецьким досвідом. Це 
утворило стереоскопічний ефект, до  речі, неідентичних поглядів, де спільним 
лишався захват від роботи М. Куліша — Л. Курбаса — В. Меллера. На схилі віку 
Ю. Шевельов удався до піднесено-патетичного тону, проголосивши: «Дуже ма-
ло хто бачив цей заповіт Курбаса українському театрові, а може, і українсько-
му народові. Я був серед тих щасливих. І це я вважаю однією з найбільших удач 
свого життя. Є місця, відвідання яких сповнюють гордістю за людину, людський 
дух, навіть якщо ставиться до людини взагалі скептично. Для мене такими місця-
ми були Акрополь у Греції, Нара в Японії, Тадж Магал в Індії, Умаль у Мексиці. 
І такі моменти. До цих належить вистава “Маклена Ґраса”»1452.

Ю. Шевельов розглядав останній березільський твір й  у  контексті попере-
дніх робіт режисера: «Тільки “Золоте черево” було такої ж міри суцільности се-
ред харківських робіт Курбаса, і мені весь шлях Курбаса в Харкові уявляється 
як шлях від “Золотого черева” до “Маклени Ґраси” з проміжними станціями ви-
сокої майстерности, але не довершености»1453. Він це пояснював художніми осо-
бливостями п’єси «з міцною сюжетною дією, з гостротою реплік, вона була чи 
не найгостріша і напевне найглибша річ Куліша». Цього разу драматургові по-
щастило «абстрагуватися від побуту — бо ані він не знав побуту Польщі, ані ним 
не цікавився — тоді як у “Народному Малахаєві” й “Мині Мазайлові” побут ще 
дуже тяжів над філософією». Тож, переконував дослідник: «Тут, власне, вперше 
Курбас знайшов справжній свій матеріал»1454.

Проблема естетичного змісту «Маклени Граси» з роками не втрачає актуаль-
ності, викликаючи жвавий інтерес, передусім, літературознавців, серед яких чи-
мало прибічників її потрактування як твору романтичного: «Визначає цю п’єсу 
ще й те, що написано її у тому ж струмені романтичної драми, що й інші п’єси 
Куліша. Піднесеність, афективність стилю, що збивається щоразу на  іронію, 
створюють трагікомічний ефект дії»1455.

Наукове дослідження і  драми і  вистави започаткувала Н. Кузякіна. Заува
живши реалістичну природу п’єси, вона спочатку називає цей реалізм «сухим, 
шорстким, різким», потім зіставляє його з реалізмом драм А. Чехова, водночас 

проза — драма — есеї: антологія 1917–1933 […]. — С. 900.
1452  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 227.
1453  Там само. — С. 226.
1454  Там само. — С. 225–226.
1455  Свербілова Т. Від модерну до авангарду: Жанрово-стильова парадигма української 

драматургії першої третини ХХ століття […]. — С. 518.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

486

стверджуючи, що написано твір, як «поетичний»1456. У  березільській виставі її 
привертала саркастичність та  прийом відсторонення, який, щоправда, авторка 
пов’язувала лише зі сферою музики1457. Плин часу корегує її позицію, спонука-
ючи до висновку, що саме на «героїв Шекспіра […] орієнтувався сам Куліш»1458.

Подібну аргументацію зустрічаємо у  Ю. Лавріненка: «Реалізму Курбас шу-
кав у  Шекспіра, і  весь спектакль підганяли, так  би мовити, під шекспірівський 
стиль». Основну увагу критика привертали акторські роботи, головний, як  він 
вважав, терен шекспірізації української вистави: «Тут мали показати колосаль-
ні пристрасті в їх виголеній, абсолютній суті, з амплітудою від смерті до життя 
і навпаки. Майстер художньо-емоційної максими і  випняття суті явищ засоба-
ми мистецтва — Куліш дав у “Маклені” відповідний для такої мети драматургіч-
ний матеріял. І актор виліпив з цього матеріялу свій образ»1459. Справді, шекспі-
рівські інтонації бринять у діалогах Маклени та Падура (особливо в сцені зли-
ви) — вони нагадують розмови Ліра і Блазня (передусім, у сцені бурі). Стосунки 
Офелії та Полонія справляють враження матриці для образів Анелі та Зброжека. 
Пристрасті, що спопеляють душу злощасного маклера, змушують згадати вене-
ційського купця Шейлока. Тиради Падура сягають просторікувань Гробокопа. 
Такі відлуння тем і образів Шекспіра у М. Куліша не поодинокі.

Паралельно Ю. Лавріненко заторкував тему методу: «Шекспірівський реа-
лізм Курбаса був утечею від “соціялістичного реалізму”. “Соціялістичний реа-
лізм” вимагав “правди” такої, яка була вигідна для партії. Шекспірівський реа-
лізм Курбаса дав правду таку, як є, голу, несамовиту правду життя»1460. Пізніше 
він ототожнив реалізм шекспірівський та експресивний: «Курбас дав “експресив-
ний реалізм”, шекспірівський, що оголював правду життя, в  дусі вітаїстичного 
світовідчування і необарокового стилю»1461. Вже у наш час це питання розгляда-
ла А. Біла1462.

Зі свого боку, лідер «Березоля», для якого головним у мистецтві був процес, 
а не результат, під відповідним кутом зору розглядав і творчий метод, стверджу-
ючи наприкінці 1920-х років: «Визначення методу експресивного реалізму для 

1456  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і  сценічна історія […].– С. 416; 

С. 428; С. 426.
1457  Кузякина Н. Становление украинской советской режиссуры […]. — С. 69.
1458  Кузякіна Н. Щедре літо Миколи Куліша […]. — С. 11.
1459  Дивнич Ю. [Ю. Лавріненко] В масках епохи […]. — С. 45.
1460  Там само.
1461  Лавріненко Ю. Лесь Курбас […]. — С. 900.
1462  Біла А. Український літературний авангард: Пошуки, стильові напрямки […].  — 

С. 291.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

487

“Березоля” зараз не дійсне, воно дуже не вичерпує нашого методу роботи, воно 
виконало своє завдання в розвиткові “Березоля”, як фіксації його внутрішніх ме-
тодологічних зрушень»1463. Тож, характерна для доби вимога поіменовувати есте-
тичні підходи, наразилася на рішуче небажання Л. Курбаса визнавати свою залеж-
ність від будь-яких формул. Сумління художника робило його відвертим: йшло-
ся ж, бо, про перешкоджання пошуку, рухові вперед. Аби не схибити, зберегти 
курс на постійне оновлення, він вважав за краще зректися того, що раніше нази-
вав ознакою власного почерку. Це не означало нехтування експресивністю, нато-
мість — відкидання схоластики, диктату прийому, стилю чи методу. Ю. Шевельов 
небезпідставно стверджував: «Стиль акторської гри, чи то в озлобленого й дове-
деного до одчаю Зброжека-Гірняка, чи то в розгубленої й заблуканої в ворожо-
му, чужому світі Маклени-Ужвій, чи доведеного до цинізму й холодного розпачу 
Падури-Крушельницького, був – експресіоністичного ґротеску, але концентро-
ваного, згущеного, вкрай економного»1464. Проблема еволюціонування «експре-
сивного реалізму» в березільському мистецтві потребує спеціального вивчення, 
однак, думка Ю. Лавріненка про несумісність Театру Л. Курбаса з методом, яким 
так пишалася радянська ідеологія, від того не стає менш слушною.

Навіть не надто заглиблюючись у специфіку «соціалістичного реалізму», важ-
ко зігнорувати той факт, що він спирався на соціальний оптимізм, якого не бу-
ло й бути не могло в останній, відчайдушно песимістичній березільській прем’єрі. 
В цьому (і не лише) сенсі вона — антипод соціально оптимістичної «Диктатури» 
з  її, приміром, ідеалізацією технічного прогресу. Чого вартий, скажімо, теа-
трально вигадливий завод, чи складна механіка рухливого березільського ко-
ну. Натомість, у «Маклені Грасі», завод не працює — занепадає, вмирає разом 
із сотнею робітників, а згадуваний Макленою аероплан лишається дитячою мрі-
єю, нездійсненною казкою. Барвисте видовище 1930 року поступається місцем 
в  1933 році довершеній графіці камерної драми апокаліптичного змісту, в  якій 
Л. Курбас, усупереч наміру драматурга залишити героїні крихту надії, змінив фі-
нал, аби посилити трагічний пафос п’єси. Словами Н. Кузякіної: «Навіть скром-
ного символічного сонця, яке з’являється у драматурга, — саме в той бік тікає 
Маклена, — не було у виставі»1465.

Остання сцена — порубіжжя, знак розбіжностей у поглядах режисера і дра-
матурга, чия оцінка дійсності у «Маклені Грасі», також не була безхмарно опти-
містичною: «Майже апокаліптичні образи загибелі світу, якими мислить збан
крутілий маклер: суха, чорна, деревина, на якій скоро трупом повисне світ, астма, 

1463  Курбас Л. Треба перемінити окуляри […]. — С. 38.
1464  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […].– С. 226.
1465  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 432.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

488

що душить світ, а він хрипить і давиться; страшний вітер, у якому крутить землю 
і людину. Усі поетичні образи, що символізують загибель людини і крах її надій, 
драматург зібрав на  площині невеликої, камерної, за  кількістю осіб, і  соціаль-
ної, за конфліктами, драми і тим надав її картинам майже філософської скон-
денсованості. Так, світ «“Маклени Граси” як ніч — темна, холодна, чорна. За по-
етичним колоритом це найпохмуріша з п’єс Куліша, у зіставленні з якою навіть 
трагедійний “Народний Малахій” і трагічна символіка “Вічного бунту” здають-
ся світлішими»1466. Розбіжності у  позиції режисера (якому й  раніше трапляло-
ся корегувати твори М. Куліша) і драматурга утворили колізію творчої полемі-
ки. Там, де драматург виявляв стриманий оптимізм, постановник пророкував ка-
тастрофу: в Радянській Україні, він вважав, на героїню чекає неминуча загибель 
від голоду.

Режисерська концепція «Маклени Граси» й досі недостатньо досліджена, по-
при те, що творчі ідеї постановника продовжують викликати великий інтерес. 
Зокрема його спроба зробити соціально-політичний контекст вистави вагомим 
фактором її змісту, для чого, власне, і знадобилися зміни фіналу п’єси. Глядачі 
мали, сказати б, невідворотно порівнювати світ, звідки тікала героїня (його пу-
бліка бачила на кону), і світ, куди вона тікала (його публіка бачила довкола се-
бе в  реальності). Провокуючи зіставлення сценічної умовності з  позасценіч-
ною безумовністю, він скеровував асоціативні процеси у потрібному напрямку 
і, крім усього, позначав семантичну природу вистави, посталої зі сув’язі життє-
вої та поетичної правди. Він не приховував і власну оцінку зображуваних подій: 
Польщу у нього цілком могла заступити, хоча б, Німеччина, якби між останньою 
та Радянським Союзом існував кордон, інакше втеча героїні втрачала сакральний 
сенс, руйнуючи режисерський задум. У 1933 році досвід Л. Курбаса спростовував 
омріяний Макленою образ СРСР як землі обітованої. Відтак характер мистець-
кого висловлювання засвідчив втрату соціальних ілюзій. Якщо представники вла-
ди спромоглися це зрозуміти, то вистава була приречена. Проте, складна детер-
мінація ідейних, тематичних планів останньої березільської вистави не дозволя-
ла «викрити» постановника одразу, тому вона пройшла декілька разів, перш ніж 
її заборонили1467.

Та, чи була, все  ж таки, Польща Польщею у  Л. Курбаса? Погляди критиків 
розділилися. Сам драматург у певний момент, нібито, хотів, аби це була Польща, 
на чому наголошувала Н. Кузякіна: «Лесь Курбас, як згадував Куліш вже 37-ро-

1466  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 417.
1467  Про кількість показів різні автори пишуть по-різному. Приміром, у Ю. Лавріненка 

йдеться про п’ять-шість показів, у Ю. Шевельова — про дванадцять, деякі автори наво-

дять й інші цифри.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

489

ку, мав бажання зняти взагалі всі локальні барви з драми, грати її як річ цілком 
умовну, що стосується і Польщі, і Радянської України. Проте, автор з тим не по-
годжувався, не сприймав польський фашизм і утиски українців, мав намір бачити 
на сцені все-таки Польщу»1468. Беручи до уваги час висловлювання, можна при-
пустити: на драматурга впливали особливі обставини, змушуючи його саме в та-
кий спосіб тлумачити події. Хай там як, але виразні, хоча й нечисленні сценічні 
деталі вказували на Польщу, демонструючи вміле балансування театру на дуже 
тонкій грані, що розділяє загальне і конкретне, удаване і дійсне, й по своєму роз-
ставляє змістові пріоритети.

Серед найпринциповіших, хоча й  найменш досліджених аспектів режисер-
ської концепції, проблемним виглядає потрактування постаті головної героїні, 
для багатьох рецензентів — символу чистоти і наївності. Ю. Лавріненко називає 
її «анголом», «чарівним видивом чистого людського серця»1469, але, як і більшість 
дописувачів, тим обмежується. Через превалювання подібних суджень Маклена 
Н. Ужвій apriori поступається Зброжеку Й. Гірняка, Падуру М. Крушельниць
кого, Зарембському Д. Мілютенка. Приписувана їй роль невинної жертви поміт-
но збіднює діапазон ідей, які вона інспірує, лишає відкритим питання місця пер-
сонажа в структурі сценічного твору.

Причиною укорінення такого твердження, радше за все, була думка, що на го-
ловну роль, буцімто, помилково призначили актрису невідповідного психофі-
зичного типу. Якби йшлося про побутову драму, може, на такий закид і варто 
було б зважити. Проте, коли постановником є митець Курбасівського масшта-
бу, таке припущення геть недоречне. До того ж, на Маклену пробувалися значно 
молодші й тендітніші Т. Жевченко та Т. Карпова1470, але режисер зупинив вибір 
на Н. Ужвій, віддавши перевагу майстерності перед фізичною достовірністю, ма-
ючи на те вагомі причини.

Першим у ситуації спробував розібратися Ю. Шевельов: «Засобом відриву від 
пласкої реальности в виставі “Маклени” був розподіл роль між акторами з невід-
повідними фізичними даними. Багато говорилося про те, що тілистій і немолодій 
Ужвій доручено ролю підлітка Маклени. Але так само зокругленому Крушель
ницькому, що творив у  ревіях “Березоля” образ украй добродушного Свинки, 

1468  Кузякіна Н. Щедре літо Миколи Куліша […]. — С. 13.
1469  Дивнич Ю. [Ю. Лавріненко] В масках епохи […]. — С. 43.
1470  Н. Корнієнко помиляється, стверджуючи, що Т. Карпова грала в останній березіль-

ській виставі епізодичну роль танцюристки (Корнієнко Н. Лесь Курбас: Репетиція май-

бутнього […]. — С. 400). Про репетиції Т. Карповою ролі Маклени див.: Карпова Т. «Лесь 

Курбас мислив метафорами» / Тетяна Карпова; розмовляла О. Седунова // Кіно-театр. — 

К., 2012. — № 4. — С. 11–14.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

490

тут дано ролю виголоднілого мало не  на  кістяк, злого, голодного пса Падури. 
І успіх режисера полягав між іншим у тому, що ці навмисні невідповідності бу-
ли подолані. У тендітну підлітковість Маклени-Ужвій, у виголоднілість і кусю-
чість Падури-Крушельницького вірилося. Як вірилося в філософію того, що піз-
ніше філософи-екзистенціялісти назвуть закиненістю людини в світ, у темряву 
життя»1471. Наведені резони змушують уважніше поставитися до естетичних під-
валин і образу головної героїні, і вистави в цілому — без цього неможливо окрес-
лити спектр їхніх тем та ідей.

Л. Курбас добре розумів, що автор дав п’єсі ім’я центрального персонажа, 
акцентуючи на  його знаходженні у фокусі проблематики твору, як  це було з 
«Народним Малахієм» та «Миною Мазайлом». Головні засади сценічного роз
в’язання «Маклени Граси» вказують на внутрішній зв’язок усіх трьох постано-
вок. Узяти для прикладу очевидні мізансценічні паралелі. Сяяння сонця зачи-
ну «Народного Малахія» контрастувало з мороком останньої сцени, де догорав 
благенький вогник свічки, «Маклена Граса» — починалася у темряві, крізь яку 
ледь пробивався вогник свічки в руках Анелі (В. Чистякова), тоді як сонце мало 
сходити лише наприкінці (нагадаймо, що у Л. Курбаса було інакше). Р. Черкашин 
зауважив, що «фінал березільської вистави “Маклена Граса” був пройнятий тією 
самою душевною тривогою, що й фінал забороненого “Народного Малахія”»1472. 
На цьому майже дзеркальному обрамленні взаємні переспіви, ремінісценції, від-
луння згадуваних сценічних творів не закінчувалися. До сонця і свічки додала-
ся дудка, що замінювала Малахаєві уявні симфонії, а  Падурові — цілком кон-
кретний рояль і симфонічний оркестр. Сучасні літературознавці це пояснюють 
так: «Для письменника характерним є використання наскрізних поліфункціо-
нальних, універсальних деталей  — знаків національного культурного дискур-
су… Такою деталлю стає перш за  все “дудка вкраїнська”. […] Ця дудка поль-
ського музиканта своєю безсумнівною кореляцією з “дудочкою вкраїнською” 
з інших п’єс драматурга доводить абсолютну відносність польського колориту в 
“Маклені Грасі ”»1473.

Перегукуються долі Любини й Олі, які у «Народному Малахаєві» опиняють-
ся у борделі, та Маклени, яка робить спробу вийти на панель. Ю. Шевельов, по-
рівнюючи ці ситуації, звернув увагу лише на посилення трагічних обертонів теми: 
«Любуня потрапила до дому розпусти в молодості, Маклена стає перед цією пер-

1471  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 226.
1472  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 97.
1473  Свербілова Т. Від модерну до авангарду: Жанрово-стильова парадигма української 

драматургії першої третини ХХ століття […]. — С. 518.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

491

спективою в тринадцять років»1474. Пошук Любиною батька, який втік від роди-
ни, завершується її самогубством. Маклена, кинувши напризволяще безпомічних 
батька й сестру, теж прирікає їх на смерть. М. Куліш цей мотив відтіняє стосун-
ками Анелі та Зброжека, і тим додає поліфонічності темі деформації й нищення 
сім’ї, присутньої майже в усіх його п’єсах. Озвучені Малахієм образи всесвітньої 
катастрофи домальовують пророцтва Падура: «Дев’яносто тисяч п’ятсот трун… 
Минуть ще роки, десятки років, і цими трунами можна буде оперезати всю зем-
лю, ma fille, по екватору»1475. Малахій «спокушає» Олю поетичним міфом, творе-
ний тропами народної любовної лірики, викликаючи у дівчини романтичні мрії. 
Маклена, збуджуючи мрійливість Падура, змальовує йому картини чистого ко-
хання, натомість чує казку-анекдот про гусей. Знову — міф, але тепер — жахли-
вий і цинічний. Падур і Маклена уподібнюються Куму та Стаканчику, дискутую-
чи про природу речей, і знову предметом їхньої суперечки є глобальні проблеми 
буття. Відмінність — у цілковитій неадекватності аргументів сторін, що посилює 
трагікомедійну сутність епізоду.

Цей ряд можна продовжувати. Та, чи не  найбільше єднає березільських 
«Народного Малахія» та «Маклену Грасу» тема ілюзій, які провокують ката-
строфи суспільні й особисті. Найнебезпечнішими поміж них постановник визна-
вав ілюзії соціальні, здатні скалічити навіть дитину. Такий погляд на «Маклену 
Грасу» пропонує новий ракурс бачення героїні та п’єси в цілому, висуваючи сер-
йозний рахунок силам, що завдають їй духовної шкоди. Звичайно, ніщо не може 
скасувати відповідальності суспільства за жебрацьке життя підлітка, проте змі-
на кута зору на центрального персонажа дозволяє наголосити на згубності «ко-
муністичного фанатизму, що отруює душу дитини… Дитини, яка бачить сяйво 
соціалізму і на шляху до нього убиває людину»1476.

Маклена у  пошуках дороги до  світлого майбуття нагадує Агапію (шукає 
шлях до Ієрусалиму) і Любину (шукає батька), Олю (шукає душевної розради). 
Але найближчим для маленької героїні М. Куліша, звичайно, є той, хто споку-
сив її соціалізмом, торуючи шлях у СРСР. «Месію» Малахія заступає Окрай — 
агітатор-комуніст, який не з’являється на кону з цілком очевидної причини: якщо 
«Народний Малахій» — п’єса про Месію, нехай, навіть, Лжемесію, то «Маклена 
Граса» — п’єса про Адепта.

1474  Шерех Ю. Шоста симфонія Миколи Куліша […]. — С. 63.
1475  Куліш М. Маклена Граса // Куліш М. Твори в двох томах / Микола Куліш; упоряд. 

Л. Танюк. — К.: Дніпро, 1990. — Т. 2: П’єси, статі, виступи, документи, листи, спогади про 

письменника. — С. 304.
1476  Свербілова Т. Від модерну до авангарду: Жанрово-стильова парадигма української 

драматургії першої третини ХХ століття […]. — С. 517; С. 518.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

492

У  національній драматургії ХХ століття після «Одержимої» Лесі Українки 
не було іншої п’єси, в якій питання віри духовно незрілої істоти стояло би так 
гостро. Твір М. Куліша, попри прикмети мелодрами і кримінальної драми, — річ 
філософська, де сила переконань Адепта визначає його власну (і  не  лише) до-
лю. Ставлення самого М. Куліша до цієї проблеми оприявнює його подача сце-
ни вбивства Зброжека. Адже мотив вчинку Маклени неочевидний. Якщо її ме-
та — порятунок батька й сестри, то чому після невдалої спроби заради них ви-
йти на панель, вона, вбиваючи, рве гроші? Насправді автор у такий спосіб дає зро-
зуміти: Маклена зважилася на вбивство не через любов до ближнього, і не через 
відразу до вкрай несимпатичного Зброжека. Тоді навіщо?

Причина у  Адепта завжди одна  — переконання. Для Маклени, народженої 
в жахливій бідності, це класова ненависть, роздмухана промовами Окрая. Надто 
юний вік, духовна незрілість не  дозволяють тлумачити вчинок дівчини ідейни-
ми причинами, натомість, віра й інфантильний максималізм неофіта пояснюють 
його якнайкраще. Врешті, письменника оточували тисячі незрілих душ, готових 
вбити задля наближення «світлого майбутнього». І по його бік кордону таких 
було набагато більше, ніж по інший бік.

Сценічний образ Маклени потребував синтезування обох іпостасей (жерт-
ва — вбивця) та продуманої тактики вирішення проблеми віку. Саме вік, посилю-
ючи трагізм ситуації, дозволяв розглядати цю постать як знакову. Режисеру по-
щастило бути в цьому сенсі переконливим: «в кульмінаційній сцені вбивства ма-
клера Маклена — Ужвій, здійснюючи гострий задум постановника, досягла май-
же символічних вершин художнього узагальнення»1477. Весь комплекс проблем, 
які акумулює ця роль, робив її непідйомною для початківця. І  режисер мусив 
звернутися до актриси, чия участь у виставі, крім усього, гарантувала домінуван-
ня в структурі образу «ідейності».

Вік героїні постановник позначав прикметами, радше, атрибутивними. Взяти 
для прикладу спогади М. Бажана: «Ось з’являється Маклена. Довгорука, тро-
хи клишонога. Смішно теліпається кіска. Піднімається по  сходинках з  партеру 
на  сцену. Незграбно схиляється і  кричить-кричить по-дитячому, але  без верес-
ку і перебільшення — вниз, у вікно підвалу, де ще спить її молодша сестра»1478. 
Домальовує цей ескізний портрет промовиста деталь, походження якої поясни-
ла Т. Карпова: «На читання по ролях я приходила, як мені наказали, в костюмі 
Маклени, який мала підібрати на свій смак зі свого гардероба. Моя родина жи-
ла бідно. На мені була повсякденна сукня. Я накидала свою стареньку домашню 

1477  Станіславський М. Остання робота Курбаса / М икола Станіславський //  Лесь 

Курбас: Спогади сучасників […]. — С. 289.
1478  Бажан М. У світлі Курбаса […].– С. 330.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

493

хустку на плечі, перев’язувала її хрест-навхрест на грудях і стягувала кінці на спи-
ні. Потім така ж хустина була у Маклени — Наталі Ужвій»1479. Врешті, саме дитяча 
безпосередність і допитливість дозволяє персонажу жваво реагувати на всі сце-
нічні події, бути всюдисущою, реалізуючи свою просторову програмність.

У «Маклені Грасі» Л. Курбас і В. Меллер запровадили кілька просторових ідей. 
Найбільшу увагу привертала та, що унаочнювала тему соціальної нерівності: бу-
динок «в розрізі», на окремих поверхах якого мешкали представники різних кла-
сів. «Сценічна конструкція двоповерхового будинку, з  підвалом, запропонова-
на Вадимом Меллером, була лаконічна і дуже зручна. Уявний спуск у підвал при-
кривала строката благенька ситцева завіска. У квартиру маклера — на майдан-
чик, піднятий метрів на два над планшетом сцени, вели спіральні дерев’яні сходи. 
Розташована тут спальня пані Зброжековой мала аскетичний вигляд, бо вкри-
те білим покривалом ліжко радше скидалося на  катафалк. Над ліжком на  бі-
лій стіні висіло католицьке розп’яття з чорного дерева, на нічному столику сто-
яв скромний срібний свічник. Скупо обставлений був і кабінет самого маклера. 
Відчувалося, що тут не розкошують. Тільки схематично — малюнком на високій 
білій стіні було позначено балкон Зарембського»1480.

Втім, режисерська концепція пропонувала й інші просторові ідеї. Приміром, 
Маклена, Зброжек та Падур мали кожен свій просторовий модуль. Надзвичайно 
важливу для героїні тему зганьбленої мрії розкривала ціла низка символів і ме-
тафор, оприявнених у прямих і опосередкованих контактах персонажа з середо
вищем. Вже першу її появу режисер спланував так, аби глядачі одразу побачи-
ли примарність сподівань дівчини. Потрапляючи на сцену «з підвалу» (насправ-
ді з оркестрової ями) — найнижчої точки свого життєвого маршруту — героїня 
Н. Ужвій приспівувала дитячу пісеньку про гусей, які на свої крилах несуть лю-
дину до країни мрій. Небо — територія її найсвітліших надій, символ безмежної 
чистоти і свободи — асоціювалося з птахами: чи то з казковими гусьми — зво-
рушливим материнським пісенним спадком, чи то з майже фольклорним обра-
зом «залізного птаха»  — аероплана, що, схоже, заступив білого коня лицаря-
рятівника. Цинічна оповідка Падура про обскубаних п’яних гусей, які закінчили 
свій шлях на помийці, принижувала дорогий дівчині образ надії і порятунку. Але 
для позначення набагато страшнішої руйнації її віри у небо Л. Курбас обрав два 
епізоди з життя нічного міста: коли героїня виходить на панель і коли вона вби-
ває людину. Тут нищівного удару їй завдавало саме небо, віддячивши за віддану 
дитячу любов холодом і байдужістю. Уособлення мрій героїні Н. Ужвій, сказа-
ти б, її зраджувало.

1479  Карпова Т. «Лесь Курбас мислив метафорами» […]. — С. 12.
1480  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 95.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

494

Різні підходи до обох епізодів визначало ставлення режисера до кожної з по-
дій, що відбувалися, практично, за  одних і  тих самих обставин: у  напівтемря-
ві, на мокрому й лискучому від дощу асфальті (шматки слюди на планшеті сце-
ни). Перший епізод, по  суті масовку, утворювали випадкові перехожі, «моло-
ді й  літні чоловіки та  жінки, заклопотані своїми справами, нікому немає діла 
до горя Маклени. А дівчинка під дощем перелякано шукає покупця на своє ди-
тяче тіло. По-хлопчачому незграбна, розгублена і  трохи нахабна від внутріш-
ньої соромливості, вона намагається зазирнути в очі перехожих, але ті ховають 
свої обличчя від дощу і вітру під парасолями»1481. Співчуття до нещасної дитини, 
глибоке розуміння її душевного стану позначалося контрапунктним поєднан-
ням пластичних і музичних образів (фортепіанні прелюди Шопена). «Коли дощ 
ущухав — затихав і прелюд Шопена, перехожі на якусь мить зупинялися, закри-
вали парасолі, струшували краплі. У цю мить Маклена жвавішала, з відчайдуш-
ною енергією намагаючись привернути до себе увагу самотніх чоловіків. Та ось 
дощ раптом переходив у зливу, гучнішали звуки прелюда, парасолі, розкрива-
ючись, здіймалися над головами перехожих, люди прискорювали кроки і зни-
кали один за  одним у  дощовій імлі. Похилі площини сценічного оформлення 
чітко вимальовували силуети байдужих людей, а їхні парасолі, наче живі істо-
ти, промовляли про характерні особливості своїх володарів»1482. Іншої приро-
ди була сцена вбивства Зброжека. Та сама нічна вулиця — мряка, морок, миго-
тіння примарного світла — за емоціями, сценічним ритмом не мала нічого спіль-
ного з першою нічною сценою. Не було чути жодних звуків, окрім рвучких, ко-
ротких реплік вбивці та жертви. «У непевному світлі вуличних ліхтарів тремті-
ла, металася тінь Маклени, тінь Зброжека»1483. Темп подій був прискорений, і всі 
вони, словами Р. Черкашина, справляли враження «кошмарного сновидіння»1484. 
Фантасмагорійно-кримінальний фінал і втеча героїні в нікуди музики не потре-
бували, оскільки музики, що відбивала б душевний стан вбивці, не існує.

Стратегія образу Маклени викривала зневіру Л. Курбаса у позитивних силах 
суспільного розвитку. (Врешті, ілюзії втрачають не лише персонажі, а й автори). 
Водночас, з не меншою гостротою він розробляв тему цинізму — антитезу ілюзій.

Цинічним був світ, в якому існували герої «Маклени Граси», повсякчас зазна-
ючи його згубного впливу. Втім, гіпертрофована цинічність героя Й. Гірняка — 
Адепта цинізму — не врятувала його ані від розпачу, ані від смерті. «Невеличку 
сухорляву постать маклера спалював унутрішній вогонь жаги до особистої вла-

1481  Станіславський М. Остання робота Курбаса […]. — С. 290.
1482  Там само. — С. 290–291.
1483  Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас […].– С. 185.
1484  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 97.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

495

ди над людськими душами, — влади, яку могли дати лише гроші. Після їх утра-
ти життя також губить для нього весь сенс. У напівбожевіллі він сподівається по-
вернути втрачене… — за рахунок власної смерті»1485.

Особливо значущим, на  думку Н. Кузякіної, робила Зброжека прискіпли-
ва увага «драматурга до психології лакеїв, маклерів, підпанків, — тих, хто ство-
рює, покладаючись на своє розуміння часу і побажання влади, духовну атмосфе-
ру в країні»1486. Кількома десятиліттями раніше Ю. Лавріненко писав, що радян-
ські «Косіори якось інстинктивно відчули в Зброжеку самих себе — збанкруто-
ваних маклерів, збанкрутованого господаря»1487. Сам критик більше цінував у ро-
боті актора інше: «Гірняк, мабуть, мусів був відчувати, що ця маска Зброжека 
є одна з  найхарактерніших світових масок нашої епохи. Епохи, що витворила 
тип заїлого, вовчо-жадібного до життя, влади, багатства і слави захланця, який 
і власною смертю грає, як звичайною гральною картою»1488. Масштаб художньо-
го осмислення цього явища дозволяє розглядати проблематику ролі як філософ-
ську, не відкидаючи її соціальної детермінації.

Примхлива вдача маклера (внутрішньо та зовні рухливого, ніби ртуть) відбива-
лася у щохвилинній зміні настрою, емоцій, поведінки. Виконавець згадував: «Роля 
цього персонажа вимагала широкої амплітуди технічних засобів для вияву мінли-
вих рефлексів і моментальних переходів із одного стану в інший»1489. Реалізації всіх 
тих задумів сприяла, по суті, експресіоністична просторова ідея образу з харак-
терними для цього напрямку гострими контрастами й чіткою графікою малюнку 
ролі. Шалений біг сходами виявляв нервове збудження героя, а смілива гра світ-
ла, деформуючи його постать, додавала їй майже карикатурної виразності: «тінь 
Зброжека, що заступала собою сходи у підвал Граси, сприймалася як тінь паву-
ка, — він зловив жертву і ладен її з’їсти»1490. Ця візуальна метафора змушує згада-
ти знамениті березільські експерименти з масками тварин, а тінь павука — іншої 
іпостасі героя — видається одним із останніх прикладів Курбасівського перетво-
рення. Робота художника, звичайно, впливала не лише на зміст образу Зброжека. 
Приміром, Ю. Шевельов слушно зауважував, що прожектори у виставі були «за-
собом ідеології», адже «вихоплювали того чи того актора з темряви його небут-
тя, що було буттям у людському атомізованому суспільстві»1491.

1485  Там само.
1486  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 420.
1487  Дивнич Ю. [Ю. Лавріненко] В масках епохи […]. — С. 44.
1488  Там само.
1489  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 360.
1490  Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша: Літературна і сценічна історія […]. — С. 433.
1491  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 226.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

496

Розмірковуючи над особливостями віртуозній гри Й. Гірняка, Ю. Лавріненко 
зупинився на її темпо-ритмічних параметрах. Ритм, по всьому, був синкопічним, 
а  темп  — навальним, що продемонструвала вже перша поява героя: «по  вики-
нутому через оркестрон до партеру просценіюму Гірняків Зброжек вилітає аж 
на  голови Політбюра і  НКВД. В  нервовому ритмі музичного скерцо він підно-
ситься до найвищого екстазу. Ось він має за безцінь посісти міць і багатство сво-
го хазяїна, що його збанкрутоване підприємство продають сьогодні з авкціону. 
Він тріюмфує, він виймає годинника і  п’ятихвилинками міряє свій тріюмф»1492. 
Надзвичайне збудження обарвлювало кожну мить перебування Зброжека 
на сцені. Накопичена енергія потребувала виходу. Він не міг всидіти на місці, йо-
го єство нервово шукало роботи — «весело шеркотить щітка по капелюху в ру-
ках Гірняка, ритм легковажно-жадібного серця чується в його тупоті по східцях 
з балькону і на балькон»1493.

Психологічно й емоційно Зброжек нагадував іншого героя Й. Гірняка — Мину 
Мазайла, який у схожому стані вперше з’являвся на кону, безладно маніпулюю-
чи калошами. Гарячковість, відбита у примхливих ритмах, позначала нетерпля-
че очікування ним життєвих змін. Тими ж словами можна характеризувати і стан 
польського маклера. Героїв єднає жагуче бажання змінити свій соціальний ста-
тус, для чого Зброжек прагне заволодіти чужим майном, а Мина — чужим іме-
нем. Чимало спільного було й у їхніх «викликах», але, Мазайло кидав рукавичку 
суспільному устрою, а Зброжек — світоустрою. Рівень претензії позначав різни-
цю масштабів і калібру обох суєтних і метушливих міщан. Вибір першого — вар-
тував йому сімейного скандалу, вибір другого  — самого життя. Можливо, то-
му Мина  — персонаж водевільний, а  Зброжек  — трагікомедійний. Чутливість 
Й. Гірняка до  жанрового регістру ролі, вміння з  цього творчо скористатися 
справляли велике враження на глядачів: «Трудно збагнути, якими засобами по-
щастило Гірнякові крізь пекло кричущого Зброжекового відчаю кинути веселий 
гумористичний промінь. Сміх у  залі над деякими найдраматичнішими пережи-
ваннями Зброжека — був точно осягненим результатом творчої стихії і лябора-
торії Гірняка»1494.

Різниця жанрової природи внутрішньо споріднених героїв проектується 
й на їхнє ставлення до теми смерті. Досить порівняти гаєрсько-пародійний по-
хорон Мини, з трагіфарсовою спробою самогубства Зброжека, фантасмагорич-
ною сценою його вбивства, нарешті, з усім спектром спекуляцій на смерті цьо-
го дрібного шахрая. Маклер-цинік ставився до смерті як до об’єкту торгу та гри. 

1492  Дивнич Ю. [Ю. Лавріненко] В масках епохи […]. — С. 42.
1493  Там само.
1494  Там само. — С. 43.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

497

Її (смерті) моральне знецінення означало знецінення життя, крах гуманізму. 
Для авторів «Маклени Граси» було конче важливим, що саме міщанин, а не ти-
тан, пророк чи герой зважувався на такий виклик, щоправда, той виявився ци-
нічним гендлюванням життям і смертю. Власне, вистава констатувала знецінення 
основ буття, що було одним із найтрагічніших висновків митця, чию творчу щи-
рість роками випробовували з особливою підступною жорстокістю, і, який з ве-
ликою творчою гідністю відповів на це філософським твором про суперечливість 
і складність буття.

«Патент» на філософування в останній березільській виставі належав Паду
ру в  блискучому виконанні М. Крушельницького. «Виконання Мар’яном Кру
шельницьким ролі Падура можна назвати концертним за віртуозною майстер-
ністю. У багатопланову поліфонічну структуру п’єси й вистави цей образ при-
вносив самостійний філософський шар»1495. Улюбленець публіки, перший комік 
трупи, він створив у «Маклені Грасі» образ чималої трагедійної сили, сказати б, 
прокладаючи шлях від Малахія до Ліра, з якими його Падур мав багато спіль-
ного.

Головні у виставі теми ілюзій та цинізму найхимернішим чином спліталися са-
ме в цьому образі. Сценічна історія героя М. Крушельницького починалася з мо-
менту, коли той, переживши гіркі розчарування, вирішив краще жебрати, аніж 
грати «на казенних струнах улесливі симфонії диктаторові»1496. Зневіра, цинізм 
Падура зросли на згарищі його романтичних мрій і сподівань. У першій появі він 
іронічно виголошував щось на зразок пародійного спічу про славну минувшину 
Польщі, так, ніби глузливо переповідав сюжети історичних картин Я. Матейка 
(насправді, йшлося про рельєфи К. Шимановського). Драматург, вплівши в  цю 
саркастичну промову згадки про музику Шопена, дав режисеру і  актору ключ 
для розуміння особистості Падура. З першими звуками полонезу, які музикант 
видобував із примітивної глиняної окарини, він змінювався на очах, демонструю-
чи свою справжню сутність — художника, чия найперша ознака — артистизм — 
одразу ставала домінантою ролі. Артистизм не сховаєш, не замаскуєш, його не-
можливо удавати. Він позначає творчу вдачу, художню натуру. Необхідний сце-
нічний ефект міг викликати лише безпосередній вияв майстерності. Партнери 
М. Крушельницького по виставі це добре розуміли: «Музикальний хист допоміг 
йому в короткому часі опанувати старинну італійську глиняну окарину, на якій 
концертово виконував шопенівські етюди та  полонез, під акомпаньямент двох 
фортепіанів, що було великою атракцією у виставі»1497.

1495  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 97.
1496  Куліш М. Маклена Граса […]. — С. 301.
1497  Гірняк Й. Спомини […]. — С. 360.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

498

Вирішення згаданої сцени  — формально просте  — було багатозначним. 
Л. Курбас запровадив, такий собі, мізансценічний апарт. Ним він руйнував ста-
лий і встановлював іншої якості зв’язок героя із публікою: актор «полишав» об-
раз жебрака, щоби постати музикантом-віртуозом, який виступає з  концер-
том перед шляхетною аудиторією. «У  хвилину єднання з  музикою Падур  — 
Крушельницький урочисто виходив просто на авансцену, і його одутле обличчя 
добрішало, очі запалювались теплим людяним світлом, постать набувала вигля-
ду гордовитої незалежності й якоїсь зворушливої самоповаги. Видно було, що 
мистецтво і  на  найтемнішому дні життя завжди залишається благородною ви-
прямляючою силою»1498. Принципово нова диспозиція докорінно змінювала ста-
тус публіки, яка, сказати б, у такий спосіб вивищувалася, ставала гідною музики 
і музикування, в усякому разі, постановник у такий спосіб відповідну можливість 
глядачам надавав. Цей епізод — одна з кульмінацій вистави — створював полюс 
темі катастрофи загальногуманістичних цінностей. Він не залишав сумнівів у то-
му, що саме режисер вважав альтернативою загальному здичавінню.

Згаданою мізансценічною ситуацією не  вичерпувалася просторова ідея об-
раза Падура, вона мала й інші параметри та обертони. Якщо не брати до уваги 
прагматичних спроб подолати візуальну дисгармонію від сусідства Маклени — 
Ужвій із набагато нижчими за неї Зброжеком Й. Гірняка (його доводилося ста-
вити на сходи), чи Падуром М. Крушельницького, «який вилазив із собачої буд-
ки, вів діалоги частіше лежачи, ніж стоячи»1499, то у виставі існував ще один важ-
ливий для Л. Курбаса та створеної ним культури феномен складної семантики. 
(Зокрема, йдеться про вертеп). Автор оселив Падура у собачій буді — маленько-
му будиночку біля великого будинку, що про нього Ю. Шевельов писав: «Сцена 
була єдністю всіх поверхів і прошарків суспільства — Ґраси в підвалі, Зброжек 
на бальконі. Але це був один світ, це було людство в його другорядних розбіж-
ностях і посутній єдності. Новий варіянт вертепу, модель світу»1500.

Згадка про вертеп цілком слушна. Але хіба вона стосується лише конструк-
ції розрізу будинку? Хіба тимчасове помешкання Падура не більше скидається 
на  вертеп? Врешті, хіба хазяїн буди, той, хто дозволяє п’яному жебракові жи-
ти поруч, і, навіть, зігріває теплом власного тіла, — пес Кундель — не святий? Де, 
як не тут — у скромній подобі вертепного будиночка — можна знайти справж-
нього святого і побачити вчинки його гідні? Можливо, у такий спосіб режисер 
дає зрозуміти, що без надії він, таки, сподівається…

1498  Станіславський М. Остання робота Курбаса […]. — С. 289.
1499  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 96.
1500  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 226.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

499

Відлуння вертепної культури знаходимо в темі винищення дітей (молодша се-
стричка Маклени недаремно має промовисте ім’я Христина!), у бісівській спробі 
Зброжека купити чужу душу, у надто помітній присутності смерті, з якою фамі-
льярно поводиться «Чорт»-Зброжек, у інтермедійності епізодів з жебраками, ву-
личними циркачами, перехожими з парасольками, у наголошеній трагікомедій-
ності сценічного тексту, врешті, у  масштабі головного питання вистави  — про 
сенс віри та самого життя. Щоправда, це, радше, поствертеп, де «Рахіль» — ма-
ти дівчаток Граса — вже померла, а Маклена, хоча й вбрана як доросла жінка 
(в хустку хрест-навхрест), нікого захистити не може.

Останню роботу Л. Курбаса з  його попередніми постановками єднала бага-
тофактурність (дощ, фортепіано, шарманка, окарина, спів) контрапунктного 
музичного рішення. Спочатку публіку зустрічав традиційний для березільської 
культури звуковий пейзаж: «коли на світанку глядач бачив, як прокидається ве-
лике місто, згасають вікна багатоповерхівок, звідкись починали линути нудні, од-
номанітні вправи, розігрувані на фортепіано. Потім їм на зміну лунали урочисті 
акорди відомого полонезу Фредеріка Шопена»1501. В опозиції «ганонів» і Шопена 
поставав звуковий портрет міста, згодом урізноманітнений рипучим голосом не-
хитрої розваги бідних кварталів — шарманки. З її механічними звуками контрас-
тувала народна дитяча пісенька, як із Шопеном — вправи. Вони гірко-іронічний 
затакт вистави: «Настрій пригніченості й безвихідності посилювали й одноманіт-
ні звуки фортепіанних гам, які зразу ж після підняття завіси долинали з відчине-
ного вікна»1502. Цю диспозицію значно ускладнювала символіка майстерного ви-
конання полонезу Шопена на окарині — «жест», яким режисер нагадував про 
іманентну здатність мистецтва ушляхетнювати найпростіші речі. Сенсом іншої 
ідеї, реалізованої в дуеті фортепіанних прелюдів і дощу, була концептуальна рів-
ноцінність обох тих явищ.

Учні митця звикли вважати музичність ознакою естетичної довершеності сце-
нічного твору, що «виявлялась передусім як внутрішня атмосфера, пройнята чіт-
кими й різноманітними ритмами, пластикою рухів, сценічно виразною мовою ак-
торів, ритмічним малюнком мізансцен. Використовуючи з дивовижною винахід-
ливістю ці багатства театрального мистецтва, Курбас створив свою складну му-
зичну партитуру і “Маклени Граси”»1503. Р. Черкашин у тому ж ключі розглядав 
психологічну атмосферу вистави, що складалася з «тривожних ритмів і емоцій-
них сплесків, персонажі п’єси вели на сцені відчайдушну боротьбу за виживан
ня в облудному й химерному, мов міраж, світі. Їхні голоси звучали приглушено, 

1501  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 95.
1502  Станіславський М. Остання робота Курбаса […]. — С. 287.
1503  Там само. — С. 290.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

500

слова падали у  насторожену тишу залу, мов каміння, раз по  разу зривалися 
у воду. Гострі репліки в діалогах були подібними до блискавичних уколів шпаг 
дуелянтів»1504. Найбільш естетично чутливі критики також звертали увагу на цю 
специфіку: Ю. Лавріненко, приміром, аналізуючи роботу Й. Гірняка, постійно 
вживав термін «скерцо» для позначення своєрідності ритмічного малюнка ро-
лі Зброжека.

Вишуканій музичній палітрі відповідала чітка графіка просторового рішен-
ня, утворюючи візуальний образ міста. «У крихітному палісаднику поблизу бу
динку навіювало смуток пожовкле деревце. Було видно й куточок чорного двору 
зі смітником. […] У глибині сцени, за високим цегляним парканом неясно височі-
ли контури будинків великого міста. Перший план по ходу дії ставав то подвір’ям, 
то вулицею»1505. Про відчутно експресіоністичне походження середовища свідчив 
колористичний аскетизм (домінували сіре і чорне), багата й винахідлива світлова 
партитура. «Гострі промені прожекторів висвітлювали на притемненому тлі по-
статі персонажів. Чітка виразність сценічних засобів викликала аналогії з лако-
нічною стилістикою графіки. Густі чорні тіні на світлому тлі химерно повторюва-
ли різкість рухів, виразність пластики, пози персонажів»1506.

Приречені існувати в цьому безрадісному, похмурому місці, герої «Маклени 
Граси» нагадували пацієнтів божевільні з «Народного Малахія». Просторові 
«пастки» їхнього існування мали однакові прикмети: облуплені стіни, скалічене 
дерево та великий паркан. Стосовно останнього — як про симптоматичний знак 
у сценографії — писав один із березільців: «Загальну безвихідь особливо влучно 
підкреслював похмурий високий паркан, якій відгороджував подвір’я від вулиці, 
від сонця, від життя»1507. Дійсність поставала у «Маклені Грасі» жорстокою, без-
надійною, принизливою для людської гідності.

Однак не можна зігнорувати той факт, що постановники переконливо дово
дили існування сил, які не дають людині впасти, спроможні врятувати її духо-
вно. Музика Шопена — прямий вияв краси мистецтва — не лише була складо
вою фактури вистави а й визначала структуру сценічної дії. Режисер із виключ
ною наполегливістю стимулював асоціативні процеси у  цілком очевидному на-
прямку. Йдеться про відлуння творів Шекспіра, вертепу. По  сцені, слова-
ми Р. Черкашина, «снували й  жебраки, чиє потворне каліцтво нагадувало об-
рази з  полотен Брейґеля»1508, неподалік застигла скорботна постать «шарман-

1504  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 95–96.
1505  Там само. — С. 95.
1506  Там само.
1507  Станіславський М. Остання робота Курбаса […]. — С. 287.
1508  Черкашин Р. Ми — березільці: Театральні спогади-роздуми […]. — С. 95.

розділ четвертий  «БЕРЕЗІЛЬ» у харкові

501

щика. Біля нього на килимку робило нехитрі вправи дівча, що нагадувало відо-
му картину Пікассо»1509, довкола «вирували пристрасті, що не поступалися си-
лою “Людській комедії” Оноре де Бальзака»1510. Окремі ракурси, світлові ефек-
ти викликали у пам’яті шедеври німецького кіноекспресіонізму. В тирадах героя 
М. Крушельницького спливали імена Канта, Гегеля, Фіхте. Мистецтво, філосо-
фія, культура нікуди не зникали, вони про себе нагадували у виставі, можливо, 
й химерним чином, однак, дуже переконливо.

Фактично, останній зразок «авторського театру» М. Куліша — Л. Курбаса — 
В. Меллера ясно позначив територію вільного вияву людського духу, яка не має 
кордонів, існує поза часовими обмеженнями, належить усьому людству. Саме 
її Л. Курбас вважав найбільшою цінністю, що в неї можна вірити і слід захища-
ти. Свого часу, ще не позбувшись соціальних ілюзій, він «Диктатурою» доводив 
спроможність мистецтва перемагати ідеологію. В «Маклені Грасі» мистецтво 
поставало ще й рятівною силою. Якщо жахи соціальної дійсності, ідеологія ро-
блять із  дитини вбивцю, то  тільки воно може вберегти світ від руйнації. Тому 
Падурові М. Крушельницького  — митцю  — припадала у  виставі особлива мі-
сія. Водночас було очевидно: Падур міг, проте, не став для героїні тим, ким став 
агітатор-більшовик, попри очевидне взаємне тяжіння обох центральних персо-
нажів. Чутливу до краси Маклену автори позиціонували як  ідеального глядача 
(слухача), чия щирість і здатність до співпереживання могли повернути до жит-
тя музиканта-жебрака, і те, що їхні шляхи розійшлися, унеможливлюючи поря-
тунок обох, було трагічною провиною кожного.

На  вірогідність такого висновку наштовхують різноманітні складники, що 
утворювали образну тканину вистави. Водночас, цей пафос містив ознаки само-
звинувачення, адже автори, які не хотіли, словами Падура, грати «на казенних 
струнах улесливі симфонії диктаторові», не могли не розуміти своєї ролі у виборі 
тогочасної аудиторії, або, краще сказати, у «виборі», який за неї зробила влада. 
І тоді, невідворотно поставало питання про відповідальність за це самих митців…

Звертаючись до «Маклени Граси», Ю. Шевельов зауважив, що окремі мис-
тецькі «послання» Л. Курбаса були і  лишаються закодованими, висуваючи при 
цьому ідею специфічної драми стосунків режисера з аудиторією, що саме тоді 
вкрай загострилися: «Звичайно конфлікт Курбаса бачать як конфлікт його з ра-
дянським режимом. Це тільки півправди. Другою і важливішою половиною бу-
ло те, що це був конфлікт Курбаса з пересічним примітивізмом харківського гля-
дача. І в цьому конфлікті він був абсолютно самотній. Ні серед критики, ні се-
ред діячів театру взагалі й “Березоля” зокрема, ні серед публіки він не мав людей 

1509  Там само. — С. 96.
1510  Там само. — С. 95.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

502

його рівня, здатних його розуміти»1511. Тож, «Маклена Граса» і з цієї точки зо-
ру набувала рис особливої форми «послання» режисера наступним поколінням, 
недаремно Ю. Шевельов називає її «заповітом українському театрові, а, може, 
і українському народові». Апелюючи до «одноманітно сірого й багнистого кра-
євиду харківського театру першої половини тридцятих років», він стверджував, 
що ця «недосяжна верховина» є «останній справжній експеримент сталінської 
епохи і, мабуть, найвище його досягнення»1512.

«Маклена Граса» всотала практично весь багатющий досвід березільської 
культури, надавши їй нового, свіжого вигляду. Художньо віртуозна й  довер-
шена, вона максимально загострила проблему змісту, сенсу, призначення лю-
дини, поляризувавши актуальні питання соціальної дійсності, але  розглянула 
їх у світлі загальногуманістичної доктрини. Уникнувши найменшого заграван-
ня з радянською ідеологією, вистава у ту пору була єдиним нерадянським сце-
нічним твором. Тому символічно, що саме він стає останнім прикладом березіль-
ської культури.

* * *
Історія березільської культури — від Молодого театру і Кийдрамте до МОБу 

і  театру «Березіль»  — налічує шістнадцять років невтомної творчої праці, що 
радикально оновила національну сцену, посприяла її інтеграції в європейський 
культурний простір. Ці процеси відбувалися на  тлі значних соціальних потря-
сінь, і лише мистецька сміливість і наполегливе самовдосконалення підтримува-
ли зусилля Л. Курбаса та його учнів, допомогли подолати численні перешкоди, 
перетворивши фундований тоді Театр на один із найважливіших осередків укра-
їнської культури ХХ ст.

На своєму не вельми довгому шляху Курбасівська генерація митців зазнава-
ла різних як естетичних, так і політичних впливів, спочатку надихаючись ідеями 
створення національної держави, згодом  — можливістю побудови нової куль-
тури на засадах радянської ідеології. Кінцевий пункт цього руху — постановка 
«Маклени Граси» — доводив: березільська культура завжди (хоча не з однако-
вою інтенсивністю) була передусім антропоцентричною. Кращі її зразки опри-
явнювали загальногуманістичні пріоритети творців, а майстерність, накопичена 
роками безперервних творчих штудій, заклала основи мистецької школи. Саме 
школа не лише інтенсифікувала березільські шукання, а й зумовила поширення 
цього досвіду, вберігши його від нищення, коли «Березіль» зазнавав нещадної 
критики, осуду, спроб спотворення творчого спадку Л. Курбаса.

1511  Шевельов Ю. (Шерех Ю.) Я — мене — мені… (і довкруги): спогади […]. — С. 226–227.
1512  Там само. — С. 225.

Проте, чи призвела загибель Л. Курбаса та декого із йо-
го учнів до  загибелі березільської культури? Звичайно, ні. 
Адже мистецький досвід, увійшовши в  плоть і  кров твор-
чої особистості, стає її іманентною складовою, про що свід-
чить художня й педагогічна практики березільців, які лиши-
лися жити й виховали наступні покоління театральних мит-
ців, спираючись на  великий і  різноманітний березільський 
доробок. Подальше залучення до нього продовжує розсу-
вати мистецькі горизонти і практиків театру і його дослід-
ників. Осмислення досягнень першої й поки що єдиної укра-
їнської театральної школи, березільської культури в ціло-
му лишається важливою умовою формування індивідуаль-
ності сучасного митця і сприяє подальшому поступу націо-
нального театру.



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

504

Авдієва І. 137, 138, 139, 143, 147, 151, 156, 237
Агеєва В. 7
Айхенвальд Ю. 62
Альцест [Є. Геніс] 340
Амануель А. 115
Андрєєв Л. 40–43
Андріанова-Гордієнко Н. 479, 480
Антонович Д., історик 8, 12, 37, 38, 39, 75, 76, 79, 

84, 85
Антонович Д. [Будько Д.], актор 115, 153, 161, 

306, 321, 343, 344, 349, 380, 381, 422, 463, 465, 
471

Аристофан 291
Ахметелі С. 447, 472, 473
Ашкіназі М. 169
Баб Ю. 143
Бабенко 153
Бабишкін О. 12
Баглій-Смерека А. 21, 258, 457, 464
Бажан М. 119, 120, 122, 123, 128, 288, 492
Бабіївна Г. 9, 115, 147, 153, 249, 364, 410, 422
Балабан Б. 147, 153, 161, 172, 174–176, 183, 191, 

205, 208, 257, 270, 271, 278, 280, 295, 297, 299, 
308, 329, 334, 382, 385, 387–389, 393, 395, 398, 
430, 448, 458, 460, 466, 467, 470, 481

Бальзак О. де 501
Барток Б. 189
Берґ А. 189, 431
Береза-Кудрицький П. 166, 172, 173, 187, 260, 

262, 299
Бертєнсон М. (криптонім М. Б.) 341
Бехер Й. 344
Б’єрнсон Б. М. 226, 227
Біла А. 458, 459, 468
Білашенко І. 334
Білецький О. 142, 177, 178, 395
Біринський Р. 115
Блакитний В. [Елланський В.] 451, 452
Блакитний Є. 230
Близнюк Ф. (псевд. Федір Б.) 47, 82
Блохин (Бойко) Ю. 14, 18, 19, 21, 27, 30, 38, 41, 45, 

46, 52, 53, 55, 63, 64, 67, 75, 76, 86, 89, 90, 97
Бобошко Ю. 32, 33, 40, 41, 67, 97, 99, 104, 106, 

122, 133, 148, 166, 227, 233, 241, 243, 298, 312, 
314, 344, 368, 401, 427, 445, 455, 465, 466, 494

Бойчук М. 26, 32, 48, 49

Болобан Л. [Серговський Л.] 65, 66, 111, 112, 114, 
116, 123, 130, 202, 429, 430, 431–437, 440, 443, 
444, 456, 462, 463

Бондарчук С. 11–14, 18–20, 22, 23, 26, 27, 30–37, 
41, 43–45, 47, 48, 53, 54, 58–60, 67, 79, 82, 83, 
85, 86, 89, 92–96, 142, 152–154, 172, 173, 179, 
228, 230, 236, 244–246, 282, 310, 345, 392

Борисоглібська Г. [Сидоренко-Свидерська Г.] 336
Бортник Я. 9, 115, 116, 165, 170, 172, 173, 191, 201, 

245, 260, 276–281, 299, 309, 338, 342, 344, 376, 
377, 398, 448, 457, 467

Бояджиєв Г. 16
Брам О. 17
Брейґель П. 500
Бурґардт О. 141
Буревій К. [Сопляков К.], (літ. псевд. Едвард 

Стріха, Д. Нахтенборенґ) 428, 431, 436–439, 
443–445, 451, 458, 473, 474

Бутовский Я. 242
Бучма А. 9, 106, 107, 152, 153, 172, 173, 200, 205, 

218, 219, 227, 229–234, 236, 237, 239, 240, 241, 
249, 263, 270, 271, 274–276, 297, 311, 312, 412, 
443, 465, 468, 473–476, 478–481

Буцький А. 156–158, 186, 190, 270, 466
Бюхнер Г. 288, 309, 335–337
Валентей М. 300
Вальцель О. 143
Ван Гоґ В. 469
Васильєв Б. 69
Васильєв В. 26, 44, 58, 61, 65, 75, 76, 83, 110
Василько В. [Василько-Миляєв В.] 18, 20, 26–28, 

32, 34, 35, 37, 38, 40, 41, 43, 50, 56–58, 61, 62, 
65, 66, 70, 73, 74, 78–82, 85–91, 93, 95, 102–105, 
114–116, 119, 122, 123, 128, 129, 136, 138, 146, 
152–154, 156, 157, 165–167, 170, 172, 173, 176–
178, 181, 182, 184, 191–194, 201–203, 219, 220, 
222, 225, 228, 230, 238, 239, 241, 249, 254–256, 
258, 259, 262, 282, 299, 340, 392, 398, 427, 428, 
461

Васильченко С. 115
Ватуля О. 14, 30, 47, 61, 81
Вахтангов Є. 55, 205, 324, 333
Веріко В. [Мануйлович В.] 58
Вериківський М. 186, 188, 270
Верхацький М. 116, 148, 152, 172, 189, 192, 206, 

299, 310–313, 316, 433, 441, 442, 458, 464

ІМЕННИЙ ПОКАЖЧИК

Іменний покажчик

505

Верховинець М. 137
Веселовська Г. 46, 122, 136, 137, 426, 448
Винниченко В. 8, 22, 23, 26, 28, 29, 39, 46, 65, 75, 

80–82, 115, 128, 452
Вишня Остап [Губенко П.] 180, 182, 254, 309, 330, 

331, 361, 365, 366, 386, 389
Вігільов Є. 138
Власюк Д. 169, 183, 185, 186, 272–274, 422, 453, 

455, 458, 461, 466, 468, 471, 481
Водяний Х. 15, 16, 30
Волицька І. 26, 27
Волконський С. 14, 66, 70
Воловик Г. 144, 147, 153, 172, 202
Волховський В. 205, 270, 271
Волькенштейн В. 178
Вольтавська 458
Вольтер Ш. 9
Вольф Ф. 242
Вороний М. 12–14, 21, 76, 83
Воронов В. 172
Гавриленко О. 147, 225
Гавришко 153, 166
Газенклевер В. 98, 382
Гайворонський П. 65, 166
Гаккебуш Валентин 168
Гаккебуш Валерій 16, 18, 37, 47, 107, 126–129, 

163
Гаккебуш Л. 115, 128–130, 139, 152, 153, 166, 173, 

200, 222, 228, 239–241, 258, 259, 263, 282, 340, 341
Галан Я. 467
Галицький В. 106–108, 185, 186, 232, 234, 269, 443, 

444, 446, 459, 460, 476, 479, 480
Гальбе М. 29, 30, 31, 32, 51
Гатов О. 241
Гауптман Г. 50, 65, 78, 79
Ге М. 441
Гегель Г. В. Ф. 145, 501
Генке-Шифріна М. 378
Герінг Р. 98
Гессен Р. 178
Гірняк Й. 9, 78, 106, 137, 138, 148, 149, 152, 153, 

162, 172, 200, 205, 215, 216, 227, 229–232, 234, 
240, 241, 249–253, 258, 259, 262, 263, 265, 267, 
270, 271, 274, 275, 279, 281, 282, 289, 290, 
293–295, 297, 298, 306, 311, 312, 316, 318, 
319, 320, 322, 327, 328, 334, 336, 337, 354, 358, 
360–362, 370, 375, 381, 383–385, 391, 393, 405, 
407–409, 411, 414–416, 418, 421, 425, 427, 428, 
432, 436, 441, 444, 448–450, 459, 463, 468, 469, 
475, 481, 484, 487, 489, 494–498, 500

Гіш Л. 151
Глієр Р. 103, 191
Гоголь М. 115, 123, 180, 182, 353, 402, 408, 409, 

415, 417, 478
Гойя Ф. 47, 48, 469
Голота В. 51, 245, 246
Голіцинська О. 336
Гольдоні К. 115, 151
Гомолицька-Третьякова Т. 243
Горбенко А. 377, 378, 380, 422, 445, 455, 461, 465, 

468
Гордєєв С. 144, 389
Гордін Я. 115
Горенко В. 153
Горький М. [Пєшков О.] 129
Гофмансталь Г. фон 16, 364
Грабовський Г. 244
Грай Д. 65, 114
Граціе Г. 143
Грибоєдов О. 353
Гринишина М. 64, 335, 461, 467
Гринько Г. 135, 318
Гріг Е. 123, 126,
Грільпарцер Ф. 30, 50, 51, 54, 55, 65, 67, 79
Гугушвили Е. 447
Гюго В. 151, 309, 326, 327
Ґросс Г. 164, 291, 292
Давісон Б. 9
Дадіані Ш. 393, 472
Д’Аннунціо Г. 17
Дейч О. 46, 74, 132, 133, 143
Дельсарт Ж.-Ф. 14, 19, 70, 140
Демуцький Д. 166
Дзюба І. 15
Діккенс Ч. 115, 151
Діхтяренко К. 172, 278, 382, 293, 420, 422, 455, 

464, 471
Дніпровський І. [Шевченко І.] 180, 182, 260, 309, 

338–343, 419, 451
Добровольська О. 26–28, 30, 60, 78, 95, 152, 306, 308
Довбищенко В. 101
Довженко О. 106, 233, 344, 361, 375, 437, 439, 440
Доде А. 115
Долина П. 94, 114, 152–154, 167, 172, 173, 192, 228, 

245, 282
Долінін О. 343, 344, 348
Домашенко М. 153, 158
Донаурі О. 472
Досвітній О. [Скрипаль О.] 386
Достоєвський Ф. 15, 42, 346, 478



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

506

Дробинський В. 173, 244
Дубовик Л. 172, 191, 278, 299, 380, 382, 393, 395, 

448, 451, 455, 461–464, 481–483
Ейнштейн А. 143
Екстер О. 169, 378
Ентліс Л. 186, 189
Ердман М. 277
Євреїнов М. 62, 63
Єсєнін С. 369
Єфименко Р. 123
Єфремов С. 26, 164, 371, 375, 420
Жак-Далькроз Е. 127
Жевченко Т. 489
Жулавський Є. 27, 40, 44–47
Жулковський А. Ф. 9
Заболотна В. 275, 276, 476, 479
Загаров О. [Фессінг О.] 102
Запорожець О. 147, 148
Затворницький Г. 151, 153, 172
Захарчук Є. 336
Захер-Мазох Л. фон 17
Зеров М. 141
Зінкевич О. 67, 428
Зозуля Ю. 211, 212, 216
Золотова Є. 17
Зубрицька М. 7
Ирій А. 147, 153, 172, 175, 181
Ібсен Г. 42, 50, 51, 115, 123, 226
Іванов Вс. 346, 347, 350
Івашутич О. 173, 252, 266
Ігнатович Г. [Балінський Г.] 65, 106, 115, 116, 142, 

147, 150, 152–155, 162, 166, 170–173, 192, 211, 
216, 221–223, 282, 299, 398

Ільницький О. 142, 154, 194
Інкіжинов В. 299, 300, 300–304, 306, 308, 330, 

331–334, 378, 425
Ірчан М. 183, 393, 464, 466, 467, 470, 471
Іщенко О. 458
Йеснер Л. 17, 235, 336, 377
Йогансен М. 182, 221, 302, 304, 309, 330, 331, 344, 

383, 386, 395
Кавалерідзе І. 106
Кайзер Г. 98, 143, 147, 153–156, 158, 161, 164, 165, 

347
Кайнц Й. 16, 29, 30, 54
Каландарішвілі М. 472
Калин В. 9, 19, 101, 114
Калідаса 15
Кант І. 501
Каргальський С. [Слинько С.] 138, 282

Карпенко С. 153, 228, 266, 329, 349
Карпенко-Карий І. [Тобілевич І.] 6, 167, 180, 245, 

309, 316, 317, 319, 321, 322, 352, 393, 448, 449, 
474

Карпова Т. 489, 492, 493
Касьяненко Є. 416
Качанюк М. 373, 451
Качалов В. [Шверубович В.]346
Каширіна-Іванова Т. 300
Квітка-Основ’яненко Г. [Квітка Г.] 352
Кисіль О. 12, 89, 259, 260
Клейнер І. 178
Клековкін В. 254
Козак Б. 350
Коваленко Г. 160, 161, 169, 378
Коваленко П. 89, 119, 123, 153
Козачковський Д. 336
Козінцев Г. 242
Козінцева В. 242
Козицький П. 103, 157, 186, 189–191, 303, 323, 

431–434, 437, 453, 454
Кокошка О. 16
Колтон Д. 302
Коляда М. 186, 431, 433
Комарецька Л. 153
Коміссаржевський Ф. 37
Кононенко М. 147, 153, 166, 306, 314
Копиленко О. 345
Корляків М. 291, 292, 383, 384, 387, 388
Корнієнко Н. 122, 363, 373, 374, 426, 489
Корнфельд П. 98
Костецький І. 299, 300, 306
Котляревський І. 6, 86, 352
Коцюбинський М. 227, 410
Кошевський К. 451
Кравченко Б. 7
Кравченко К. 277
Крег Е. Г. 62, 86, 87, 414
Крига І. 152, 163, 172, 236–238
Крижанівський Б. 186, 331, 382, 387, 389, 481
Криницька Л. 357, 364
Кроммелінк Ф. 142, 279, 287, 288, 292–294, 297
Кропивницький М. 24, 115, 167, 180, 182, 189, 211, 

248, 249, 252–254, 352, 411
Крушельницький А. 226
Крушельницький М. 9, 10, 101, 153, 173, 200, 205, 

251, 253, 257, 263, 270, 271, 274, 275, 279–281, 
297, 306, 308, 312, 315, 323, 324, 331, 334, 336, 
357, 359–361, 363, 365–367, 369, 370, 375, 383, 
385, 393, 395, 405, 410–412, 416, 428, 433, 438, 

Іменний покажчик

507

443, 444, 449, 450, 459, 468, 469, 470, 487, 489, 
490, 497, 498, 501

Кузякіна Н. 10, 12, 19, 27, 29, 30, 46, 122, 133, 155, 
232, 235, 237–242, 261, 262, 283, 288, 289, 309, 
310, 313, 336, 338, 339, 365–368, 371–374, 398, 
401, 411, 414, 418, 444, 449, 450, 452, 453, 467, 
470, 485–489, 495

Кузьмін Є. 34–36, 68
Куліш В. 483
Куліш М. 182, 233, 260–263, 287, 309, 337–339, 

344, 350–355, 359–362, 364, 365, 367–376, 391, 
393, 399–406, 411, 412, 415–419, 425, 426, 428, 
442, 443, 445, 446, 448–451, 471, 474, 478, 481, 
483–489, 491, 492, 495, 497, 501

Куліш П. 121
Кулик І. 122
Кульчицький П. 147
Кунін І. 139, 140, 150, 237
Купферова Г. (А.) 138, 387
Куренко А. 411
Курило О. 264
Кучеренко З. 159, 161, 228, 305, 332, 387, 449, 

451, 466, 473, 476, 477
Лабінський М. 32, 47, 50, 101, 107, 126, 127, 140
Лавріненко Ю. (псевд. Ю. Дивнич) 230, 432, 450, 

458, 463, 481, 484, 485, 486, 487, 488, 489, 495, 
496, 500

Ланге К. 210
Лаубе Г. 17, 198
Левченко І. 14, 23, 35, 114
Лейферт – брати 123
Ленін В. [Ульянов В.] 181, 255, 260, 345, 423, 445, 

455, 475
Леонідов Л. 40, 41, 42
Леонтович В. 73
Лессінг Г.-Е. 179
Лессінг Е. 17
Липківський Л. (О.) 115, 123, 153
Лисенко М. 28, 65, 102, 103, 147, 155, 189, 204, 300
Лішанський Ю. 172, 180, 181, 194
Лондон Д. 182
Лопатинський Ф. 9, 19, 57, 58, 90, 106, 114, 116, 

123, 138, 142, 150–154, 158, 165, 170, 172, 173, 
181, 182, 189–192, 211–221, 249, 250, 252, 253, 
254, 260, 282, 288, 299, 309, 316, 317, 319–322, 
324, 325, 326, 398

Лунд М. 66
Луцький Ю. 413
Любченко А. 288, 402, 403, 413
Любченко П. (псевд. Кость Котко) 417

Лючик Л. [Мануйлович Л.] 58
Львов М. 115
Магат О. 144, 165, 172, 173, 244
Мазерель Ф. 164
Макаренко А. 173, 257, 266, 267, 314, 381
Макарова Г. 17
Максимов В. 50, 51
Малютіна Н. 7
Мандельштам О. 231, 267, 268, 276, 279, 282, 286
Мануйлович С. 13, 14, 22, 23, 26, 36, 57, 76, 91, 92, 

93, 152, 153, 245, 282
Марджанішвілі К. 378, 447, 472
Марич М. 65, 115, 147, 153
Марков П. 41, 42
Мартіне М. 153
Мар’яненко І. [Петлішенко І.] 22, 33, 102, 105, 

106, 128, 137–139, 204, 209, 219, 223, 225, 228, 
235, 239, 240, 241, 301, 306–308, 315, 321, 323, 
324, 348, 454, 475, 480, 481

Маслюченко В. 153
Масоха П. 166, 167, 258, 263, 295, 297, 334, 349
Матейко Я. 108, 497
Мацкевич Г. 395, 396
Мацкін О. 144, 145, 335
Маяковський В. 344
Меженко Ю. 101, 385, 386, 387, 388, 390
Мейєрхольд Вс. 94, 144, 184, 230, 233, 234, 242, 

257, 293, 298, 299, 300, 306, 333, 401
Мейтус Ю. 186, 187, 191, 311, 314, 389, 422, 431, 

432, 433, 434, 448, 453, 458, 465, 466, 470, 472, 
474, 481

Меріме П. 142, 182, 254, 264, 265, 267, 268
Метерлінк М. 47, 78
Метлинський О. 60
Мещерська Г. [Пащенко Г.] 336
Микитенко І. 393, 402, 420, 425–431, 437, 440, 443, 

445, 446, 451, 455, 460, 461, 462, 464, 471, 478
Михайличенко Г. 136, 147
Міллер 14, 19
Мішта О. 102, 106
Мовчан Р. 224
Могилянський М. (псевд. Борис Ковдра) 69, 241
Моджієвська Х. 9
Моем С. 299, 302, 304
Моіссі С. 68
Мольєр Ж.-Б. 14, 65, 121, 179, 180, 279, 291, 296, 

355, 393, 401, 402, 415, 419, 474, 481, 482
Мордкін М. 65
Музиченко К. 153
Мурашко О. 378



наталя єрмакова  березільська культура: історія, досвід

508

Мусієнко О. 106
Мусоргський М. 378
Муссоліні Б. 445
Мюзам Е. 153
Назарчук М. 306, 311, 312, 334, 343
Немирович-Данченко В. 41, 43, 378
Нестеровський П. 18, 122
Нещадименко Р. (Х.) 33, 37, 88, 114, 125, 127, 128, 

147, 153, 162, 163, 243, 263
Ніжинська Б. 66, 127
Ніковський А. 142
Нога Г. 226
Нушич Б. 467
Нятко П. [Омельченко П.] 58, 65, 66, 72, 74, 81, 

95, 138, 200
Обломієвська 153
Обюртен В. 64
Олесь О. [Кандиба О.] 8, 13, 33, 34, 35, 37–40, 50, 

53, 67, 78, 111, 262
Олеша Ю. 338, 382
Омеляновська-Чорна П. 471
Онацька В. 14, 65, 115, 125, 172
Орлєнєв П. 42
Орочко Г. 205
Остерва Ю. 46
Отрута (Ядов) Я. [Давидов Я.] 90
Павличко С. 7, 98
Палащук Ф. (псевд. Конар Б.) 425
Панадіаді М. 169
Панченко В. 153, 225
Парфененко І. 153
Первомайський Л. [Гуревич І.] 393, 451, 452, 471
Перегуда О. 153, 172
Перцов В. 292
Петрицький А. 26, 33, 37, 54, 55, 59, 60, 65, 68, 69, 

77, 78, 79, 85, 89, 92, 97, 104, 105, 111, 166
Петров В. 353, 354
Петрова Є. 334, 454
Пилипенко Н. 238, 249, 308, 413, 458
Пилипчук Р. 137, 245, 426, 448
Пігулович З. 134, 140, 143, 146, 150, 152, 153, 155, 

157, 172, 177, 181, 190, 192, 200, 201, 207, 211, 
237, 249, 251, 252, 253, 260, 282, 306

Пікассо П. 501
Пілінська 458
Піросмані Н. [Піросманішвілі Н.] 402, 473
Піскатор Е. 17, 242, 335, 336, 346
Платон 143
Подорожній О. 421
Полевицька О. 210

Полфьоров Я. 395
Попов О. 378
Поповський О. 142
Потебня О. 145
Потшер М. 115
Предславич Л. 65, 115, 120, 202
Прокоф’єв С. 189, 431
Професор Шпонька [?] 37, 51
Прохоренко Г. 23, 26, 60
Проценко А. 169
Пруслін Н. 103, 187, 191
Рабічев Н. 423, 425, 446
Радченко 153
Радчук Ф. 234, 271, 295, 297, 329, 349, 443, 454
Рева Д. 153
Ревакович М. 138
Ревуцький В. 67, 78, 218, 253, 255, 298, 320, 327, 

334, 459, 469
Рейнхардт М. 16, 18, 68, 335, 364
Рильський М. 16, 103, 128, 326, 327
Романовський М. 410
Ромейнс Ю. 154
Ротенберг Є. 17
Рулін П. 55, 97, 101, 149, 150, 167, 250, 260, 262, 

263, 265, 268, 269, 271, 272, 275–279, 281, 283, 
301, 302, 304, 307, 308, 313, 315, 317, 318, 
322–324, 333, 356, 363, 365, 366, 376, 387, 390, 
400, 401, 406, 408–411, 414, 429

Руставелі Ш. 327, 447, 473
Саварин К. (псевд. К. Максимович) 425
Савченко М. 147, 152, 153, 155, 158, 166, 173, 190
Савченко Я. (псевд. Я. Можейко, Я. С.) 70, 71, 72, 

96, 142, 158, 218, 219, 241, 242
Садовський М. [Тобілевич М.] 11, 14, 19, 26, 33, 

45, 46, 52, 101, 166, 167, 322, 324, 352
Саксаганський П. [Тобілевич П.] 26, 103, 253, 

258, 352, 475
Салліван А. 309, 330
Самійленко П. 11, 13, 14, 19, 21, 23, 26–28, 32, 45, 

47, 48, 49, 53, 54, 61, 70–74, 78, 81, 82, 470
Сараб’янов Д. 40
Свашенко С. 134, 135, 151, 349
Свербілова Т. 7, 80, 81, 452, 454, 467, 485, 490, 

491
Седунова О. 489
Семдор С. 32, 44, 50, 51, 52, 61, 72, 73, 76, 78, 81, 

82, 83, 110
Семенко М. 13, 141, 142, 194, 248, 291, 344, 419
Сердюк Л. (О.) 106, 152, 153, 166, 167, 200, 205, 

234, 238, 270, 281, 303, 318, 321, 323, 324, 325, 

Іменний покажчик

509

343, 349, 380, 381, 405, 407, 412, 415, 421, 444, 
449, 454, 463

Сєдих В. 144
Сидоренко В. 161
Сидоренко Є. 153
Симашкевич М. 160, 163, 169, 170, 184, 250, 262, 

268, 324, 349
Синельников М. 289, 290, 301
Сіманцев Б. (криптоніми Б. Сім., Б. С.) 242, 375, 400
Сінг Дж. М. 246
Сінклер Е. 224, 226, 233, 310
Сірко В. 425
Сірко І. 425
Скляренко В. 152, 172, 191, 278, 299, 382, 393, 395, 

420, 422, 453, 454, 455, 458, 464, 472, 474, 478
Сковорода Г. 370
Скоренко 153
Скорина Л. 7
Скрипник М. 339, 340, 342, 367, 383, 386, 419, 481
Сладкопєвцев В. 66
Слісаренко О. 122, 128, 142
Смірнов Б. 253
Смолич Ю. [псевд. Ж. Гудран] 181, 233, 256, 257, 

258, 265, 266, 268, 269, 271, 277, 278, 280, 293, 
294, 296, 297, 298, 302, 303, 304, 307, 308, 313, 
318, 319, 323, 326, 327, 328, 329, 330, 332, 334, 
335, 341, 342, 343, 347, 348, 349, 350, 351, 355, 
356, 363, 366, 386, 456

Собіянський В. 139, 189
Софокл 19, 21, 22, 23, 50, 61, 67–69, 71–73, 91, 96, 

104, 111, 124, 129
Стадник Й. 9, 101
Сталін Й. [Джугашвілі Й.] 445, 502
Станіславский К. [Алєксєєв К.] 78, 144, 262
Станіславський М. 492, 494, 498, 499, 500
Станішевський Ю. 18
Старицька-Черняхівська Л. 8, 254, 421
Старицький М. 6, 167, 182, 249, 254, 255, 256, 260, 

281, 352
Сташук Г. 244
Стергайм К. 154
Стефаник В. 227
Стеценко К. 103, 191
Стешенко І. 225, 228, 230, 368, 421, 458
Стравінський І. 189, 431
Стрєлкова Є. 127, 163
Строєва М. 42, 43, 78
Струхманчук Я. 122
Суровцева Н. 119, 120
Таїров О. 128, 144, 451, 452

Танюк Л. 133, 257, 359, 365, 491
Терещенко М. 14, 23, 28, 29, 30, 31, 35, 45, 50, 51, 

54, 65, 68, 78, 80, 88, 90, 91, 95, 96, 123, 136, 137, 
147, 154, 202, 241, 427, 428, 461

Тернюк П. 223, 239
Тессе 217
Тимченко О. 264
Титаренко Н. 147, 153, 162, 163, 200, 321, 323, 325, 

334, 343, 405, 413, 442, 444, 449
Тихонович 166
Тичина П. 90, 288, 344, 370, 388
Товбін Є. 169, 422, 453, 455, 458, 461, 466, 471, 481
Токар Х. 253, 278, 279, 281
Толлер Е. 143, 154, 191, 216, 217, 218, 220, 221, 

229, 345
Тох Е. 187
Треньов К. 339, 340, 341
Третьяков С. 242, 243
Трубецькой П. 477
Туркельтауб І. 240, 258, 265, 267, 268, 270, 271
Тюмєнєва Г. 433
Тягно Б. 147, 153, 170, 172–174, 198, 201, 202, 205, 

249, 254, 264–270, 299, 309, 326, 327, 329, 330, 
338, 344, 346–350, 395, 398

Уайльд О. 17, 152
Ужвій Н. 200, 306, 307, 329, 381, 394, 405, 412, 413, 

416, 444, 458, 463, 471, 487, 489, 490, 492, 493, 498
Українка Леся [Косач-Квітка Л.] 8, 27, 46, 50–54, 

64, 177, 226, 227, 452, 492
Унру Ф. 98
Усенко Т. 178
Хвиля А. 375
Хвиля О. 323, 422, 436, 442, 444, 454, 463
Хвильовий М. [Фітільов М.] 182, 289–292, 309, 

318, 330, 331, 353, 354, 386, 481
Хлєбніков В. 363
Хмельов М. 346
Хмурий В. [Бутенко В.] 9, 10, 100, 101, 205, 230, 

257, 258, 259, 271, 289, 290, 291, 292, 297, 298, 
306, 312, 316, 324, 327, 328, 334, 346, 347, 348, 
349, 358, 359, 361, 375, 384, 405, 407, 409, 432

Ходкевич С. 329, 349, 422
Файко О. 182, 338
Федорцева С. 9, 200, 336, 436, 444, 457, 468, 469, 471
Федькович Ю. 180
Фердинандов Б. 143
Филипович О. 164
Филипович П. [криптонім П. Ф.] 141, 164, 165
Фіхте І. Г. 501
Фольмеллер К.-Г. 364



Фоменко І. 144
Фоміна Ю. 139, 189
Фореггер М. 159
Форлендер К. 144
Франко І. 19, 42, 67, 180, 226, 227, 254, 259, 336, 

350, 351, 382, 418, 461, 467
Фрейд З. 17
Фрейтаг Г. 178
Френкель Л. 181, 260
Фукс Г. 62
Цагарелі А. 152
Цеглинський Г. 9
Цимбал В. 393, 419, 420, 422, 424, 440
Цулукідзе Т. 447
Чарнецький С. 26
Чаплін Ч. С. 151, 214, 230, 234, 280
Чебикін А. 64
Челідзе С. 447
Черкасенко С. 8
Черкашин Р. 125, 139, 189, 306, 312, 314, 315, 

316, 320, 331, 364, 379, 380, 388, 389, 390, 
393, 394, 397, 398, 402, 403, 407, 410, 412, 
422, 423, 427, 431, 432, 433, 435, 436, 439, 442, 
444, 449, 451, 453, 454, 463, 464, 465, 468, 469, 
471, 472, 474, 475, 479, 480, 483, 484, 490, 493, 
494, 497, 498, 499, 500

Чехов А. 485
Чехов М. 205
Чечель Н. 67, 122, 269, 270, 328
Чижевський Д. 458
Чистякова В. 15, 16, 18, 46, 47, 106, 107, 114, 116, 

122, 123, 125–129, 141, 147, 150, 153, 161, 162, 
166, 172, 173, 200, 239, 243, 262, 263, 281, 297, 
306, 334, 341, 343, 357, 364, 370, 385, 386, 389, 
422, 436, 442, 444, 454, 458, 457, 490

Чужий А. 119
Чукін Д. 161, 170, 171, 184, 185, 215, 228, 295, 304, 

305, 332, 333, 362, 390, 414, 428, 437, 476, 477, 
478

Шагайда С. [Шагадін С.] 153,161, 200, 243, 249, 
251, 253, 263, 266, 267, 271, 279, 281, 295, 297, 
298, 329

Шатульський М. 134, 141, 145
Швачко О. 65, 167, 250, 251, 252, 266
Шевельов (Шерех) Ю. (псевд. Шевльов Ю.) 15, 

52, 254, 287, 289, 290, 291, 293, 298, 300, 301, 
310, 347, 354, 355, 367, 370, 371, 373, 374, 401, 
402, 403, 404, 405, 411, 417, 424, 426, 435, 442, 
445, 455, 470, 471, 481, 482, 484, 485, 487, 488, 
489, 490, 491, 495, 498, 501, 502

Шевченко 460
Шевченко Й. (І.) 12, 13, 14, 23, 26, 28, 35, 44, 51, 

53, 55, 85, 86, 115, 116, 145, 147, 149, 153, 156, 
161, 164, 172, 218, 220, 226, 265, 267, 296, 338, 
340, 342, 345, 346, 348, 349, 350, 355, 356, 365, 
366, 367, 377, 379, 382, 390, 392, 400, 401, 404, 
406, 410, 413, 417

Шевченко Т. 7, 65, 86, 90, 91, 94–96, 100, 101, 102, 
104, 106, 110, 111, 129, 137, 151, 156, 158, 171, 
177, 179, 210, 212, 213, 224, 227, 233, 234, 244, 
246, 370, 377, 378, 380, 421, 422, 426, 445, 
455, 460, 461, 465, 468

Шекспір В. 15, 17, 18, 121–125, 127, 129, 153, 179, 
180, 234, 235, 236, 238, 239, 240, 357, 373, 377, 
378, 381, 419, 475, 478, 486, 500

Шелюбський М. 386
Шенберг А. 16
Шиллер Ф. 9, 17, 177, 376, 377, 378, 380, 381, 452
Шимановський К. 497
Шифрін Н. 299, 378, 379
Шкляєв В. 169, 170, 184, 250, 256, 268, 278, 313, 

320, 324, 342, 349
Шкловський В. 210
Шкунаєва І. 292
Шкурупій Г. 142
Шмаїн Х. 119, 120, 172, 180, 182, 254, 294
Шніцлер А. 16, 17
Шолом-Алейхем [Рабинович Ш.] 471
Шопен Ф. 494, 497, 499, 500
Шостакович Д. 189, 431
Шоу Б. 64, 76, 77, 78, 145
Шпенглер О. 143
Штрамм А. 98
Штраус Р. 16
Шуварська Н. 127, 137, 138
Шумський О. 318
Шутенко О. 444
Шутько О. 436
Щепанська В. 21
Щербатинський П. 254, 268
Юзовський Ю. 472
Юра Г. 32, 33, 36, 37, 40–44, 50–52, 58, 61, 65, 68, 

72, 75–84, 90, 94, 95, 99, 100, 187, 202, 282, 335, 
404, 449, 461, 475

Юринець В. 395,
Юрський О. 32, 78, 81
Яловий М. 288, 481
Яннінгс Е. 151
Яновський Ю. 182, 413, 465
Ярошенко В. 55, 182, 211, 249, 254, 276, 277, 282, 419

Молодий театр  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                  5

	 Перший сезон (1917–1918)  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   23

	 Другий сезон (1918–1919)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        64

Кийдрамте (1920–1921)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            113

Мистецьке Об’єднання «Березіль»  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                131

	 Перший сезон (1922–1923)   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        146

	 Режисерська лабораторія (Режлаб)   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 172

	 Лесь Курбас — вихователь акторів   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  203

	 Другий сезон (1923–1924)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        210

	 Третій сезон (1924–1925)   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 249

	 Четвертий сезон (1925–1926)   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 260

«Березіль» у Харкові  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 285

	 Перший сезон (1926–1927)   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        286

	 Другий сезон (1927–1928)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        338

	 Третій сезон (1928–1929)   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 376

	 Четвертий сезон (1929–1930)   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 420

	 П’ятий сезон (1930–1931)   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         448

	 Шостий сезон (1931–1932)  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 464

	 Сьомий сезон (1932–1933)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        474

	 Восьмий сезон (1933–1934)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        484

Іменний покажчик  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                  504

зміст



Національна академія мистецтв України

ІНСТИТУТ ПРОБЛЕМ СУЧАСНОГО МИСТЕЦТВА

Наукове видання

Наталя Петрівна ЄРМАКОВА

Березільська культура
Історія, досвід

Літературний редактор — О. В. Кунцевська

Укладач іменного покажчика — І. Ю. Чужинова

Коректор — Н. Є. Дружко

Обкладинка, оригінал-макет, верстання, препринт — О. С. Червінський

Здано у виробництво 10.09.2012. Підписано до друку 15.11.2012.

Формат 70 × 100 
1
/16. Папір офс. № 1. Спосіб друку офс. Гарнітура «Мысль».

Ум. др. арк. 41,28. Обл.-вид. арк. 31,0. Наклад 1000 прим. Зам. №  .

Інститут проблем сучасного мистецтва Національної академії мистецтв України
Офіційний сайт Інституту: www.mari.kiev.ua

Україна, 01133, Київ, вул. Щорса, 18-Д, тел.: (044) 529–2051

Свідоцтво ДК № 1186 від 29.12.2002

Видруковано в друкарні «Видавництво “ФЕНІКС”»
Україна, 03680, м. Київ, вул. Полковника Шутова, 13-Б

Свідоцтво ДК № 271 від 7.12.2000

Printed in Ukraine

12-201




